
Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2025. Vol. 30. No. 6 277


 С

ен
ин

а 
Т.

А
., 

20
25



www.volsu.ru
ИНТЕЛЛЕКТУАЛЬНАЯ МЫСЛЬ В ВИЗАНТИИ

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2025.6.20

UDC 1(100)(091):2-585	 Submitted: 08.05.2025
LBC 87.3(0)44	 Accepted: 08.09.2025

CARNAL LOVE AND MARRIAGE IN THE ANTHROPOLOGY OF GREGORY 
PALAMAS AND IN THE PHILOSOPHY OF GEORGE GEMISTOS PLETHON

Tatiana A. Senina
Sociological Institute of the Federal Center of Theoretical and Applied Sociology  

of the Russian Academy of Sciences, Saint Petersburg, Russian Federation

Abstract. Introduction. The article is dedicated to comparing the views of Gregory Palamas, as a representa-
tive of the Orthodox patristic tradition, and George Gemistos Plethon, who engaged in polemics against Palamism, 
on carnal love and marriage. Methods. Methods employed in this article are source research, information analysis, 
and comparative research. Sources on the subject include Plethon’s “Book of Laws,” “On Virtues,” and “Address to 
the Emperor Manuel on Affairs in the Peloponnese,” Palamas’ Homilies; Maximus the Confessor’s “Questions and 
Doubtful Passages”; Ioannes Damaskenos’ “An Exact Exposition of the Orthodox Faith”; and “Mazaris’s Journey 
to Hades.” Analysis. Gregory Palamas fully embraced the perspectives on marriage and earthly love characteristic 
of Maximus the Confessor and strict Orthodox ascetics: love for bodily pleasures renders a person an enemy of 
God; carnal union, even within a lawful marriage, is not entirely free from sin, as it is associated with uncontrol-
lable pleasure; sexual desire must be constantly suppressed in the pursuit of complete purity of thought; those who 
wish to serve God without hindrance are better off living in virginity and avoiding marriage; and monasticism is 
the civil way of life closest to divine nature. In contrast, Plethon regarded the aspiration to celibacy as a significant 
error: marriage and procreation are beautiful and divine, as through them a person fulfills their purpose of being a 
bond of the world, continually reproducing their lineage and eternally uniting within themselves the immortal and 
mortal parts of the universe; erotic pleasure is bestowed upon humanity from above precisely so that one cannot 
easily deviate from matrimony. The virtue of σωφροσύνη for Plethon does not equate to chastity in the Christian 
sense, which implies abstaining from all bodily pleasures, but rather signifies prudence in utilizing pleasures in a 
manner pleasing to God: bodily delights are necessary and permissible, but one must observe κοσμιότης – propriety 
and decency – in them. Although Gemistos, like Christians, condemned adultery, non-traditional sexual relations, 
and lack of restraint in pleasures, it was not because he deemed pleasures themselves displeasing to God; rather, 
it was because all these aspects do not align with the ultimate goal of carnal love and humanity’s duty towards the 
universe – procreation, through which humans emulate the Gods themselves. Results. Plethon diverged from Palamas 
not only in theological matters but also in his views on humanity and its purpose as a whole; Gemistos’ teachings 
on pleasures and his attitude towards carnal love stood in opposition to the ascetic rigorism of the Christian Church 
Fathers. Funding. The study was funded by the grant of the Russian Science Foundation No. 23-18-00251, “The 
Byzantine Renaissance: The Institutional Foundations and Theological and Metaphysical Origins of Religious and 
Political Discourse, Second Half of the 11th – 15th Centuries” (Federal Center of Theoretical and Applied Sociology 
of the Russian Academy of Sciences), https://rscf.ru/en/project/23-18-00251/

Key words: George Gemistos Plethon, Gregory Palamas, Maximus the Confessor, Byzantine philosophy, 
anthropology, asceticism, sexual intercourse, marriage, procreation, carnal love, body.

Citation. Senina T.A. Carnal love and marriage in the anthropology of Gregory Palamas and in the phi-
losophy of George Gemistos Plethon. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. 
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science journal of Volgograd State University. History. Area Studies. 
International Relations], 2025, vol. 30, no. 6, pp. 277-288. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2025.6.20



278

ИНТЕЛЛЕКТУАЛЬНАЯ МЫСЛЬ В ВИЗАНТИИ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2025. Т. 30. № 6

УДК 1(100)(091):2-585                                                                         Дата поступления статьи: 08.05.2025
ББК 87.3(0)44                                                                                             Дата принятия статьи: 08.09.2025

ПЛОТСКАЯ ЛЮБОВЬ И БРАК В АНТРОПОЛОГИИ ГРИГОРИЯ ПАЛАМЫ  
И ФИЛОСОФИИ ГЕОРГИЯ ГЕМИСТА ПЛИФОНА

Татьяна Анатольевна Сенина
Социологический институт Федерального научно-исследовательского социологического центра РАН,  

г. Санкт-Петербург, Российская Федерация

Аннотация. В статье сравнивается отношение к плотской любви и браку в антропологическом учении 
Григория Паламы, выражавшего взгляды православных отцов церкви, и в мировоззрении Георгия Гемиста 
Плифона, чья философия стала полемическим ответом паламизму, в том числе в области морали. Палама 
полностью воспринял воззрения на супружество и земную любовь, свойственные Максиму Исповеднику и 
строгим православным аскетам: любовь к телесным удовольствиям делает человека врагом Богу; плотское 
соитие даже в законном браке не вполне свободно от греха, поскольку сопряжено с неуправляемым наслаж-
дением; сексуальное желание нужно постоянно подавлять, стремясь к полной чистоте мыслей; желающим 
беспрепятственно угождать Богу лучше жить в девстве и избегать брака; монашество – наиболее близкий 
к божественной природе гражданский образ жизни. Плифон, напротив, считал стремление к безбрачию 
большим заблуждением: с его точки зрения, брак и деторождение прекрасны и божественны, так как через 
них человек исполняет свое предназначение быть скрепой мира, постоянно воспроизводя свой род и вечно 
соединяя в себе бессмертную и смертную части вселенной; любовное наслаждение даровано человеку свыше 
именно для того, чтобы он не мог легко уклониться от супружества. Добродетель σωφροσύνη у Плифона 
– не целомудрие в христианском понимании, как воздержание от всех плотских удовольствий, а благораз-
умие в смысле пользования удовольствиями богоугодным образом: плотские наслаждения необходимы 
и позволительны, но в них надо соблюдать κοσμιότης – благопристойность и порядочность. Хотя Гемист, 
как и христиане, осуждал прелюбодеяние, нетрадиционные сексуальные отношения и невоздержанность 
в наслаждениях, но не потому, что считал небогоугодными удовольствия как таковые, а потому, что все это 
в его философии не согласуется с конечной целью плотской любви и долгом человека перед вселенной – 
деторождением, которым люди подражают самим Богам. Таким образом, учение Плифона об удовольствиях 
и его отношение к плотской любви противостояло аскетическому ригоризму отцов христианской Церкви. 
Финансирование. Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда № 23-18-00251 
«Византийский Ренессанс: институциональные основания и теолого-метафизические истоки религиозно-
политического дискурса второй половины XI–XV вв.» (Федеральный научно-исследовательский социоло-
гический центр Российской академии наук), https://rscf.ru/project/23-18-00251/.

Ключевые слова: Георгий Гемист Плифон, Григорий Палама, Максим Исповедник, византийская 
философия, антропология, аскетика, половое общение, брак, деторождение, чувственная любовь, тело.

Цитирование. Сенина Т. А. Плотская любовь и брак в антропологии Григория Паламы и философии Георгия 
Гемиста Плифона // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. 
Международные отношения. – 2025. – Т. 30, № 6. – С. 277–288. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2025.6.20

Введение. Жизнь философа Георгия 
Гемиста Плифона (ок. 1360–1454 гг.) цели-
ком пришлась на время, когда в Византии в 
качестве церковной идеологии восторжество-
вало учение Григория Паламы. Но, хотя оно 
официально было окончательно признано 
православным на Константинопольском со-
боре 1351 г., полемика на темы, затронутые 
в ходе исихастского спора, не прекращалась: 
взгляды паламитов критиковали как латино-
филы, так и считавшие паламизм ересью и 
отступлением от православия 1. И. Мейендорф 
утверждал, что после соборного одобрения 

учения Паламы и осуждения его противников 
«помимо нескольких одиночек 2, сплотивших-
ся вокруг Никифора Григоры, никто больше не 
противостоял паламизму в лоне Византийской 
Церкви» [24, р. 153], однако реальность была 
не столь однозначной. Многие византийцы, 
не имея твердых богословских убеждений, 
меняли взгляды в зависимости от политико-
религиозной позиции светских и церковных 
властей [7, с. 108–111]. Люди более идейные, 
видя гонения на антипаламитов, подобные 
истории осуждения Прохора Кидониса 3, 
опасались открыто выступать против офи-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2025. Vol. 30. No. 6 279

Т.А. Сенина. Плотская любовь и брак в антропологии и философии 

циальных взглядов, однако это не означало, 
что оппозиция в Византии исчезла и все 
убедились в правильности учения Паламы. 
Даже некоторым сторонникам его учения 
о сущности и энергиях в Боге не нравился 
ригоризм нападок Григория на занятия на-
уками и эллинскую философию. Так, Николай 
Кавасила отстаивал необходимость хотя бы 
религиозного образования [27, р. 157], и даже 
эта узконаправленная апология учености была 
нелишней, судя по атмосфере, сложившейся 
в Византии по итогам паламитских споров: 
Димитрий Кидонис в одном из писем гово-
рил, что в императорском дворце он видит 
толкущихся там бородачей, «у которых пол-
ное незнание словно бы является прямо-таки 
неким символом добродетели» [16, р. 85, Ер. 
50.35–37]. С течением времени стремление 
защитить и отстоять мирские науки и фило-
софию от ревнителей не по разуму, очевидно, 
только усиливалось в интеллектуальной сре-
де, и в XV в. главным столпом сопротивления 
церковному обскурантизму стал Плифон.

Видный представитель интеллекту-
альной элиты своего времени, Гемист был 
прекрасно знаком с текущими философско-
богословскими дискуссиями и выступил в 
защиту античной философии и светских наук 
против нападок паламитов, полемизируя с их 
взглядами, – на что прямо указывает, в част-
ности, монах Григорий, ученик Плифона, в 
надгробном слове учителю [10, с. 57–59, 75]. 
Исследователи, отмечая антипаламитский 
дискурс в философии Плифона, обращали 
внимание в основном на темы богопознания, 
видения божественного света, соотношения 
в Боге сущности и энергий, роли наук в по-
знании Бога [8, p.  197–201; 28, p. 114–119; 
30]. Однако Гемист расходился с Паламой не 
только в богословских вопросах, но не менее 
того – в воззрениях на человека и его предна-
значение. Антропологические взгляды обоих 
византийцев уже сравнивались в целом [27], и 
в настоящей работе я хочу рассмотреть более 
узкую тему, сопоставив отношение Паламы и 
Плифона к плотской любви и браку, поскольку 
до сих пор в исследованиях практически не 
обращалось внимание на резкое расхождение 
взглядов Гемиста в этой области с православ-
ной аскетической традицией и, в частности, с 
воззрениями Паламы.

Методы. В работе используется метод 
аналитического исследования и сравнения 
источников, проясняющий их логику и содер-
жание путем их сопоставления. Источники по 
теме включают сочинения Плифона: «Законы» 
(= Leg. [26, р. 1–260]) и дополнительные от-
рывки из них [20, р. 311–321], «О добродете-
лях» (= De virt. [18, р. 1–15]), «К императору 
Мануилу о положении Пелопоннеса» [31, 
σ. 246–265]. Также используются проповеди 
Григория Паламы (= Hom. [19]) и его «Слово к 
Иоанну и Феодору» [32, σ. 290–308], «Вопро-
сы и недоумения» Максима Исповедника [6], 
«Точное изложение православной веры» Ио-
анна Дамаскина [3], «Пребывание Мазариса 
в подземном царстве» [13, p. 112–186], по-
хвальное слово патриарха Филофея Григорию 
Паламе [12]. В качестве обзорного справочно-
го издания по аскетическому учению отцов 
православной церкви используется книга 
Ж.-К. Ларше [5].

Анализ. Позиция отцов Церкви в целом 
была такова, что, хотя плотская любовь до-
зволительна в законном браке (и то лишь в 
определенные периоды, когда нет церковных 
праздников или постов), христианину не 
только можно, но и желательно предпочитать 
девственную жизнь – как идеал, явленный 
безбрачным Христом, и как более удобную 
для приобретения добродетелей. Особенно 
резко и последовательно ополчился на все 
чувственные удовольствия Максим Исповед-
ник: по его мнению, изначально человек был 
создан для объединения всего сотворенного 
материального мира с Богом и должен был 
все в себе подчинить стремлению к Богу, в 
частности, бесстрастием преодолеть разде-
ление на мужской и женский пол; его тело 
стало грубым, тленным и подверженным 
страстям только после грехопадения, тогда 
же человек подчинился и закону плотского 
рождения [2, с. 73–75, 81]. Соответственно, 
любое стремление к материальным предметам 
и чувственным удовольствиям вместо чисто 
духовных является проявлением греховных 
страстей и плотоугодием, а желающий стать 
совершенным должен полностью отказаться 
от всех плотских удовольствий, обратить 
желательную силу природы исключительно 
к Богу и достичь бесстрастия и обожения [2, 
с. 102–105, 114–125]. В толковании на слова 



280

ИНТЕЛЛЕКТУАЛЬНАЯ МЫСЛЬ В ВИЗАНТИИ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2025. Т. 30. № 6

«В беззакониях я зачат, и во грехах зачала меня 
мать моя» (Пс. 50, 7) Максим говорит:

«Поскольку первоначальная цель Бога была 
в том, чтобы мы рождались без брака и истления, 
а брак был введен по причине преступления за-
поведи, ибо Адам совершил беззаконие, то есть 
отверг Закон, данный ему Богом, – поэтому все, 
кто ведет род от Адама, зачинаются в беззакониях, 
подпадая под осуждение праотца. Слова же и во 
грехах зачала меня мать моя означают, что Ева, 
мать нас всех, первой зачала грех, пылая страстью 
к наслаждению. Поэтому и мы, подпадая под осуж-
дение праматери, говорим, что мать зачинает нас 
во грехах» [6, с. 199–200].

Ж.-К. Ларше, резюмируя учение отцов 
Православной церкви об удовольствиях, по 
сути сводит его именно к мнению Максима: 
раз Бог при сотворении не вкладывал в чело-
веческую природу чувственного удовольствия, 
то стремление к наслаждениям плотским и 
направленным не на Бога является извраще-
нием действия природных способностей и 
порождает все страсти и пороки; в нормальном 
состоянии желательная сила должна быть на-
правлена исключительно на Бога, а желающий 
чувственных и материальных вещей не может 
любить Бога как следует [5, с. 58–65]. Идеаль-
ным состоянием человека до грехопадения 
было девство, и люди, если бы не пали, раз-
множались  бы неполовым путем; половые ор-
ганы были им даны Богом лишь в предведении 
грехопадения. Поэтому и после грехопадения 
девство остается «нормой совершенства», а 
половое общение «в рамках брака не подле-
жит осуждению» лишь потому, что человеку 
надо размножаться [5, с. 147–149]. Правда, 
Ларше оговаривается, что «при правильном 
осуществлении плотское начало, освященное 
таинством Брака, являющееся частью целого 
и духовно преображенное любовью супругов, 
живущих в Боге, как и другие проявления 
супружеского союза, является проницаемым 
для Бога и воплощает на своем уровне, по 
принципу аналогии, единение Христа и Церк-
ви, приобретая, таким образом, мистический 
смысл» [5, с. 150], – однако характерно, что 
никаких отсылок к отцам Церкви он при этом 
не дает, ссылаясь лишь на Еф. 5, 20–32; так что 
данное утверждение выглядит, скорее, уступ-
кой современным взглядам на любовь и брак.

Впрочем, не все православные отцы 
считали, что чувственных удовольствий (в том 
числе от совокупления) надо избегать любой 
ценой, как видно на примере Иоанна Дамаски-
на. В «Точном изложении православной веры» 
он к «естественным и необходимым» удоволь-
ствиям причисляет удовольствия, связанные с 
пищей и одеждой, и продолжает:

«...другие же [удовольствия], хотя естествен-
ны, однако не необходимы, каковы совокупления, 
согласные с природою и сообразные с законом 
(ибо хотя они содействуют сохранению всего рода, 
однако возможно без них жить в девстве). Иные 
же удовольствия ни необходимы, ни естественны, 
как пьянство, и распутство, и объедение... Поэтому 
живущий в согласии с Богом должен принимать не-
обходимые и в то же время естественные удоволь-
ствия, а естественные и не необходимые ставить 
на втором месте, допуская их в подобающее время, 
и подобающим образом, и в подобающей мере. 
Остальных же удовольствий следует безусловно 
избегать» [3, с. 212].

Таким образом, Иоанн, хотя и не считает 
удовольствие от совокупления необходимым, 
все же не доходит до радикализма Максима 
Исповедника. Однако в целом патристическое 
православие проповедовало верующим аске-
тический идеал монашеского толка, осужда-
ющий все плотские и мирские наслаждения.

Разумеется, в Византии, как и в любом 
обществе, существовали любовные отношения 
и сексуальная жизнь, и нередко весьма бурные, 
хотя собственно теоретическое отношение к 
эротическим желаниям и эмоциям и их описа-
ния имели определенную специфику (см.: [14; 
23]). Однако постоянное напряжение между 
желанием и отрицанием, существование ре-
лигиозного идеала в виде святых и монахов, 
отвергавших плотские удовольствия как гре-
ховные, создавало в жизни людей (по крайней 
мере, желающих быть благочестивыми) психо-
логические проблемы и моральные дилеммы, 
неведомые или значительно ослабленные в 
современном секулярном обществе (см.: [15]). 
То, что предлагаемая женщинам модель свя-
тости к XI в. в некоторой степени отошла от 
аскетического ригоризма и стала включать в 
себя также роль хорошей жены и домохозяй-
ки [21, p. 644–645], не отодвинуло на второй 
план аскетический идеал девства и целому-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2025. Vol. 30. No. 6 281

Т.А. Сенина. Плотская любовь и брак в антропологии и философии 

дрия: родители отдавали детей в монастыри, 
чтобы «посвятить Богу», люди по-прежнему 
стремились к монашеской жизни – и как к 
избавлению от тягот жизни семейной, и как к 
жизни высшей по сравнению с супружеством.

Это можно видеть и на примере семьи 
Григория Паламы, которая в похвальном слове 
ему изображена как пример благочестия, кото-
рый при ближайшем рассмотрении оказывает-
ся весьма своеобразным – по крайней мере, на 
взгляд современного читателя. По сообщению 
энкомиаста, патриарха Константинопольского 
Филофея, Константин Палама, отец Григория, 
будучи членом синклита, на заседаниях вместо 
слушания дел занимался мысленной молитвой, 
а к своим детям проявлял некое равнодушие 
«и как бы напрягал все свои силы, чтобы... по-
рвать эти крепчайшие узы естества любовью 
и беззаветной преданностью Христу». Он не 
ласкал своих детей и не играл с ними, а когда 
друзья и родственники спрашивали, почему он 
так себя ведет, отвечал: «Я и сам этого хочу... 
Но боюсь привыкнуть, не обратилось бы по-
добное отношение к детям во мне в постоянное 
свойство, и потом я был бы вне возможности 
перенести легко и со стойкостью потерю их, 
так как возможно, что некоторые из них умрут 
раньше своих родителей, – час смерти ведь не-
известен. Поэтому вот я и стараюсь держать 
себя далеко от привычки и от привязанности 
к своим детям...» [12, с. 16, 18–19]. При этом 
родители «не только сами часто посещали 
святые места, ежедневно внимали беседам 
монашествующих и духовных отцов, но и 
детей своих к тому приучали», даже самых 
маленьких и только начинавших говорить 
[12, с. 20–21]. Благочестивые тренировки в 
равнодушии к детям Константину, по иронии 
судьбы, не пригодились: он умер раньше их 
всех. В момент смерти отца Григорию, стар-
шему из пяти детей, было всего семь лет. Надо 
заметить, что рождение пяти детей за семь лет 
не свидетельствует о стремлении супругов 
к воздержанной жизни, так что, возможно, 
Филофей преувеличил степень их благочестия; 
в противном случае придется заключить, что 
Константин Палама был попросту эгоистом, 
не чураясь телесных наслаждений и в то же 
время эмоционально отстраняясь от семьи, 
чтобы не испытывать в случае какого-либо 
несчастья неприятных чувств и горя. С его 

смертью злоключения детей, росших при 
таком неласковом отце, не окончились: сразу 
после кончины мужа мать семейства «сейчас 
же пожелала и сама принять монашескую 
схиму, оставить дом, отречься от мира и пре-
даться уединению», и только «духовные отцы» 
остановили вдову, посоветовали повременить 
с монашеством и сначала вырастить детей [12, 
с. 25]. Можно догадываться, как воспитывала 
детей мать с таким настроением, и окончилось 
это уходом ее и всех детей в монахи. Такова 
была семья, в которой вырос будущий апологет 
исихазма. Эта зарисовка из жизни византийцев 
XIV в., поданная главой Константинопольской 
церкви как образец благочестия – Филофей 
называет родителей Григория «дивными» и 
«людьми Божиими» [12, с. 20], – наглядно 
свидетельствует, что христианские идеалы, 
пропагандируемые церковными учителями, 
не особенно изменились за все время суще-
ствования Византии. 

Обратившись к воззрениям Григория 
Паламы на супружество и земную любовь, мы 
видим, что он полностью воспринял взгляды, 
свойственные Максиму Исповеднику и аске-
там строгой направленности. Говоря о том, что 
любящий мир делается врагом Богу (ср.: Иак. 
4, 4), Григорий поясняет, что «причиной любви 
к миру (τὸν κόσμον) становится любовь к на-
шему телу; ибо из-за тела и связанного с ним 
наслаждения мы любим мир» [19, Hom. 33, 
col.  416В]. Главными добродетелями право-
славных христиан Григорий называет, среди 
прочих, воздержание (ἐγκράτειαν) и целому-
дрие (σωφροσύνην) [19, Hom. 26, col. 340C]. 
При этом всех христиан Палама делит на три 
группы: «рабство, наемничество, сыновство – 
девство, целомудренное вдовство и досточест-
ное супружество (γάμον τίμιον)», приравнивая 
последнее к рабству [19, Hom. 28, col. 360B]. 
Плотская любовь, даже в браке, не может быть 
безгрешной: Христос именно потому родился 
от Девы без семени, что иначе не был бы «но-
вым человеком» и не смог бы стать спасителем 
людей, «ибо движение плоти для зарождения 
[ребенка], действуя непокорно (ἀνυποτάκτως 
ἔχουσα) вопреки разуму, назначенному Богом 
управлять тем, что в нас, не вполне свободно 
от греха (οὐκ ἐκτὸς παντάπασιν ἁμαρτίας ἐστί); 
поэтому и Давид говорил: В беззакониях я за-
чался, и во грехах зачала меня мать моя» [19, 



282

ИНТЕЛЛЕКТУАЛЬНАЯ МЫСЛЬ В ВИЗАНТИИ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2025. Т. 30. № 6

Hom. 14, col. 169BC]. То же самое Григорий 
утверждает и в другом месте:

«[Христос] один не был зачат в беззакониях 
и выношен во грехах, как то свидетельствует в 
псалмах Давид о себе, а лучше сказать – о всяком 
человеке. Ибо восстание плоти, происходя против 
воли 4 (ἡ γὰρ τῆς σαρκὸς ἐπανάστασις ἀκούσιος οὖσα), 
и открыто воюя против закона ума (Рим. 7, 23), 
даже если у целомудренных насильно подавляет-
ся 5 (βίᾳ δουλαγωγεῖται) и высвобождается только 
для деторождения, однако изначально привносит 
осуждение (καταδίκην), будучи и называясь раст-
лением 6 (φθορὰ), и рождает, конечно, для гибели 
(πρὸς φθορὰν), являясь страстным движением [че-
ловека], не осознающего чести, которую наша при-
рода получила в удел от Бога, но уподобившегося 
скотам» [19, Hom. 16, col. 192C].

Григорий повторяет, что Христос был 
«единственным не зачатым в беззакониях и 
не выношенным во грехах, то есть в плотском 
наслаждении (ἡδονῇ σαρκὸς) и в страсти и 
в нечистых 7 (ῥυπαροῖς) помыслах естества, 
оскверненного из-за преступления» [19, Hom. 
16, col. 192D–193A]. Палама фактически вы-
носит приговор плотской любви и связанному 
с ней наслаждению как греховному скотству, 
допустимому исключительно для деторожде-
ния; разумеется, с такой точки зрения благо-
честивый христианин должен стремиться к 
безбрачию и девству. Целомудрие-σωφροσύνη 
у людей, состоящих в браке, при этом заклю-
чается в постоянном подавлении непокорного 
уму «основного инстинкта» как изначально 
греховного, появившегося у человека после 
грехопадения. В послании к монахине Ксении 
Григорий пишет, что живущие в супружестве 
способны достичь вершин добродетели и 
чистоты лишь с огромным трудом, поэтому 
желающий уже на земле вести жизнь, достой-
ную царства небесного, должен отказаться от 
брака [11, с. 657]. При такой антропологии 
монашество становится не только аскети-
ческим, но и общественным, гражданским 
идеалом: в «Слове к Иоанну и Феодору» 
Палама говорит, что к божественной природе 
«из гражданских образов жизни, согласных с 
благочестием, более всего приблизился [образ 
жизни] монахов (μάλιστα τῶν κατ᾿ εὐσέβειαν 
πολιτειῶν ἡ κατὰ μοναχοὺς ᾠκείωται)» [32, 
σ. 291, § 1].

Позиция Георгия Гемиста Плифона была 
диаметрально противоположной. Создавая 
свои «Законы», Плифон хотел представить 
описание системы мира и некое руководство 
для правильной жизни. Свои взгляды на до-
бродетели и мораль Гемист сначала изложил в 
трактате «О добродетелях», а затем более про-
странно развил в «Законах», как видно из их 
оглавления, но соответствующие главы были 
уничтожены Геннадием Схоларием. Некото-
рые параллели с трактатом «О добродетелях» 
есть также в обращениях и гимнах к богам из 
сохранившейся части «Законов». 

Добродетель гражданского образа жизни, 
или гражданственности (πολιτεία), является 
у Гемиста одной из частей справедливости; 
хороший гражданин живет в обществе и 
предпочитает общую пользу частной (De virt., 
II.11) [18, р. 12], подражая миру богов; напро-
тив того, монахи, которых Плифон подверг 
резкой критике в обращении «К императору 
Мануилу о положении Пелопоннеса», «ни-
чем не служат обществу», хотя получают от 
государства огромные средства и привилегии, 
«сами себе установив образ жизни бездельни-
ков и трутней и не стыдясь такого позорного 
существования» [31, σ. 257–259]. Монашество 
для Плифона совершенно противоположно 
богоугодному и гражданскому образу жизни 
(подробнее см.: [9, с. 463–466]). 

Рассуждая о подражании по мере сил 
Богу, Гемист говорит о самодостаточности 
(αὐτάρκεια) (De virt., I.2) [18, р. 2; дополнения 
к Leg., III.36 – 20, р.  318, fol. 132v8]. Хотя 
человек, в отличие от Бога, не может быть 
полностью самодостаточным (Leg., I.5) [26, 
р. 54], тем не менее, он может и должен стре-
миться к доступной ему самодостаточности, 
которая заключается в «малых жизненных 
потребностях» и в удовлетворении их более 
доступными и дешевыми вещами (De virt., I.2) 
[18, р. 2], (Leg., III.35) [26, р. 222, Гимн 23]. За 
самодостаточность, по мысли Плифона, отве-
чает добродетель благоразумия (σωφροσύνη), 
в описании которой он следует Платону: «по-
скольку благоразумие – это самодостаточность 
в отношении жизненных потребностей, а мы 
в жизни нуждаемся в трех вещах: наслажде-
ниях, материальных благах, славе (ἡδονών, 
χρημάτων, δόξης) 8, – то каждой из них, по-
жалуй, будет соответствовать некая часть 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2025. Vol. 30. No. 6 283

Т.А. Сенина. Плотская любовь и брак в антропологии и философии 

благоразумия, обеспечивающая в каждой об-
ласти достаточное (τὸ αὔταρκες) и полезное»; в 
частности, в наслаждениях следует соблюдать 
«благопристойность» (κοσμιότης)  9 (De virt., 
I.3) [18, р. 4], которая как раз и интересует 
нас в данном исследовании. Гемист называет 
благопристойность основой для остальных 
добродетелей, и вот почему:

«Ведь именно эта добродетель особенно 
стремится так или иначе управлять теми наслажде-
ниями, которые первыми и с юности тиранически 
властвуют над нами 10: различив среди них необхо-
димые и нет, а среди не необходимых, в свою оче-
редь, некоторые противозаконные, порочнейшие и 
не подобающие человеку, и совершенно их отвер-
гнув и искоренив из души – и их самих, и влечение 
к ним, – она избирает необходимые для частной и 
общественной жизни каждого, что же касается не 
необходимых, но не порочных – пренебрегает ими, 
полностью искореняя и влечение, чтобы всякий по 
возможности не испытывал нужды, радуясь само-
достаточности больше, чем самим этим телесным 
наслаждениям. 

Именно эта добродетель сразу же начинает 
отличать нас от животных и... поддерживает [в нас] 
родство с высшими родами, придавая и самим на-
слаждениям чинность и порядок...» (De virt., II.1) 
[18, р. 5–6].

На первый взгляд, это рассуждение по-
хоже на учение об удовольствиях Иоанна 
Дамаскина, цитированное выше. Но у Иоанна 
оговорено, что удовольствие плотской любви, 
хотя и допустимо, может полностью отвер-
гаться ради девства; Плифон же не только не 
признавал девство высшим брака, но считал 
безбрачие и воздержание от плотских отноше-
ний между мужчиной и женщиной большим 
заблуждением, утверждая, что «брак и дето-
рождение прекраснее и божественнее, чем 
одинокая жизнь» (Leg., I.1) [26, р. 18]. Человеку 
«следует быть гражданином [живя вместе] с 
другими людьми, а не каким-то одиночкой» 
(Leg. III.31) [26, р. 124]; он призван служить 
скрепой (σύνδεσμον), связывая в единую гармо-
нию смертную и бессмертную части вселенной 
(Leg., III.34) [26, p. 142, 184], и для исполнения 
этого служения необходимы переселение душ 
и воспроизводство человеческого рода. Если 
в христианстве идеалом является девственная 
жизнь, а супружество считается уступкой чело-
веческой немощи, то в плифоновской системе 

мира именно брак и деторождение становятся 
священной обязанностью человека. В «Вечер-
нем обращении к богам» Гемист говорит:

«...для нашего смертного [начала], которое 
не будет существовать вечно, вы даровали соитие 
(συνουσίαν) наших мужского и женского полов, по 
наслаждению наиболее привлекательное, посред-
ством которого весь род целиком вечно продолжает 
пребывать в одном и том же состоянии, так что бла-
годаря постоянной смене место умирающего всегда 
заполняется потомком, и [наш род] существует в 
одном и том же числе душ, причем в установленные 
периоды времени они без затруднения вступают 
в общение то с одними, то с другими смертными 
телами ради своего служения (λειτουργίας), на 
которое они вами назначены» (Leg., III.34) [26, 
р. 190–192].

Отметим употребление здесь слова 
λειτουργία, которым в христианстве обознача-
ют главное из богослужений – литургию, где 
человек принимает божественное причастие. 
Литургия в религии Гемиста – это служение 
человека вселенной, божественному Целому 
через исполнение роли скрепы мира благодаря 
жизни на земле бессмертной души в союзе со 
смертным телом, и плотское общение муж-
чины и женщины – неотъемлемая часть этой 
литургии. Души приступают к этой литургии 
«без затруднения» (μὴ ἀπορεῖν): Плифон как бы 
подчеркивает, что его религия предназначена 
для любого человека, и исполнение человеком 
божественного замысла не требует каких-то 
сверхусилий, оно вполне естественно. 

Таким образом, σωφροσύνη у Плифона – 
не целомудрие в христианском понимании, 
как воздержание от плотских удовольствий, а 
благоразумие в смысле пользования удоволь-
ствиями должным образом: наслаждения, в 
том числе от плотской любви, необходимы и 
позволительны, они дарованы Богом, но в них 
надо соблюдать κοσμιότης – благопристой-
ность, скромность, порядочность.

Более того, поскольку плифоновская 
система мира основана на иерархическом пан-
теоне богов, из которых одни порождают дру-
гих, супружеской жизнью и деторождением 
человек подражает самим богам. В частности, 
общий для разных народов и культур запрет 
на совокупление родителей с детьми Плифон 
увязывает с устройством умопостигаемой 



284

ИНТЕЛЛЕКТУАЛЬНАЯ МЫСЛЬ В ВИЗАНТИИ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2025. Т. 30. № 6

реальности, где боги не вступают в связь с 
высшими по иерархии родителями: поэтому и 
люди, подражая в супружеской жизни богам, 
должны соблюдать подобный порядок. Имен-
но в главе «О несовокуплении родителей с 
детьми» Гемист рассуждает о плотской любви: 

«Во-первых, совершенно очевидно, что за-
нятие любовью (ἡ τῶν ἀφροδισίων πρᾶξις) дано 
нам богами для воспроизведения этого смертного 
[рода], а некоторым образом и для его бессмертия; 
что всякое детопроизводящее общение является 
причиной другого [существа], подобного вступа-
ющему в телесную связь; что обе эти [вещи] – и 
бессмертие, и рождение другого подобного [себе], 
а также [бытие ему] причиной – более всего отно-
сятся к богам: ибо все боги бессмертны, и высшие 
(κρείττους) из них являются родителями и других 
[им] подобных... Далее, ...коль скоро это самое 
дело (αὕτη ἡ πρᾶξις 11) у нас должно совершаться 
успешно, в нем следует, пожалуй, как можно боль-
ше сохранять некий образ происхождения богов, 
уподобляясь тому, как рождают боги; ...и важно 
для нас именно это дело, при котором проявляется 
в высшей степени подражание бессмертию богов 
и [бытию] причиной для других [существ], пусть 
и в этом нашем смертном [роде]. Ведь если бы 
кто-нибудь, из-за того, что люди не совершают это 
открыто (ἐν τῷ φανερῷ), счел это чем-то постыд-
ным, он, безусловно, помыслил бы неправильно. 
Ибо есть люди, у которых и наипрекраснейшими 
из священных обрядов считаются те, которые они 
не совершают открыто для толпы. Но они, превоз-
нося наипрекраснейшие из своих священных об-
рядов, совершают их тайно от большинства, чтобы 
кто-нибудь из тех, которые пока не достойны [их] 
созерцания, увидев, не отнесся бы с презрением. 
А занятию любовью (τὸ δ᾿ ἀφροδισιάζειν) люди не 
предаются открыто, чтобы видящие не возбужда-
лись более или менее сильно, до какой степени 
люди возбуждаются, если по большей части и не 
до влечения (ἐπιθυμίαν), но все же до воображения 
(φαντασίαν) самого дела. Ведь даже от малого ка-
кого-нибудь повода это [возбуждение] случается с 
ними по природе. <...> Среди небогоугодных дел, 
полагаю, и фантазии не богоугодны; но еще гораздо 
греховнее для возбуждающего было бы само раз-
жигание подобных фантазий. Вследствие этого у 
людей не принято открыто предаваться любовным 
наслаждениям. Однако то, что люди не делают это 
открыто не потому, что считают постыдным, они 
показывают, когда женятся, созывая как можно 
больше [гостей], словно на важное и священное 
дело, и свидетелями сочетания (συνόδου 12) делая 
их, знающих зачем [пригласившие их] вступили в 

супружество. Итак, поскольку это дело важно для 
людей, нужно, чтобы люди делали его как можно 
лучше. Ибо среди важных дел нет иных постыд-
нейших, кроме тех, которые не делаются хорошо 
(καλῶς)» (Leg., III.14) [26, р. 86–90].

Этот текст вполне ясен: плотская любовь 
в законном браке не только не постыдна и не 
связана с чем-то греховным, но необходима и 
священна, ею и рождением детей, становясь 
причиной других существ, люди подражают 
богам. То, что плотской любви не предаются 
открыто, не только не делает ее чем-то не-
достойным, но напротив – сближает с «наи-
прекраснейшими из священных обрядов», 
совершаемых скрыто от толпы у людей, 
которые Плифон не называет прямо, но на-
мекает, вероятно, на христианское таинство 
евхаристии: по уставу православной церкви, 
отраженному в чинопоследовании литургии, 
при совершении евхаристии могут присут-
ствовать только «верные», то есть крещеные 
члены церкви, тогда как остальным полагается 
покидать храм после возгласа «Оглашенные, 
изыдите!»; да и оставшиеся в храме не могут 
вблизи лицезреть совершаемое священниками 
в алтаре. Сравнение занятия любовью с глав-
ным таинством христианской Церкви выгля-
дит весьма смело, но в философии Плифона 
и при его взглядах на Божество такое превоз-
несение ἡ τῶν ἀφροδισίων πρᾶξις совершенно 
логично и оправдано. Таким образом, хотя в 
«О добродетелях» у Плифона не сказано, какие 
удовольствия он считает необходимыми, а ка-
кие нет, очевидно, что плотскую любовь он, в 
отличие от христианских авторов, причисляет 
к удовольствиям необходимым.

Впрочем, чрезмерное сладострастие 
Гемист осуждал, как противное добродетели 
κοσμιότης. В частности, он говорит, что живот-
ные, руководимые богами, «не делают чего-
либо лишнего», тогда как люди, «поступая по 
собственному разумению и представлению, 
которое, однако, ошибочно, часто погрешают 
как в других [вещах], так и в этом самом деле, 
занимаясь им хотя не вопреки природе, однако 
же чрезмерно, а также и вопреки природе, что, 
уж конечно, оказывается постыднее того» (Leg. 
III.31) [26, р. 120]. В то же время чрезмерное 
увлечение плотской любовью Плифон, по-
видимому, считает более простительным, чем 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2025. Vol. 30. No. 6 285

Т.А. Сенина. Плотская любовь и брак в антропологии и философии 

полное от нее воздержание (что опять-таки 
понятно, исходя из его взглядов на необходи-
мость деторождения для служения человека во 
вселенной), потому что далее пишет:

«...боги, зная, что люди... отклоняются от 
должного как во многом другом, так и, конечно, 
в этих самых любовных наслаждениях, не только 
предаются им сверх меры, но и, напротив, некото-
рые совсем отказываются от них: одни – сочтя это 
вообще небезгрешным, а другие – негреховным, 
однако удаляющим от более прекрасного; иные – 
убоявшись, по своему характеру, трудностей, [свя-
занных] с воспитанием детей и содержанием жены; 
а некоторые – боясь преимущественно потери 
детей до такой степени, что предпочли бы, скорее, 
не рождать детей, чем лишаться рождаемых, тогда 
как им следует вверять жизнь детей богам, самим 
же не уклоняться от установленного для них дела 
и служения (λειτουργίας) 13 для общности рода и 
ради этой вселенной, – вот поэтому-то боги, зная 
о том, что случится с людьми из-за склонности 
мнения к заблуждению и что случается и теперь с 
некоторыми, для того чтобы воздержание многих 
от любовных наслаждений не противодействовало 
промыслу от Зевса ради общения смертных и бес-
смертных в человеческой форме, вложили в людей 
это сильнейшее влечение (ἐπιθυμίαν), которое не-
легко будет победить 14, если им не поможет, в свою 
очередь, сильнейшее мнение, сдерживающее эту 
страсть. А насчет мнения, что следует совершенно 
воздерживаться от любовных утех, [боги] знают, 
что не у очень-то многих оно окажется самым 
сильным, и вот, они сочли, что большинство из 
тех, кто придет к этому мнению, придут к нему с 
меньшей твердостью, так что сопротивление [это-
го] мнения будет без особого труда преодолеваться 
беспокойством от могущественнейшего желания 
(ἐπιθυμίας)» (Leg. III.31) [26, р. 122–124].

Итак, по мысли Гемиста, плотское во-
жделение вложено в человеческую природу 
богами изначально (а не после грехопадения, 
которого в религии философа вообще нет), и 
именно для того, чтобы люди не увлекались 
аскезой и не уклонялись от того служения 
во вселенной, ради которого созданы. Надо 
отметить, что византийские интеллектуалы, 
бывало, отдавали предпочтение безбрачию и 
по причинам, напрямую не связанным с хри-
стианским благочестием: например, Димитрий 
Кидонис считал, что для философа и ученого 
безбрачие, свобода от семейных хлопот – необ-
ходимое условие для преуспеяния; этот взгляд 

он стремился внушить и своим ученикам [4, 
с. 113, 268]. Но Плифон, уважавший Кидониса 
и, возможно, бывший в молодости его учени-
ком, таких воззрений не придерживался.

Однако к супружеским изменам и нетра-
диционным сексуальным отношениям Гемист 
относился так же отрицательно, как и христи-
ане, и даже предлагал предавать «противо-
естественно осквернившихся» и прелюбодеев 
смертной казни (Leg. III.31) [26, р. 124]. Такие 
драконовские меры в законодательстве фило-
софа, у которого можно найти прекрасное 
рассуждение о терпимости к чужим представ-
лениям, звучащее вполне современно (De virt., 
II.7) [18, р. 10], могут вызвать удивление – тем 
более, что византийские законы в этом вопро-
се были мягче 15. Но эти меры соответствуют 
взглядам Плифона и на деторождение как долг 
(что не является целью прелюбодеев и невоз-
можно при гомосексуальных отношениях), 
и на посмертную участь души: поскольку 
происходит постоянное перевоплощение, для 
тяжкого грешника смерть – избавление «от не-
счастья / бедствия» (ἀθλιότητος; подразумева-
ется, что порочная жизнь делает несчастным) 
и возможность душе получить другое тело и 
начать все заново. В то же время, возможно, 
жестокие кары против разврата в «Законах» 
были навеяны наблюдением Гемиста за нра-
вами окружавшего его общества. Например, в 
византийской сатире «Пребывание Мазариса в 
подземном царстве», созданной в 1414–1415 гг. 
[17, p. 183–184, 203–204], когда Плифон уже 
жил на Пелопоннесе, нравы пелопоннесцев 
описаны чрезвычайно неприглядно и весьма 
далеки от какого бы то ни было благочестия. 
В частности, один из героев сатиры, расска-
зывая о своих сыновьях, говорит, что старший 
стал монахом и лицемерно строит из себя 
благочестивого, тогда как на самом деле оста-
ется «другом Афродиты», а младший «занят 
делами более юных и распущенных: спесивых, 
мужеложников, много о себе мнящих, а лучше 
сказать, беснующихся и умалишенных» [13, 
p. 158]. Гомосексуализм прямо или косвенно 
упоминается в этой сатире неоднократно, из 
чего надо заключить, что он был достаточно 
распространенным явлением в Византии той 
эпохи, в том числе среди молодежи. Известно, 
что у самого Плифона было, по меньшей мере, 
двое сыновей, и хотя дат их рождения мы не 



286

ИНТЕЛЛЕКТУАЛЬНАЯ МЫСЛЬ В ВИЗАНТИИ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2025. Т. 30. № 6

знаем, можно предположить, что, если Гемист 
посвятил молодость получению хорошего 
образования и вступил в брак не в юности, а, 
например, лет в тридцать, то его сыновьям в 
1410-х гг. могло быть около 20 лет или меньше, 
так что философ мог в какой-то мере опасаться 
за их нравственность. Хотя «Законы» были 
созданы Плифоном позднее, в них могли найти 
отражение и его собственные впечатления от 
жизни на Пелопоннесе. 

Выводы. Отношение к браку, плотским 
удовольствиям и деторождению у Плифона и 
Паламы было противоположным. Григорий 
Палама придерживался ригористического уче-
ния отцов Церкви о том, что стремление к чув-
ственным наслаждениям является следствием 
грехопадения и что плотское вожделение даже 
в отношения супругов привносит некоторую 
долю греховности, поэтому желающим по-
настоящему угодить Богу следует избегать 
брака; наиболее гражданственным и боже-
ственным, с его точки зрения, является образ 
жизни монахов. Гемист, напротив, считал, что 
предназначение человека – жить в супруже-
стве и рождать детей, чтобы исполнять роль 
скрепы мира, поддерживая существование 
человеческого рода; с точки зрения Плифона, 
любовное наслаждение – божественный дар, 
и при надлежащей умеренности не несет в 
себе ничего греховного, напротив, в нем за-
ключается священное служение вселенной; 
монашество же совершенно противоположно 
богоугодному гражданскому образу жизни. 
Хотя Гемист, как и христиане, осуждал пре-
любодеяние, нетрадиционные сексуальные 
отношения и невоздержание в любовных на-
слаждениях, но не потому, что считал небого-
угодными удовольствия как таковые, а потому, 
что все это в его философии не согласуется с 
конечной целью плотской любви – деторожде-
нием, которым люди подражают самим богам.

ПРИМЕЧАНИЯ

		 1  Краткий обзор деятельности антипа-
ламитов середины – второй половины XIV в.  
см.: [22, col. 1802–1807]. 
		 2 quelques isolés; в русском переводе «одиночки» 
почему-то превращены в «отщепенцев» [7, с. 144].
		 3  Он был извержен из сана и отлучен от 
Церкви в 1368 г. за антипаламитские взгляды и 
сочинения, после чего вскоре умер и был лишен 

церковного погребения. Обзор его жизни и бого-
словия см.: [1].
		 4  Или: «непреднамеренно; вынужденно,  
неизбежно».
		 5 Или: «порабощается».
		 6 Или: «гибелью, разрушением; порчей».
		 7 Или: «низменных».
		 8 Cp.: Платон, Федон, 68bc [25, vol. 1].
		 9 Cp.: Платон, Горгий, 506e–507ab [25, vol. 3]; 
Государство, IV, 430e [25, vol. 4].
		 10 Ср.: Платон, Законы, II, 653а [25, vol. 5].
		 11  πρᾶξις может быть также переведено и 
прямо как «[половое] общение» или «половой акт».
		 12 Можно также перевести «соития».
		 13 Слово λειτουργία обозначает как служе-
ние богам, так и государственную службу или 
общественную повинность. Плифон фактически 
приравнивает семейную жизнь и деторождение к 
богослужению, литургии.
		 14 Или: «одолеть; удержать; держать в своей 
власти» (κρατηθησομένην).
		 15 Правда, гомосексуализм в имперском за-
конодательстве тоже карался смертью, а в случае 
покаяния подлежал многолетней епитимии отлу-
чения от причастия [29, p. 143–144].

REFERENCES

	 1.	 Dunaev A.G. Kidonis Prokhor [Kydones 
Prochoros]. Pravoslavnaya entsiklopediya [The Ortho-
dox Encyclopedia], vol. 32. Moscow, Pravoslavnaya 
entsiklopediya Publ., 2013, pp. 657-663.
	 2.	 Epifanovich S.L. Prep. Maksim Ispovednik 
i vizantiyskoe bogoslovie [Saint Maximus the Con-
fessor and Byzantine Theology]. Moscow, Martis 
Publ., 2003. 220 р.
	 3.	 Ioannes Damaskenos. Tochnoe izlozhenie pra-
voslavnoy very [An Exact Exposition of the Orthodox 
Faith]. Afinogenov D.E., Bronzov A.A., Sagarda A.I., 
Sagarda N.I., eds. Tvoreniya prepodobnogo Ioanna 
Damaskina. Istochnik znaniya [Works of Saint John 
of Damascus. The Fountain of Knowledge]. Moscow, 
Indrik Publ., 2002, рр. 156-337.
	 4.	 Kushch T.V. Na zakate imperii: intellektual-
naya sreda pozdney Vizantii [At the Decline of the Em-
pire: The Intellectual Environment of Late Byzantium]. 
Yekaterinburg, Izd-vo Ural. un-ta, 2013. 456 p.
	 5.	 Soldatkina A.O. et al., eds. Larchet J.-C. Istsele-
nie dukhovnykh bolezney. Vvedenie v asketicheskuyu 
traditsiyu Pravoslavnoy Tserkvi [Therapy of Spiritual 
Illness: An Introduction to the Ascetic Tradition of 
the Orthodox Church]. Sergiyev Posad, Izd-vo MDA, 
2018. 763 p.
	 6.	 Chernoglazov D.A., Benevich G.I., Pospe-
lov D.A., eds. Prp. Maksim Ispovednik. Voprosy i 
nedoumeniya [Questions and Doubtful Passages]. Mos-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2025. Vol. 30. No. 6 287

Т.А. Сенина. Плотская любовь и брак в антропологии и философии 

cow; Holy Mount Athos, Nikeya Publ., 2010. 488 р.  
(Byzantine Philosophy; 6. Smaragdos Philokalias).
	 7.	 Nachinkin G.N., Medvedev I.P., Lourié V.M., 
eds. Meyendorff J. Zhizn i trudy svyatitelya Grigoriya 
Palamy. Vvedenie v izuchenie [The Life and Works of 
Saint Gregory Palamas. Introduce on to the Study]. 
Saint Petersburg, Vizantinorossika Publ., 1997. XVI, 
480 p. (Subsidia Byzantinorossica; 2).
	 8.	 Senina T.A. (nun Kassia). Afiny versus 
Iyerusalim? Otnosheniye k nauchnomu znaniyu v 
Vizantii [Athens Versus Jerusalem? The Attitude 
Towards Scientific Knowledge in Byzantium]. Vest-
nik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. 
Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye 
otnosheniya [Science Journal of Volgograd State Uni-
versity. History. Area Studies. International Relations], 
2017, vol. 22, no. 5, pp. 192-204. DOI: https://doi.
org/10.15688/jvolsu4.2017.5.18
	 9.	 Senina T.A. Neobkhodimost i svoboda v 
filosofii Georgiya Gemista Plifona v kontekste ego 
politicheskoy teologii [Necessity and Freedom in the 
Philosophy of Georgius Gemistus Plethon in the Con-
text of His Political Theology]. Nogovitsin O.N., ed. 
Vizantiya, Yevropa, Rossiya: sotsialnyye praktiki i vzai-
mosvyaz dukhovnykh traditsiy. Vypusk 3 [Byzantium, 
Europe, Russia: Social Practices and the Interrelation 
of Spiritual Traditions. Issue 3]. Saint Petersburg, 
Izd-vo RHGA, 2023, pp. 445-470. DOI: https://doi.
org/10.31119/berst.2023.3.33
	 10.	 Senina T.A. «Monodiya na mudrogo uchitelya 
Georgiya Gemista» sostavlennaya monakhom 
Grigoriem: obraz Plifona, bogoslovie, kontekst (s 
prilozheniem perevoda monodii) [“Monody on the 
Wise Teacher George Gemistos” by the Monk Gregory: 
The Image of Plethon, Theology, and Context (With a 
Translation of the Monody)]. Bibliya i khristianskaya 
drevnost [Bible and Christian Antiquity], 2024, vol. 4, 
no. 24, рр. 46-87. DOI: https://doi.org/10.31802/
BCA.2024.24.4.002
	 11.	 Sv. Grigoriy Palama, arkhiepiskop Fessa-
lonikiyskiy. Gomilii [St. Gregory Palamas, Archbishop 
of Thessaloniki. Homilies]. Saratov, Izd-vo Saratov. 
mitropolii, 2019. 703 p.
	 12.	 Filofey, Svyateyshiy patriarkh Konstanti-
nopolskiy. Zhitie svyatitelya Grigoriya Palamy [Phi-
lotheus, His Holiness the Patriarch of Constantinople. 
Life of Saint Gregory Palamas]. Sergiyev Posad, 
Svyato-Troitskaya Sergieva Lavra Publ., 2004. 224 p.
	 13.	 Boissonnade J.F., ed. Anecdota graeca e 
codicibus regiis. Vol. 3. Parisiis, Regio Typographeo, 
1831. VIII, 494 p.
	 14.	 Angelova D. “Weaver of Tales”: The Veroli 
Box and the Power of Eros in Byzantium. Constan-
tinou S., Meyer M., eds. Emotions and Gender in 
Byzantine Culture. New Approaches to Byzantine 
History and Culture. Cham, Palgrave Macmillan, 

2019, pp. 191-244. DOI: https://doi.org/10.1007/978-
3-319-96038-8_8
	 15.	 Cameron A. Desire in Byzantium – The 
Ought and the Is. James L., ed. Desire and Denial 
in Byzantium. Papers from the Thirty-First Spring 
Symposium of Byzantine Studies, University of Sussex, 
Brighton, March 1997. London; New York, Routledge, 
2016, pp. 205-213. (Publications of the Society for the 
Promotion of Byzantine Studies; 6).
	 16.	 Loenertz R.-J., ed. Démétrius Cydonös. Corres-
pondence. Vol. 1. Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica 
Vaticana, 1956. xvi, 220 p. (Studi e Testi; 186).
	 17.	 Garland L. Mazaris’s Journey to Hades: Fur-
ther Reflections and Reappraisal. Dumbarton Oaks 
Papers, 2007, vol. 61, pp. 183-214.
	 18.	 Tambrun-Krasker B., ed. Georges Gémiste 
Pléthon. Traité des vertus. Athenes, Leiden, Academy 
of Athens, 1987. XCII, 127 р. (Corpus Philosophorum 
Medii Aevi; 3). 
	 19.	 Gregorius Palamas, Thessalonicensis archi-
episcopus. Homiliae quadraginta una. Migne J.-P., ed. 
Gregorii Palamae, Thessalonicensis archiepiscopi, 
opera omnia. Parisiis, Apud J.-P. Migne Editorem, 
1865, cols. 9-550. (Patrologia cursus completus. Series 
Graeca; T. 151).
	 20.	 Hladký V. The Philosophy of Gemistos Plethon. 
Platonism in Late Byzantium, Between Hellenism and 
Orthodoxy. Farnham; Burlington, Ashgate, 2014. 402 p. 
	 21.	 James L. The Role of Women. Jeffreys E., 
Haldon J., Cormack R., eds. The Oxford Handbook of 
Byzantine Studies. Oxford, Oxford University Press, 
2008, рр. 643-651.
	 22.	 Jugie M. Palamite (controverse). Dictionnaire 
de Théologie Catholique. Vol. 11, Pt. 2. Paris, Letouzey 
et Ané, 1932, сols. 1777-1818.
	 23.	 Messis C., Nilsson I. Eros as Passion, 
Affection and Nature: Gendered Perceptions of Erotic 
Emotion in Byzantium. Constantinou S., Meyer M., 
eds. Emotions and Gender in Byzantine Culture. New 
Approaches to Byzantine History and Culture. Cham, 
Palgrave Macmillan, 2019, pp. 159-190. DOI: https://
doi.org/10.1007/978-3-319-96038-8_7
	 24.	 Meyendorff J. Introduction à l’étude de Gré-
goire Palamas. Paris, Édition du Seuil, 1959. 431 p. 
(Patristica Sorbonensia; 3).
	 25.	 Burnet J., ed. Platonis Opera: Recognovit 
Brevique Adnotatione Critica Instruxit. T. I. Oxonii, 
E typographeo Clarendoniano, 1961. 540 p.; T. III. 
Oxonii, E typographeo Clarendoniano, 1961. 516 p.; 
T. IV. Oxonii, E typographeo Clarendoniano, 1962. 
554 p.; T. V. Oxonii, E typographeo Clarendoniano, 
1962. 606 p. 
	 26.	 Alexandre C., Pellissier A., eds. Pléthon. 
Traité de Lois, ou Recueil des fragments, en partie 
inédits, de cet ouvrage. Paris, Firmin Didot Frères, 
1858. С, 578 p.



ИНТЕЛЛЕКТУАЛЬНАЯ МЫСЛЬ В ВИЗАНТИИ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2025. Т. 30. № 6

	 27.	 Sénina T.A. Les conceptions anthropo-
logiques de Saint Gregoire Palamas et de George 
Gemiste Pléthon: un débat sur le rôle de l’homme dans 
l’univers. The Journal of Eastern Christian Studies, 
2021, vol. 73, iss. 3–4, pp. 139-158. DOI: https://doi.
org/10.2143/JECS.73.3.3289995
	 28.	 Siniossoglou N. Radical Platonism in Byzan-
tium: Illumination and Utopia in Gemistos Plethon. 
Cambridge, Cambridge University Press, 2011. 472 p. 
(Cambridge Classical Studies).
	 29.	 Smythe D.C. In Denial: Same-sex Desire in 
Byzantium. James L., ed. Desire and Denial in Byzan-
tium. Papers from the Thirty-first Spring Symposium 
of Byzantine Studies, Uneversity of Sussex, Brighton, 
March 1997. London; New York, Routledge, 2016, 
pp. 139-148 (Society for the Promotion of Byzantine 
Studies; 6).

	 30.	 Tambrun-Krasker B. Allusions antipalamites 
dans le Commentaire de Pléthon sur les Oracles 
chaldaïques. Revue des études Augustiniennes, 1992, 
vol. 38, pp. 168-179.
	 31.	 Lampros Sp.P., ed. Palaiologeia kai Pelo-
ponnēsiaka [Writings Related to Palaiologoi and the 
Peloponnese], vol. 3. Athens, B.N. Grēgoriadēs Publ., 
1926. 372 p.
	 32.	 Oikonomou S.K., ed. Tou en agiois patros 
ēmōn Grēgoriou, archiepiskopou Thessalonikēs, 
tou Palama Omiliai 22. Ais prosetethēkan o te epis-
tolimaios Logos pros Iōannēn kai Theodōron tous 
philosophous kai oi tessares euchai [22 Homilies by 
Our Holy Father Gregory Palamas, Archbishop of 
Thessaloniki. With Addition of the Epistle to John and 
Theodore the Philosophers and Four Prayers]. Athens, 
Ph. Karampinē kai K. Bapha Publ., 1861. XXI, 352 p.

Information About the Author

Tatiana A. Senina, Candidate of Sciences (Philosophy), Sociological Institute of the 
Federal Center of Theoretical and Applied Sociology of the Russian Academy of Sciences, 
7-ya Krasnoarmeyskaya St, 25/14, 190005 Saint Petersburg, Russian Federation, tatiana.kassia.s@gmail.com,  
https://orcid.org/0000-0001-8120-3499

Информация об авторе
Татьяна Анатольевна Сенина, кандидат философских наук, Социологический институт 

Федерального научно-исследовательского социологического центра РАН, ул. 7-я Красноар-
мейская, 25/14, 190005 г. Санкт-Петербург, Российская Федерация, tatiana.kassia.s@gmail.com,  
https://orcid.org/0000-0001-8120-3499


