




ISSN 1998-9938 (Print)
ISSN 2312-8704 (Online)

МИНИСТЕРСТВО НАУКИ И ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ
РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ

ВЕСТН И К
ВОЛГОГРАДСКОГО ГОСУДАРСТВЕННОГО УНИВЕРСИТЕТА

С е р и я 4
ИСТОРИЯ. РЕГИОНОВЕДЕНИЕ.

МЕЖДУНАРОДНЫЕ ОТНОШЕНИЯ

2022
Том 27. № 6

MINISTRY OF SCIENCE AND HIGHER EDUCATION
OF THE RUSSIAN FEDERATION

SCIENCE JOURNAL
OF VOLGOGRAD STATE UNIVERSITY

HISTORY. AREA  STUDIES.
INTERNATIONAL  RELATIONS

2022
Volume 27. No. 6



© Volgograd State University, 2022

Editorial Staff:
Dr. Sc., Prof. I.O. Tyumentsev – Chief Editor (Volgograd);
Cand. Sc., Director of the Publishing House
V.A. Gorelkin – Deputy Chief Editor (Volgograd);
Cand. Sc., Assoc. Prof. O.V. Kuznetsov – Deputy Chief
Editor (Volgograd);
Cand. Sc., Assoc. Prof. N.V. Rybalko – Associate Editor
(Volgograd);
Cand. Sc., Assoc. Prof. E.V. Arkhipova (Volgograd);
Senior Lecturer P.I. Lysikov – Assistant Editor (Volgograd);
Cand. Sc. T.A. Bazarova (Saint Petersburg);
Dr. Sc., Assoc. Prof. M.A. Balabanova (Volgograd);
Cand. Sc., Assoc. Prof. N.D. Barabanov (Volgograd);
Dr. Sc., Assoc. Prof. T.V. Evdokimova (Volgograd);
Dr. Sc., Assoc. Prof. A.L. Kleitman (Moscow);
Cand. Sc.  M.V. Krivosheev  (Volgograd);
Dr. Sc. S.I. Lukyashko (Rostov-on-Don);
Dr. Sc., Assoc. Prof. I.L. Morozov (Volgograd);
Cand. Sc., Assoc. Prof. S.I. Morozov (Volgograd);
Dr. Sc., Prof. S.A. Pankratov (Volgograd);
Cand. Sc. E.V. Pererva (Volgograd);
Dr. Sc., Assoc. Prof. O.V. Ratushnyak (Krasnodar);
Cand. Sc., Assoc. Prof. O.V. Rvacheva (Volgograd);
Dr. Sc., Prof. S.G. Sidorov (Volgograd);
Dr. Sc. A.V. Tsyuryumov (Elista)

Editorial Board:
Dr. Sc. Agoshton Magdolna (Szombathely, Hungary);
Dr. Sc. A.I. Alekseev (Saint Petersburg);
Dr. Sc., Assoc. Prof.  V.A. Arakcheev (Moscow);
Dr. Sc., Assoc. Prof. A.I. Bardakov (Volgograd);
Dr. Sc. Bokhun Tomash (Warsaw, Poland);
Dr. Sc., Acad. of the Russian Acad. of Sciences
A.P. Buzhilova (Moscow);
Dr. Sc., Prof. N.E. Vashkau (Lipetsk);
Dr. Sc., Prof. A.A. Vilkov (Saratov);
Cand. Sc., Senior Researcher Yu.Ya. Vin (Moscow);
Cand. Sc., Senior Researcher E.Yu. Girya (Saint
Petersburg);
Dr. Sc., Leading Researcher S.V. Golunov (Moscow);
Dr. Sc., Prof. V.N. Danilov (Saratov);

SCIENCE  JOURNAL  OF  VOLGOGRAD  STATE  UNIVERSITY

HISTORY.  AREA  STUDIES.  INTERNATIONAL  RELATIONS

2022. Vol. 27. No. 6

Academic Periodical

Since 1996

6 issues a year

Topic of the issue: Byzantine Society: History, Law and Culture

Dr. Sc., Professor of History Chester Dunning (College
Station, USA);
Cand. Sc., Senior Researcher S.A. Isaev (Saint Petersburg);
PhD (Strategic Studies) Constantinos Koliopoulos
(Athens, Greece);
Dr. Sc., Chief Researcher E.F. Krinko (Rostov-on-Don);
Dr. Sc., Prof. A.I. Kubyshkin (Saint Petersburg);
Dr. Sc., Prof. I.I. Kuznetsov (Moscow);
Dr. Sc., Prof. I.I. Kurilla (Saint Petersburg);
Dr. Sc., Acad. of the Russian Acad. of Sciences
I.P. Medvedev (Saint Petersburg);
Dr. Sc., Prof. N.A. Mininkov (Rostov-on-Don);
Dr. Sc., Prof. A.V. Petrov (Saint Petersburg);
Cand. Sc., Senior Researcher B.A. Raev (Rostov-
on-Don);
Dr. Sc., Prof. V.N. Ratushnyak (Krasnodar);
Dr. Sc., Prof. O.Yu. Redkina (Volgograd);
Dr. Sc., Leading Researcher M.A. Ryblova (Volgograd);
PhD (History) Saul Norman E.  (Lawrenсе, USA);
Dr. Sc. Szvák Gyula (Budapest, Hungary);
Dr. Sc., Prof. N.N. Stankov (Moscow);
Dr. Sc. A.D. Tairov (Chelyabinsk);
Cand. Sc., Assoc. Prof. S.A. Tolmacheva (Minsk,
Belarus);
PhD (History) Truong Anh Thuan (Danang, Vietnam)
Dr. (Legal History), Prof. S. Šarkić (Novi Sad, Serbia)

At the invitation of the Chief Editor,
Prof. I.O. Tyumentsev,
Cand. Sc., Assoc. Prof. N.D. Barabanov (Volgograd);
Cand. Sc. Yu.Ya. Vin (Moscow)
took the position of the Executive Editors
of the present issue



© ФГАОУ ВО «Волгоградский государственный университет», 2022

ВЕСТНИК  ВОЛГОГРАДСКОГО  ГОСУДАРСТВЕННОГО  УНИВЕРСИТЕТА

Серия 4. ИСТОРИЯ. РЕГИОНОВЕДЕНИЕ. МЕЖДУНАРОДНЫЕ  ОТНОШЕНИЯ

2022. Т. 27. № 6

Научно-теоретический журнал

Основан в 1996 году

Выходит 6 раз в год

Тема номера: «Византийское общество: история, право, культура»

Редакционная коллегия:
д-р ист. наук, проф. И.О. Тюменцев – главный
редактор (г. Волгоград);
канд. ист. наук, директор издательства В.А. Горел-
кин – зам. гл. редактора (г. Волгоград);
канд. ист. наук, доц. О.В. Кузнецов – зам. гл. редак-
тора (г. Волгоград);
канд. ист. наук, доц. Н.В. Рыбалко – отв. секретарь
(г. Волгоград);
канд. ист. наук, доц. Е.В. Архипова (г. Волгоград);
ст. преп. П.И. Лысиков – технический секретарь
(г. Волгоград);
канд. ист. наук Т.А. Базарова (г. Санкт-Петербург);
д-р ист. наук, доц. М.А. Балабанова (г. Волгоград);
канд. ист. наук, доц. Н.Д. Барабанов (г. Волгоград);
д-р ист. наук, доц. Т.В. Евдокимова (г. Волгоград);
д-р ист. наук, доц. А.Л. Клейтман (г. Москва);
канд. ист. наук М.В. Кривошеев (г. Волгоград);
д-р ист. наук С.И. Лукьяшко (г. Ростов-на-Дону);
д-р полит. наук, доц. И.Л. Морозов (г. Волгоград);
канд. полит. наук, доц. С.И. Морозов (г. Волгоград);
д-р полит. наук, проф. С.А. Панкратов (г. Волгоград);
канд. ист. наук Е.В. Перерва (г. Волгоград);
д-р ист. наук, доц. О.В. Ратушняк (г. Краснодар);
канд. ист. наук, доц. О.В. Рвачева (г. Волгоград);
д-р ист. наук, проф. С.Г. Сидоров (г. Волгоград);
д-р ист. наук А.В. Цюрюмов (г. Элиста)

Редакционный совет:
д-р ист. наук Агоштон Магдолна (г. Сомбатхей,
Венгрия);
д-р ист. наук А.И. Алексеев (г. Санкт-Петербург);
д-р ист. наук, доц. В.А. Аракчеев (г. Москва);
д-р полит. наук, доц. А.И. Бардаков (г. Волгоград);
д-р ист. наук Бохун Томаш (г. Варшава, Польша);
д-р ист. наук, акад. РАН А.П. Бужилова (г. Москва);
д-р ист. наук, проф. Н.Э. Вашкау (г. Липецк);
д-р полит. наук, проф. А.А. Вилков (г. Саратов);
канд. ист. наук, ст. науч. сотр. Ю.Я. Вин (г. Москва);
канд. ист. наук, ст. науч. сотр. Е.Ю. Гиря (г. Санкт-
Петербург);

д-р полит. наук, ведущий науч. сотр. С.В. Голунов
(г. Москва);
д-р ист. наук, проф. В.Н. Данилов (г. Саратов);
д-р, проф. истории Честер Даннинг  (г. Колледж-
Стейшн, США);
канд. ист. наук, ст. науч. сотр. С.А. Исаев (г. Санкт-
Петербург);
PhD (стратегические исследования) Константинос
Колиопулос (г. Афины, Греция);
д-р ист. наук, гл. науч. сотр. Е.Ф. Кринко (г. Ростов-
на-Дону);
д-р ист. наук, проф. А.И. Кубышкин (г. Санкт-Пе-
тербург);
д-р полит. наук, проф. И.И. Кузнецов (г. Москва);
д-р ист. наук, проф. И.И. Курилла (г. Санкт-Пе-
тербург);
д-р ист. наук, акад. РАН И.П. Медведев (г. Санкт-
Петербург);
д-р ист. наук, проф. Н.А. Мининков (г. Ростов-на-Дону);
д-р ист. наук, проф. А.В. Петров (г. Санкт-Петербург);
канд. ист. наук, ст. науч. сотр. Б.А. Раев (г. Ростов-
на-Дону);
д-р ист. наук, проф. В.Н. Ратушняк (г. Краснодар);
д-р ист. наук, проф. О.Ю. Редькина (г. Волгоград);
д-р ист. наук, ведущий науч. сотр. М.А. Рыблова
(г. Волгоград);
PhD (история) Саул Норман Е. (г. Лоренс, США);
д-р ист. наук Свак Дьюла (г. Будапешт, Венгрия);
д-р ист. наук, проф. Н.Н. Станков (г. Москва);
д-р ист. наук А.Д. Таиров (г. Челябинск);
канд. ист. наук, доц. С.А. Толмачева (г. Минск,
Беларусь);
PhD по истории Труонг Анх Тхуан (г. Дананг,
Вьетнам);
д-р истории права, проф. С. Шаркич (г. Нови-Сад,
Сербия)

По приглашению главного редактора
проф. И.О. Тюменцева
выпускающими редакторами номера являются
канд. ист. наук, доц. Н.Д. Барабанов (г. Волгоград);
канд. ист. наук Ю.Я. Вин (г. Москва)



Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 64

СОДЕРЖАНИЕ

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Кирилко В.П. Ласпинская капитель с орлами............... 6
Майко В.В. Византийские железные
процессионные кресты восточной Таврики ............... 21
Могаричев Ю.М., Ергина А.С.
Храм «Трех всадников» (Эски-Кермен,
Юго-Западный Крым): проблемы хронологии
и интерпретации росписей ............................................. 30
Айбабин А.И., Хайрединова Э.А.
Византийские осветительные приборы
из главной базилики города
на плато Эски-Кермен .................................................... 46

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА

Алексеенко Н.А.
Две печати Феодора (Т’ороса) Хетума (Хетама):
note к византийской просопографии ............................ 57
Евдокимова А.А. Системы акцентуации
византийских моливдовулов XIII–XV вв.
из коллекции Dumbarton Oaks ....................................... 65

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Грацианский М.В. Спор Никеи и Никомидии
на Халкидонском соборе за статус митрополии:
гражданский аспект ......................................................... 74
Захаров Г.Е. 9-е и 17-е правила
Халкидонского собора 451 г. в свете
западного соборного наследия IV века ........................ 90
Лурье В.М. Пять Анастасий и две Февронии:
экскурсия по лабиринту легенд об Анастасии.
Часть вторая. Римское досье. I. Анастасия между
Аквилеей и Римом. 1а. От Аквилеи обратно
к ранней римской легенде [На англ. яз.] ...................... 98
Сенина Т.А. (монахиня Кассия).
Изображение иконоборческих императоров
в византийских службах
в честь исповедников иконопочитания ...................... 131
Щукин Т.А. Григорий Палама как критик
платоновской теории идей ........................................... 143

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА.
ПРОБЛЕМЫ ИСТОРИИ И КУЛЬТУРЫ

Войтенко А.А. Египтяне и Византия.
К вопросу о политической субъектности
в поздней Античности .................................................. 156
Лафлы Э., Буора М. Амвонная плита из Измира
с изображением двух павлинов. Изображения павлинов
в византийской архитектурной скульптуре
Малой Азии [На англ. яз.] ........................................... 171
Йежек В. Почему я должен стать христианином?
«Христианская легенда»
в контексте византийской мысли [На англ. яз.] ........ 211

Ширинян М.Э.С.
Порядок книг Соломоновой трипартиты
согласно раннехристианским, ранневизантийским
и средневековым армянским толкователям .............. 237
Ендольцева Е.Ю., Шевченко Д.В.
Некоторые геометрические мотивы на Кавказе
и в Каппадокии в эпоху Средневековья:
размышления об их истоках и смысле ........................ 255
Чхаидзе В.Н. Новые находки нательных крестов
на территории исторической Алании ........................ 276
Виноградов А.Ю. Новые памятники
вещевой эпиграфики с северной периферии
византийского мира ....................................................... 284

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВО

Цибранска-Костова М. Маршруты средневековых
славянских юридических текстов:
Византийский земледельческий закон в Ms. Slav. 466
из Хиландарcкого монастыря [На англ. яз.] ............ 298
Вин Ю.Я. Концепт «res publica» и его рецепция
в византийском праве: транслитерации ..................... 310

ПОЛИТИЧЕСКАЯ ИСТОРИЯ
ВИЗАНТИЙСКОЙ ИМПЕРИИ

Назаров А.Д. Набор в войска
как средство умиротворения византийских окраин:
чаны в императорской армии VI столетия ................ 339
Зыкова А.В. Константинопольский патриархат
и гражданские войны в Византии в середине XIV в.
(к постановке проблемы) ............................................. 348

ВИЗАНТИЯ И ЗАПАД

Кущ Т.В. «По обычаю греческой земли»:
дипломатический прием в Византии
в описании Жильбера де Ланнуа ................................ 357
Харрис Дж. Жалкий принц? Андрей Палеолог
в Риме (1464–1502 гг.): обновленная версия ............ 368

Рецензенты журнала в 2022 г. ..................................... 384



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6

CONTENTS

BYZANTINE TAURICA

Kirilko V.P. Capital with Eagles from Laspi ..................... 6
Maiko V.V. Byzantine Iron
Processional Crosses of Eastern Taurica ........................ 21
Mogarichev Yu.M., Ergina A.S.
The Temple of the “Three Horsemen” (Eski-Kermen,
South-West Crimea): On Issues of Chronology
and Interpretation of Paintings ........................................ 30
Aibabin A.I., Khairedinova E.A.
Byzantine Lighting Devices
from the Main Basilica of the City
on the Eski-Kermen Plateau ............................................. 46

BYZANTINE SPHRAGISTICS

Alekseienko N.A.
Two Seals of Theodore (T’oros) Het’oum (Hetames):
A Note to the Byzantine Prosopography ....................... 57
Evdokimova A.A. The Accentuation Systems
in the Byzantine Seals of the 13th – 15th Centuries
from the Collection of Dumbarton Oaks ........................ 65

BYZANTINE ORTHODOXY

Gratsianskiy M.V. The Dispute Between Nicaea
and Nicomedia over the Status of Metropolis
at the Council of Chalcedon: The Civic Aspect ............. 74
Zakharov G.E. The Canons 9 and 17
of the Council of Chalcedon (451) in the Light
of the Western Synodal Heritage of the 4th Century...... 90
Lourié B. Five Anastasiae and Two Febroniae:
A Guided Tour in the Maze of Anastasia Legends.
Part Two. The Roman Dossier. I.
Anastasia Between Aquileia and Rome.
1a. From Aquileia back to the Early Roman Legend ...... 98
Senina T.A. (nun Kassia).
Representation of the Iconoclast Emperors
in the Byzantine Offices
in Honour of the Confessors of Iconoduly .................. 131
Schukin T.A. Gregory Palamas’ Criticism
of Plato’s Ideas ................................................................ 143

PERIPHERY OF THE BYZANTINE WORLD.
ISSUES OF HISTORY AND CULTURE

Voytenko A.A. Egyptians and Byzantium.
On the Question of Political Subjectivity
in Late Antiquity ............................................................ 156
Laflı E., Buora M. A Slab from Izmir
with Two Peacocks.
Depictions of Peacocks in Byzantine
Architectural Sculpture of Asia Minor ......................... 171
Ježek V. Why Should I Become a Christian?
The “Kristian Legend”
in the Context of Byzantine Thought ........................... 211

Shirinian M.E.S.
The Order of the Books in Solomon’s Tripartite
According to Early Christian, Early Byzantine
and Medieval Armenian Interpreters ............................ 237
Endoltseva E.Yu., Shevchenko D.V.
Some Geometrical Motifs in Caucasus
and in Cappadocia in the Middle Ages:
Meditations About Its Origin and Interpretation ........ 255
Chkhaidze V.N. New Findings of Crosses
on the Territory of Historical Alania ............................. 276
Vinogradov A.Yu. New Inscriptions
on Instrumenta from the Northern Periphery
of the Byzantine World .................................................. 284

BYZANTINE LAW

Tsibranska-Kostova M. Itineraries of Medieval
Slavic Legal Texts:
Byzantine “Farmer’s Law” in Ms. Slav. 466
from Hilandar Monastery .............................................. 298
Vin Yu.Ya. The Concept “Res Publica” and Its Reception
in Byzantine Law: Transliterations ............................... 310

POLITICAL HISTORY OF THE BYZANTINE
EMPIRE

Nazarov A.D. Military Recruitment
as a Means of Pacification of the Byzantine Periphery:
Tzani in the Imperial Army (6th Century) .................... 339
Zykova A.V. The Patriarchate of Constantinople
and the Civil Wars in Byzantium in the Middle
of the 14th Century (Stating the Problem) .................... 348

BYZANTIUM AND THE WEST

Kushch T.V.  “According to Custom of the Greek Land”:
Diplomatic Reception in Byzantium
as Described by Ghillebert De Lannoy ......................... 357
Harris J. A Worthless Prince? Andreas Palaiologos
in Rome 1464–1502: The Renewed Version ................ 368

Reviewers of the Journal in 2022 .................................. 384



¤
�К

ир
ил

ко
 В

.П
., 2

02
2

6 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.1

UDC 72.04(477.75)“9” Submitted: 04.01.2022
LBC 85.11 Accepted: 25.05.2022

CAPITAL WITH EAGLES FROM LASPI

Vladimir P. Kirilko
Institute of Archaeology of Crimea of the Russian Academy of Sciences, Simferopol, Russian Federation

Abstract. Introduction. In 1978–1980, during the excavations of a 10th – 11th century’s house in Laspi, were
found fragments of marl capital, which was decorated with eagle figurines. The aim of the study is reconstruction
of this architectural detail and the introduction of the artifact into scientific circulation. Methods. The methodological
basis of the studies is made up of a detailed description, graphic interpretation and formal-stylistic analysis of the
fragments. The method of analogies is used in restoring of structural links and identifying of individual elements,
which were completely or partially lost. Analysis. Among the surviving fragments all the main parts are represented.
They do not fit together, but structurally and compositionally complement each other, which makes it possible to
relatively reliably restore the original appearance of an architectural detail. The capital consisted of two zones and
had exquisite carved decor. The relief images of the birds that supported the edges of the abacus are made with the
utmost anatomical precision. The lower part of the artifact was decorated with four identical leaves of acanthus,
which were made using the technique of a small tooth. Each of them was framed by an arch. Results. The capital is
a unique piece of local stone sculpture of the 10th century, exact analogies of which are unknown neither in the
territory of Crimea, nor over its borders. While it was making, the master could use an early Byzantine product as a
sample, which was subsequently lost or has not yet been found.

Key words: Laspi, Byzantine art, stone sculpture, architectural decor, capital.

Citation. Kirilko V.P. Capital with Eagles from Laspi. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta.
Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University.
History. Area Studies. International Relations], 2022, vol. 27, no. 6, pp. 6-20. (in Russian). DOI: https://doi.org/
10.15688/jvolsu4.2022.6.1

УДК 72.04(477.75)“9” Дата поступления статьи: 04.01.2022
ББК 85.11 Дата принятия статьи: 25.05.2022

ЛАСПИНСКАЯ КАПИТЕЛЬ С ОРЛАМИ

Владимир Петрович Кирилко
Институт археологии Крыма РАН, г. Симферополь, Российская Федерация

Аннотация. Введение. В 1978–1980 гг. при раскопках дома X–XI вв. в Ласпи были обнаружены разроз-
ненные обломки капители из мергеля, которую украшали фигурки орлов. Целью исследования является
реконструкция этой архитектурной детали и введение находки в научный оборот. Методы. Методологичес-
кую основу исследования составляют подробное описание, графическая интерпретация и формально-
стилистический анализ фрагментов, в наибольшей степени способствующие раскрытию характерных особен-
ностей лапидарного материала. При восстановлении полностью или частично утраченных структурных связей
и идентификации отдельных элементов используется метод аналогий. Анализ. Среди сохранившихся обломков



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 7

В.П. Кирилко. Ласпинская капитель с орлами

представлены все основные части изделия. Между собой они не стыкуются, но структурно и композиционно
друг друга дополняют, что позволяет относительно достоверно восстановить первоначальный облик архитек-
турной детали. Капитель была двузонной, имела изысканный резной декор. Рельефные изображения птиц,
поддерживавшие края абака, выполнены с предельной анатомической точностью. Нижнюю часть изделия
украшали четыре одинаковых листа мелкозубчатого аканта, каждый в арочном обрамлении. Результаты.
Капитель является уникальным произведением местной каменной пластики X в., точные аналогии которому
неизвестны ни на территории Крыма, ни за его пределами. При ее изготовлении мастер мог использовать в
качестве образца ранневизантийское изделие, впоследствии утраченное или пока еще не найденное.

Ключевые слова: Ласпи, византийское искусство, каменная пластика, архитектурный декор, капитель.

Цитирование. Кирилко В. П. Ласпинская капитель с орлами // Вестник Волгоградского государственно-
го университета. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. – 2022. – Т. 27, № 6. – С. 6–20. –
DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.1

Введение. Византийские капители с
изображениями животных принадлежат к чис-
лу сравнительно редко встречающихся про-
изведений каменной пластики [17; 21, Taf. 30–
32; 25; 22; 27; 15, с. 28–29, 47–48; 26, Taf. 55–
62; 19, S. 143–166, Taf. 55–62; 24, p. 49–54, 77–
79, fig. 8, 18, 110–128, 131, 133–136, 198–205,
213, 216, 221; и др.]. В Крыму они представ-
лены единичными примерами [1, с. 25–27; 16,
с. 135, прим. 2, рис. 46; 11, с. 316, рис. 1]. Це-
лью исследования является реконструкция и
введение в научный оборот малоизвестного
изделия, разрозненные фрагменты которого
были обнаружены в 1978–1980 гг. при раскоп-
ках дома X–XI вв. в Ласпи.

Методы. По мнению руководителя ра-
бот О.И. Домбровского, капитель «была ук-
рашена резными изображениями фантастичес-
ких птиц или грифонов» [3, с. 531]. Е.А. Пар-
шина, публикуя краткие сведения о результа-
тах многолетнего изучения памятника, сооб-
щает лишь то, что найдены «обломки капите-
лей, украшенных листьями аканфа» [6, с. 321],
хотя в коллекционной описи, составленной ею
непосредственно в ходе раскопок, такой ин-
формации нет [7]. Остальная полевая доку-
ментация экспедиции (дневники, обмерные
чертежи, рисунки и фотоснимки), а также от-
четы, которые могли бы способствовать иден-
тификации артефактов, равно как достовер-
ному определению исторического и культур-
ного контекста лапидарного материала, до сих
пор не выявлены [4]. Сами находки хранятся
в Ялтинском историко-литературном музее.

На данном этапе исследований извест-
ны еще два варианта интерпретации этой ар-
хитектурной детали. А.Ю. Виноградов назвал
изделие «коринфской капителью с изображе-

ниями орлов по углам», но предметно им не
занимался [20, V 236]. С.Б. Сорочан также
находку лишь упоминает, определяя ее как
«фрагмент капители с изображением на уг-
лах звериных голов» [8, с. 95–96].

В настоящее время все уцелевшие час-
ти изделия тщательно изучены в натуре и об-
мерены, что позволяет не только соотнести
каждый обломок с определенным местом
архитектурной детали, но также получить об-
щее представление о композиции и пластике
капители. Методологическую основу иссле-
дования составляют подробное описание, гра-
фическая интерпретация и формально-стили-
стический анализ находок, в наибольшей сте-
пени способствующие раскрытию характер-
ных особенностей лапидарного материала.
При восстановлении полностью или частично
утраченных структурных связей и идентифи-
кации отдельных элементов используется
метод аналогий. Непреходящую ценность
имеет накопленный многими поколениями ис-
следователей опыт изучения подобных про-
изведений искусства, представляющий собой
критическое осмысление античного и средне-
векового культурного наследия, подкреплен-
ное конкретными примерами.

Анализ. Поддается определению мо-
дуль изделия, который является основной еди-
ницей измерения при построении архитектур-
ных ордеров [2; 5]. Его значение сообщает
уцелевший большой фрагмент круглой колон-
ки, завершением которой служила данная ка-
питель. Верхний радиус фуста равен 12,7 см.
Поскольку ордер принадлежит к числу слож-
ных, этот размер соответствует 6

5  модуля [5,
с. 69, 76], а значит, величина последнего при
переводе в метрическую систему мер долж-



8

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

на составлять 15,2 см. Согласно теории клас-
сических архитектурных форм, коринфская
капитель обычно имеет высоту 2 3

1  модуля,
причем ее абак в плане вписывается в окруж-
ность диаметром 4 модуля, что равно 35,6 см
и 61 см соответственно [2, табл. XXV; 5,
с. 78–80, табл. 19].

Вместе с тем нельзя не учитывать ис-
ключительно важные результаты исследова-
ний А.Л. Бертье-Делагарда, выделившего
«характерные черты, свойственные вполне
установившемуся византийскому стилю, сде-
лавшему в этом отношении немало отступле-
ний от античных правил». Сравнивая между
собой архитектурные детали, найденные при
раскопках Херсонеса, он пришел к выводу о
том, что колонна становится приземистее, не
имеет энтазиса и приобретает коноидальную
форму. Причем сужение фуста кверху намно-
го меньше классического и составляет около

9
1 – 10

1  нижнего диаметра [1, с. 23–24].
Убедительным подтверждением наблю-

дениям ученого является почти цилиндричес-
кий ствол ласпинской колонки. Учитывая из-
менения, произошедшие с коринфским орде-
ром в византийское время, возможно получе-
ние дополнительных показателей, необходи-
мых для реконструкции размеров исследуе-
мой капители. Исходя из пропорций, обозна-
ченных А.Л. Бертье-Делагардом, величина
нового модуля колеблется в пределах 14,1–
14,3 см. Следовательно, высота всего изде-
лия и диагональ абака в среднем должны со-
ставлять примерно 33,1 и 56,8 см.

Небезынтересным является сравнение с
другими капителями, украшенными рельеф-
ными изображениями животных. Особого вни-
мания заслуживает одна из них, случайно най-
денная в Херсонесе. Хотя она и отличается
своим скульптурным убранством, использу-
ющим вместо фигурок орлов протомы бара-
нов, величина ее нижнего основания была аб-
солютно такой же, как и у ласпинского изделия, –
10 дюймов (= 25,4 см) [1, с. 26; 11, рис. 1, 25].
К тому же ее абак, имевший ширину 17 дюй-
мов (= 43,2 см), четко вписывается в окруж-
ность диаметром 61 см, характерную для
классических образцов. Высоту архитектурной
детали автор обмерного чертежа не указыва-
ет, но, судя по масштабу, она (с астрагалом)
была равна 13 дюймам (= 33 см), что в опре-

деленной степени сопоставимо с результатами,
полученными согласно выводам А.Л. Бертье-
Делагарда. Поскольку оба изделия композици-
онно и стилистически между собой достаточ-
но близки, более того, имеют одинаковые мо-
дули, то с учетом изменения классических
пропорций, произошедшего в византийское
время, основные размеры ласпинской капители
теоретически могут быть реконструированы
следующим образом: диаметры оснований –
25,4 и 61 см, ширина абака – 43,2 см, высо-
та – в пределах от 30,5 до 33,1 см.

Уверенно можно судить о завершении
архитектурной детали. Абак представлял со-
бой квадратную плиту с усеченными на углах
краями и дуговидными в плане передней, бо-
ковыми и тыльной сторонами (соответствен-
но, A, B, D и C), каждая из которых посереди-
не имела прямоугольный выступ, оформлен-
ный в виде восьмилепесткового цветка.

Показательным является крупный обло-
мок плиты (рис. 1, 3), принадлежавший сред-
ней части одной из боковых (В, D) или тыль-
ной (С) сторон детали. По отношению к верх-
ней плоскости лицевая грань изделия скоше-
на под углом 79°. Нижняя поверхность в этом
месте расположена почти горизонтально.
Высота абака – 5,6 см. По направлению к
краям она уменьшается.

Лепестки цветка остроконечные с про-
дольными желобками, имеют разную форму
и величину. Серединка круглая. Ближайшей
аналогией украшению является розетка капи-
тели из мечети Альхама в Кордове, датируе-
мой IX в. [23, CM0621, fig. 7–10]. Остальной
декор абака, симметрично располагавшийся
справа и слева от изображения цветка, на
фрагменте средней части плиты почти не со-
хранился. Вместе с тем относительно непло-
хо он представлен целым рядом других об-
ломков архитектурной детали, которые позво-
ляют уверенно определить его рисунок, раз-
меры и характерные особенности. Использо-
валось всего два варианта орнаментального
мотива, лишь немного отличавшиеся между
собой.

Первый, имевший более сложную пла-
стику, мог находиться на главной стороне
(А) капители (рис. 1, 6; рис. 2, 2, 4–7). Об-
разующие его стилизованные листики пред-
ставляли собой однотипные плоские плас-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 9

В.П. Кирилко. Ласпинская капитель с орлами

тины в виде параллелограмма с округлыми
боками, плотно расположенные по отношению
друг другу в один ряд уступами. Каждый из
них наискось по длинной диагонали украшен
треугольным в сечении желобком ладьеобраз-
ной формы, имитирующем жилку.

Второй вариант орнамента отличался от
первого только отсутствием врезных жилок
(рис. 1, 1–3). Вероятнее всего, он предназна-
чался для боковых и задней поверхностей
абака. Подтверждением вывода являются
два сохранившихся угловых фрагмента пли-
ты. На одном из них представлены обе раз-
новидности декора (рис. 2, 6), принадлежав-
шие сторонам А и В изделия. Между собой
они разделены треугольной в сечении верти-
кальной выемкой, расположенной на торце
абака посередине. Второй обломок, с частич-
но уцелевшим задним краем завершения ка-
пители, демонстрирует применение на смеж-
ных фасадах исключительно упрощенной вер-
сии орнамента – в виде листьев без жилок
(рис. 1, 1).

Внизу абак был обрамлен узким пояс-
ком, прерывавшимся лишь розетками. Его
крайние участки в плане почти прямолиней-
ные. Угол между ними на смежных фасадах
равен 72°. Кривизна сторон плиты была ме-
нее выраженной, чем в классических образ-
цах. Радиус дуги – 82,9 см. Размеры торца
угловой части абака: ширина – 1,8 см, высо-
та – 4,2–4,5 см.

Ближайшей аналогией декоративным
элементам ласпинского изделия, являются
так называемые чешуйки капителей, найден-
ных при раскопках двух мангупских храмов –
Большой базилики и церкви в Рогуз-Дере [10,
рис. 10, 12]. Снизу они также обрамлены уз-
ким пояском и подобно второй, упрощенной
версии орнамента не имеют диагональных
углублений, имитирующих жилки. Другие об-
разцы сходных растительных мотивов пред-
ставлены целым рядом ранневизантийских
изделий [19, Taf. 2, 11, 15, 25, 29, no. 9, 156,
198, 389, 395, 462; 12, с. 155, рис. 8; 14, рис. 27;
и др.]. Показательный пример первого вари-
анта орнамента, причем с достаточно нату-
рально изображенными листиками, демонст-
рирует мраморная капитель V в. из раско-
пок базилики 1935 г. в Херсонесе [13, с. 50,
ил. 9–10].

Края ласпинского абака снизу поддержи-
вались одинаковыми фигурками орлов. На двух
фрагментах частично уцелели верхние поло-
вины горельефов (рис. 1, 1; 2, 6). Остальные
обнаруженные обломки – мелкие, принадле-
жали третьей и четвертой скульптуркам, прак-
тически полностью утраченным (рис. 2, 1–3,
8, 9, 11–13). Птицы изображены с предель-
ной анатомической точностью. Особое вни-
мание обращают на себя глубокая эмоциональ-
ная наполненность и исключительная художе-
ственная выразительность изделий, а также
тщательная проработка деталей.

Судя по лучше всего сохранившемуся
фрагменту (рис. 2, 6), голова орла примыкает
к абаку затылком, без просвета над шеей.
Клюв был направлен вниз. Надбровные дуги
слегка приподняты и четко выделены, укра-
шены изображением нитевидных перьев. Гла-
за большие и выразительные, имеют разрез,
придающий им вид человеческих. Их формы
правильные, с красивыми и упругими очерта-
ниями век. Поверхность глазного яблока сфе-
рическая. Зрачок круглый глубокий, в сече-
нии конусовидный, по отношению к центру
немного смещен вперед. Отверстие аккурат-
но просверлено. Основание надклювья сверху
обозначено уступом и украшено пятью пря-
мыми штрихами.

Оперение представлено четырьмя вида-
ми перьев. Кроме гладкой манишки на груд-
ке, выделяется покров головы и основной ча-
сти тела. Перья на лбу и темени ромбичес-
кие, одинаковой величины. Они расположены
уступами со смещением относительно друг
друга, равномерно заполняя всю поверхность.
Каждое украшено тремя желобками – двумя
в виде канта вдоль внешних боков и одним
продольным посередине, имитирующим стер-
жень. Подобную форму и пластику имеет так-
же оперение основной части тела, отличает-
ся лишь более крупными размерами элемен-
тов. При этом два верхних ряда покрова по
отношению друг к другу расположены без
смещения, тем самым мастер четко разде-
лил скрытые оперением части фигуры – го-
лову и корпус. Верхний ряд перьев последне-
го находится на одном уровне с ушной рако-
виной. Поверхность между ним и нижним ве-
ком заполнена короткими вертикальными штри-
хами, имитирующими щетинки. Аналогично



10

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

выглядит также оперение бровей и основания
клюва. Достоверных сведений о пластике пол-
ностью утраченных крыльев нет.

Представление о других деталях позво-
ляет получить фрагмент второй фигурки орла
(рис. 1, 1). Подклювье массивное широкое,
своими очертаниями в плане сопоставимо с
правильным треугольником. Сверху посере-
дине четко выделяется площадка овальной
формы с немного выпуклой и тщательно
сглаженной поверхностью, изображавшая
корневую и среднюю часть языка. Бугорок
оконтурен мелкими углублениями и плохо со-
хранившимся бортиком. В нескольких мес-
тах кромки имеются различного рода пря-
молинейные насечки технологического ха-
рактера, одна из которых, в виде полукругло-
го желобка, оставлена сверлом. Следова-
тельно, клюв был приоткрыт, что придавало
птице хищное выражение.

Уши относительно друг друга визуально
находятся на разных уровнях, что, возможно,
вызвано небольшим разворотом головы. Они
имеют почти одинаковую форму, причем ле-
вое вплотную примыкает к краю абака, тогда
как правое по отношению к нижней плоскости
плиты расположено с зазором. Ушные рако-
вины в виде полумесяца, пухлые. Слуховые
отверстия конусообразные, разной глубины.
В двух случаях, известных по другим фраг-
ментам, они едва намечены (рис. 2, 1, 2).

Плечевой край левого крыла находится
в 3,5 см от уха (рис. 1, 1). Он представляет
собой сильно поврежденную небольшую ок-
руглую выпуклость с продольными желобка-
ми. На таком же расстоянии, но только с пра-
вой стороны фигуры имеется характерный скол
лицевой поверхности, образовавшийся вслед-
ствие утраты второго крыла. Рядом с ним,
спереди, наблюдается небольшая западина с
изображением оперения, появление которой
могло обусловливаться необходимостью при-
дать рельефу бóльшую выразительность.
Судя по незначительной высоте уцелевшего
выступа, крылья были прижаты к телу.

Фрагмент второй фигурки орла сообща-
ет также дополнительные сведения о пласти-
ке перьевого покрова. Щетинки под левым
глазом представлены в виде коротких прямых
штрихов, расположенных в два ряда. На том
же месте справа они уцелели только в районе

подклювья. Изображающие их бороздки длин-
нее, под наклоном отогнуты назад, нанесены
более густо в один ряд. Перьевые пластины
в нижней части головы слева, отличаясь от
смежного с ней покрова тела меньшими раз-
мерами, под наклоном переходят на горло.
Подобная ситуация, правда, менее выражен-
ная из-за утрат, наблюдается также и с пра-
вой стороны.

Обращает на себя внимание обломок с
изображением оперения, равномерно покры-
вающего сложнопрофилированную поверх-
ность (рис. 2, 10). Поперечное сечение рель-
ефа со стороны головы дуговидное, на проти-
воположном конце оно уплощается. Граница
между ними обозначена складкой, выпуклость
которой в нижней части может быть отожде-
ствлена с краем бедра. Выступ сколот по ло-
маной линии, следовательно, примыкавшая к
нему в этом месте утраченная часть детали
должна была иметь зигзагообразную форму.
Вероятнее всего, здесь находился побег зуб-
чатого аканта, который закрывал собой стык
между протомами. Существование подобно-
го декоративного элемента подтверждается
наличием овального скола на нижней плоско-
сти абака, расположенного точно под розет-
кой (рис. 1, 3). Близкой ему аналогией являет-
ся растительный мотив капители II в. из На-
ционального археологического музея в Акви-
лее [18, AMAN071]. Композиционно с ним
сопоставимо резное убранство ранневизантий-
ской капители с орлами, экспонируемой в му-
зее Афиона [24, p. 57, fig. 136].

Судя по сохранившимся фрагментам,
эта деталь представляла собой однодольный
акантовый лист с плоской поверхностью и
зубчиками разной величины (рис. 1, 4, 5).
В продольном направлении она слегка выпук-
лая, а ее середина отмечена прямолинейной
выемкой с округлыми краями. Все кончики
левой половины побега имеют треугольные
в сечении широкие желобки, подобные жил-
кам абака. Правая сторона гладкая. Необыч-
но выглядит верхняя часть детали. Она вы-
деляется четко выраженной стрельчатой
формой, чем отличается от обычно исполь-
зуемой в таких случаях трапециевидной кон-
фигурации, и могла продолжаться стеблем,
соединявшим ее с розеткой. Высота релье-
фа – 1,5–1,8 см.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 11

В.П. Кирилко. Ласпинская капитель с орлами

Уверенно можно судить о пластике и
декоративном убранстве нижней половины
капители. Основным элементом композиции
является многодольный лист мелкозубчато-
го аканта в арочном обрамлении, представ-
ленный одним крупным и несколькими ма-
ленькими фрагментами (рис. 3, 1–13). Лице-
вая поверхность левой половины основного
обломка уцелела почти везде, тогда как его
правая сторона сильно повреждена, а места-
ми полностью утрачена (рис. 3, 5). Жилка пар-
ная, состоит из двух валиков, немного расши-
ряется книзу. В верхней части посередине она
заканчивается небольшим выступом с округ-
лыми краями, обозначившим место отгиба
центрального сегмента листа. Учитывая сим-
метричность декоративного элемента и нали-
чие четко выделенной вертикальной оси, ос-
татки отдельных выемок на разрушенных
участках дают возможность достоверно ре-
конструировать недостающие детали. Сами
углубления сначала были просверлены, затем
стамеской им придавалась окончательная
форма. Высота рельефа на этом уровне со-
ставляет около 1,4–1,7 см, выше она плавно
увеличивается до 4,8 см, обусловливая наклон
лицевой поверхности. В тех местах, где вне-
шние углы зубчиков утрачены или сильно по-
вреждены, на смежной с ними боковой кром-
ке соседней доли листа (обычно дуговидной
и без выступов) сохранились остатки перемы-
чек, которые позволяют точно определить
расположение сколотых элементов и воссоз-
дать их первоначальный вид. Прожилки обо-
значены посредством криволинейных бороз-
док. Относительно основной оси они располо-
жены несимметрично, хотя при этом весь ре-
льеф, судя по уцелевшим выемкам между
зубчиками, с обеих сторон имел почти одина-
ковые очертания.

То, как выглядел низ аканта, достоверно
восстанавливается благодаря частично со-
хранившейся лицевой поверхности левого края
листа и характерным сколам в местах при-
мыкания к ней смежных элементов (рис. 3, 5).
С другими подобными обломками она не сты-
куется, но с ними сопоставима и взаимно до-
полняема. Из числа последних наиболее ин-
формативным является фрагмент с парной
жилкой (рис. 3, 9), который вместе с осталь-
ными находками (рис. 3, 5, 7, 8) позволяет

получить практически полное представле-
ние о композиции орнаментального мотива.
На этом обломке наряду с зубчиками аканта
частично уцелела самая нижняя прожилка,
имевшая обычный для данного элемента вид
криволинейного желобка с плавно скруглен-
ными краями. Слева к этой прожилке зеркаль-
но примыкает аналогичное углубление и об-
разует вместе с ней завершение небольшого
остроугольного выступа, расположенного меж-
ду ними. Внизу оно изгибалось по параболе, а
затем симметрично трансформировалось в
еще одну выемку, подобную той, что находи-
лась справа, у двойного стебля. В результате
левый край раппорта и, собственно, всего ор-
наментального мотива рельефа оказывался
между соседними рамками. Следовательно,
в пределах акантового листа умещалось три
полных дуги, причем средняя состояла из двух
половинок, разделенных жилкой. В упрощен-
ном виде аналогичный декоративный прием
используется в резном убранстве карниза из
раскопок Мангупской базилики [12, рис. 10–
11]. С нижней стороны волнообразная конфи-
гурация прожилок везде дополнена треуголь-
ными в сечении выемками – двумя дуговид-
ными вдоль кромок и одной вертикальной по-
середине.

Сверху рельеф выглядит как пучок реб-
ристых валиков, изображавших адаксиальную
сторону листа (рис. 3, 5). Они компактно вы-
ступают вперед, слегка отогнуты книзу. От-
дельно сохранился еще один обломок этой
части изделия, принадлежавший центрально-
му сегменту (рис. 3, 6). С основным фрагмен-
том он непосредственно не стыкуется, но ком-
позиционно с ним соотносим. Деталь доволь-
но массивная, с упругими формами. В про-
дольном направлении она дуговидно изогну-
та, уменьшается на конце. Ее поперечное се-
чение вписывается в правильный треугольник,
сверху имеет ложбинку, скруглено на краях.
Посередине находится стебель с изящным
трехлопастным завершением и четко выде-
ленными желобчатыми прожилками. С боков
к нему симметрично примыкают смежные
доли листа, представляющие собой короткие
побеги с двусторонним расположением зуб-
чиков и гладкой поверхностью. Углубления
между ними треугольные, местами скругле-
ны. Сначала они были просверлены, затем



12

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

посредством стамески с узким плоским кон-
цом приобрели окончательный вид. Обе пе-
редние выемки сквозные. Их отверстия с
тыльной стороны круглые. По отношению к
основной части самой детали сегмент выс-
тупал вперед примерно на 5,5 см.

Обрамление аканта фрагментарно со-
хранилось только около нижней доли листа
(рис. 3, 5). Выше его местоположение просле-
живается по характерным сколам рельефа, на
основании которых внутренние очертания
ободка (в виде половины окружности) рекон-
струируются довольно точно. Высота и ши-
рина самого декоративного элемента перемен-
ные, увеличиваются кверху. В поперечном
сечении обрамление вписывается в трапецию:
спереди оно полукруглое и имеет уплощенные
боковые поверхности – слегка выпуклые по
внешнему обводу и немного вогнутые с внут-
ренней стороны.

Необычно оканчивался низ детали, пред-
ставленный на этом фрагменте лишь сколоты-
ми остатками горизонтального желобка и не-
большой засечки у крайнего зубчика. Его ут-
раченные части достоверно восстанавливают-
ся благодаря нескольким другим обломкам
капители. На одном из них, имевшем идентич-
ное расположение поврежденных сколами эле-
ментов декора, первоначальные формы изде-
лия сохранились полностью (рис. 3, 12). Часть
детали, ограниченная сверху врезным ободком,
предельно натурально изображает раздвоенное
копыто. С внутренней стороны к нему примы-
кали зубчики крайней доли листа, с внешней –
гладкая дуговидная поверхность зазора меж-
ду двумя соседними композициями.

Противоположный край обрамления мог
оканчиваться аналогично, свидетельством
чему является еще один подобный фрагмент,
правда, с полностью утраченной лицевой по-
верхностью (рис. 3, 13). Вместе с тем нельзя
исключать вероятности того, что на других
местах могли быть использованы иные, не
менее экзотические формы. К числу последних
стоит отнести крохотный фрагмент с тщательно
проработанным объемным изображением зве-
риной лапы, размеры которого сравнимы с ве-
личиной фигурки в виде копыта и составляли
всего 2,7 u 2,2 u 0,9 см (рис. 3, 14).

Учитывая симметричность композиции,
ширина арочного обрамления поддается точ-

ному определению. Она равна 17,8 см. Сле-
довательно, в нижней зоне архитектурной де-
тали могло поместиться всего лишь четыре
таких элемента, то есть капитель была четы-
рехлистной. Своеобразными маркерами, по-
зволяющими правильно расположить рельеф
относительно вертикальной оси изделия, яв-
ляются его наиболее заглубленные места,
которые, согласно требованиям классичес-
ких архитектурных форм, должны совпадать
с поверхностью калатуса [2, с. 140–141,
табл. XXV, рис. 41, 45, 49, 54; 5, с. 79,
табл. 17, 19].

Византийские капители с мелкозубчатым
акантом в арочном обрамлении принадлежат
к малочисленной группе архитектурных дета-
лей V–VI веков. Среди них нет ни одного об-
разца с двузонной или четырехлистной ком-
позициями, равно как пластика их декоратив-
ного убранства ощутимо отличается от вари-
анта, представленного ласпинским изделием
[12, с. 155–165, рис. 8, 9, 17, 19; 21, Taf. 27,
Nr. 443, 447, 449; и др.]. Более того, совершенно
не известны также примеры подобного при-
менения анималистических мотивов для ук-
рашения рамки.

По меньшей мере на четырех разрознен-
ных фрагментах акантового листа местами
сохранились сколы от примыкавшего к нему
снизу еще одного декоративного элемента
(рис. 3, 7–10). В сложных капителях там
обычно находится вал астрагала, который
часто полностью покрывался резным расти-
тельным орнаментом, образующим венок из
одинаковых листьев [21, Taf. 24–27, 30, 31,
Nr. 478, 490, 494, 508; 9, с. 187–188, рис. 1–3,
5–10, 13, 14; 11, рис. 11; 14, рис. 4, 5; и др.].

Среди найденного при раскопках лапи-
дарного материала выделяется обломок с
почти полностью утраченной лицевой поверх-
ностью, который вполне мог принадлежать
этой части капители (рис. 3, 15). Фрагмент
идентифицируется благодаря наличию кром-
ки нижнего основания, двух просверленных
углублений от сколотого резного декора и ос-
татков соседнего элемента, примыкавшего к
нему сверху. Диаметр вала – 5,5 см. Низ из-
делия плоский, равномерно покрыт мелкими
желобчатыми выемками, оставшимися пос-
ле чернового выравнивания поверхности кам-
ня. Место соединения вала и находившейся



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 13

В.П. Кирилко. Ласпинская капитель с орлами

выше части архитектурной детали четко вы-
раженной линии стыка не имеет.

Поскольку сохранившиеся фрагменты
верхней и нижней зон капители между собой
нигде даже не соприкасаются, однозначно ус-
тановить, как располагались рельефные изоб-
ражения листьев аканта относительно основ-
ных сторон изделия, проблематично. Они мог-
ли находиться либо на ее поперечной и про-
дольной осях – посередине фасадов, либо на
диагоналях абака – непосредственно под фи-
гурками орлов. Допустимы оба варианта ком-
позиции. Второй из них (рис. 4) является бо-
лее вероятным. По крайней мере, в четырех-
листных капителях подобное размещение
аканта используется чаще всего, причем на
крымских образцах оно представлено только
в таком виде [21, Taf. 1–4, 17, 23, Nr. 9, 14, 19,
21, 22, 30, 31, 239, 240, 365; 10, рис. 10–12; 13,
рис. 8–82]. К тому же при заданной расче-
тами предполагаемой высоте изделия
(33,1 см, без астрагала) уровни нижнего края
уцелевшей части обоих скульптурок и ре-
конструируемой вершины арочного обрам-
ления растительного орнамента между со-
бой практически совпадают и оказываются
на одной отметке.

Результаты. Восстановленные размеры
архитектурной детали: диаметры оснований –
25,4 и 61 см, ширина абака – 43,2 см, высо-
та – 38,6 см. Ласпинская капитель с орлами
является уникальным произведением местной
каменной пластики X в., точные аналогии ко-
торому неизвестны ни на территории Крыма,
ни за его пределами. При ее изготовлении ма-
стер мог использовать в качестве образца ран-
невизантийское изделие, впоследствии утра-
ченное или пока еще не найденное.

БЛАГОДАРНОСТИ

Сердечно благодарю сотрудников Отдела архе-
ологии МБУК «Ялтинский историко-литературный
музей» Н.Г. Новиченкову и К.В. Новиченкову-Луки-
чеву, оказавших мне неоценимую помощь при рабо-
те с лапидарными материалами из раскопок в Ласпи.

ACKNOWLEDGMENTS

I am sincerely grateful to the staff of the
Department of Archeology of the Yalta Historical and
Literary Museum Natalia Novichenkova and Kristina
Novichenkova-Lukicheva, who gave me invaluable
assistance in working with lapidary materials from the
excavations in Laspi.



14

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ПРИЛОЖЕНИЕ

Рис. 1. Фрагменты верхней части капители. 2021. Фото автора
Fig. 1. Fragments of the upper part of the capital. 2021. Photo by the author



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 15

В.П. Кирилко. Ласпинская капитель с орлами

Рис. 2. Фрагменты верхней части капители. 2021. Фото автора
Fig. 2. Fragments of the upper part of the capital. 2021. Photo by the author



16

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Рис. 3. Фрагменты нижней части капители. 2021. Фото автора
Fig. 3. Fragments of the lower part of the capital. 2021. Photo by the author



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 17

В.П. Кирилко. Ласпинская капитель с орлами

Рис. 4. Реконструкция капители. Вид сбоку (сторона В). Чертеж автора
Fig. 4. Reconstruction of the capital. View from the side (side B). Author’s drawing



18

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Бертье-Делагард, А. Л. Древности Южной
России. Раскопки Херсонеса / А. Л. Бертье-Дела-
гард. – СПб. : Тип. И. Н. Скороходова, 1893. – 64 с. –
(Материалы по археологии России ; № 12).

2. Виньола, Д. Б. Правило пяти ордеров ар-
хитектуры / Д. Б. Виньола, пер. А. Г. Габрического,
коммент. Г. Н. Емельянова. – М. : Изд-во Всесоюз.
акад. архитектуры, 1939. – 168 с.

3. Домбровский, О. И. Средневековый Крым
X–XV вв. / О. И. Домбровский // Археология Укра-
инской ССР. Т. 3 / отв. ред. В. Д. Баран. – Киев : Нау-
кова думка, 1986. – С. 518–535.

4. Кирилко, В. П. Ласпинская лапидарная кол-
лекция / В. П. Кирилко // Материалы XVI Дмитри-
евских чтений. – Ялта, 2022. – (В печати).

5. Михаловский, И. Б. Теория классических
архитектурных форм / И. Б. Михаловский. – М. :
Изд-во Всесоюз. акад. архитектуры, 1937. – 286 с.

6. Паршина, Е. А. Раскопки на городище
Эски-Кермен и в урочище Ласпи / Е. А. Паршина
// Археологические открытия 1979 года. – М. : На-
ука, 1980. – 504 с.

7. Полевая опись археологического матери-
ала из раскопок в урочище Ласпи 1976, 1977, 1978
// Научный архив Института археологии Крыма
РАН. – Инв. № 219. – 44 л.

8. Сорочан, С. Б. К вопросу об облике горо-
дищ-полисм и «кастра племен» в окрестностях ви-
зантийского Херсона во второй половине VII – пер-
вой половине IX в. / С. Б. Сорочан // Ученые запис-
ки Крымского федерального университета имени
В. И. Вернадского. Исторические науки. – 2016. –
Т. 2 (68), № 2. – C. 91–100.

9. Хрушкова, Л. Г. Проконнесский мрамор в
Херсонесе Таврическом: капители с тонким зубча-
тым аканфом / Л. Г. Хрушкова // Византийский вре-
менник. – 2011. – Т. 70 (95). – С. 174–191.

10. Хрушкова, Л. Г. Ранневизантийские капи-
тели и другие элементы архитектурного декора из
Юго-Западного Крыма / Л. Г. Хрушкова // Ученые
записки Крымского федерального университета
имени В.И. Вернадского. Исторические науки. –
2016. – Т. 2 (68), № 2. – C. 137–162.

11. Хрушкова, Л. Г. Византийский мрамор Хер-
сонеса Таврического: начало изучения / Л. Г. Хруш-
кова // Материалы по археологии и истории антич-
ного и средневекового Причерноморья. – 2017. –
Вып. 9. – С. 311–341.

12. Хрушкова, Л. Г. Об одном маленьком юби-
лее: изучение византийского мрамора в Херсонесе
Таврическом / Л. Г. Хрушкова // Ученые записки
Крымского федерального университета имени
В.И. Вернадского. Исторические науки. – 2017. –
Т. 3 (69), № 2. – С. 147–168.

13. Хрушкова, Л. Г. Херсонес Таврический :
Архитектурный декор «базилики 1935» / Л. Г. Хруш-
кова // Вопросы всеобщей истории архитектуры. –
2017. – Вып. 9. – С. 41–70.

14. Хрушкова, Л. Г. Ранневизантийские капи-
тели из Херсонеса Таврического / Л. Г. Хрушкова
// Материалы по археологии и истории античного и
средневекового Причерноморья. – 2019. – № 11. –
С. 303–469.

15. Эффенбергер, А. Памятники византий-
ской скульптуры из собрания государственных
музеев Берлина : каталог выставки / А. Эффенбер-
гер, А. В. Банк. – Л. : Искусство, 1982. – 48 с.

16. Якобсон, А. Л. Раннесредневековый Хер-
сонес / А. Л. Якобсон. – М. ; Ленинград : АН СССР,
1959. – 364 с. – (Материалы и исследования по архе-
ологии СССР ; № 63).

17. Bégule, L. Les chapiteaux byzantins à figures
d’animaux; à propos de quatre chapiteaux découverts
à Lyon / L. Bégule, E. Berthaud // Bulletin
Monumental. – 1911. – T. 75. – P. 199–211.

18. Capiteles del Museo Arqueolуgico Nacional
de Aquileia. – Electronic text data. – Mode of access:
http://marcelodelcampo.blogspot.com/2019/08/
capiteles-del-museo-arqueologico.html (date of
access: 16.09.2021). – Title from screen.

19. Dennert, M. Mittelbyzantinische Kapitelle.
Studien zu Typologie und Chronologie / M. Dennert
// Asia Minor Studien. – Bonn : Habelt, 1997. – 230 S.,
62 Taf. – (Asia Minor Studien ; Bd. 25).

20. Inscriptiones antiquae Orae Septentrionalis
Ponti Euxini graecae et latinae (IOSPE3). – Electronic
text data. – Mode of access: https://iospe.kcl.ac.uk/index-
ru.html (date of access: 08.01.2021). – Title from screen.

21. Kautsch, R. Kapitellstudien: Beiträge zu einer
Gescbichte des Spätantiken Kapitells im Osten von
vierten bis ins siebente Jahrhundert / R. Kautsch. –
Berlin : W. de Gruyter, 1936. – 267 S., 52 Taf.

22. Kramer, J. Skulpturen mit Adlerfiguren an
Bauten des 5. Jahrhunderts n. Chr. in Konstantinopel
/ J. Kramer. – Köln : W. Kleikamp, 1968. – 111 S.,
42 Abb.

23. Los cimacios de la Mezquita Aljama de
Córdoba del siglo IX. – Electronic text data. – Mode of
access: http://marcelodelcampo.blogspot.com/2019/
10/los-cimacios-de-la-mezquita-aljama-de.html (date of
access: 16.09.2021). – Title from screen.

24. Niewöhner, P. Byzantine Ornaments in Stone.
Architectural Sculpture and Liturgical Furnishings
/ P. Niewöhner. – Berlin ; Boston : W. de Gruyter, 2021. –
188 p.

25. Pinard, M. Les chapiteaux à béliers et à aigles
de Damous-el-Karita / M. Pinard // Cahiers de Byrsa. –
1960–1961. – Vol. IX. – P. 37–76.

26. Zollt, T. Kapitellplastik Konstantinopels
vom 4. bis 6. Jahrhundert n. Chr.: mit einem Beitrag zur



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 19

В.П. Кирилко. Ласпинская капитель с орлами

Untersuchung des ionischen Kämpferkapitells /
T. Zollt. – Bonn : Habelt, 1994. – xiv, 380 S., 62 Taf., [2]
S., 51 Taf. – (Asia Minor Studien ; Bd. 14).

27. Παναγιωτίδη, Μ. Βυζαντινά κιονόκρανα με
ανάγλυφα ζώα (πίν. 27–38) / Μ. Παναγιωτίδη // Δελτίον
της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας. – 1972. –
T. 6. – Σ. 82–129. – DOI: https://doi.org/10.12681/
dchae.810

REFERENCES

1. Bertye-Delagard A.L. Drevnosti Juzhnoy
Rossii. Raskopki Khersonesa [Antiquities of the
Southern Russia. Excavations of Chersonesus].
St. Petersburg, Tip. I.N. Skorokhodova, 1893, 64 p.
(Materialy po arkheologii Rossii [(Proceedings on
Russian Archeology]; no. 12).

2.  Vinola D.B.  Pravilo pyat i orderov
arkhi tektury  [The Rule of Five Order s of
Architecture]. Moscow, Izd-vo Vsesoyuz. akad.
arkhitektury, 1939. 168 p.

3. Dombrovskiy O.I. Srednevekovyy Krym X–
XV vv. [Medieval Crimea 10th – 15th Centuries].
Arkheologiya Ukrainskoy SSR. T 3 [Archaeology of
the Ukrainian SSR. Vol. 3]. Kiev, Naukova dumka Publ.,
1986, pp. 518-535.

4. Kirilko V.P. Laspinskaya lapidarnaya
kollektsiya [Lapidary Collection from Laspi]. Materialy
XVI Dmitrievskikh chteniy [Proceedings of the
16th Dmitriev Readings]. Yalta, 2022. (in print)

5. Mihalovskiy I.B. Teoriya klassicheskikh
arkhitekturnykh form [The Theory of Classical
Architecture Forms]. Moscow, Izd-vo Vsesoyuz. akad.
arkhitektury Publ., 1937. 286 p.

6. Parshina E.A. Raskopki na gorodishche Eski-
Kermen i v urochishche Laspi [Excavations at the Eski-
Kermen Settlement and in the Laspi Natural Landmark].
Arkheologicheskie otkrytiya 1979 goda [Archaeological
Discoveries of 1979]. Moscow, Nauka Publ., 1980. 504 p.

7. Polevaya opis arkheologicheskogo materiala
iz raskopok v urochishche Laspi 1976, 1977, 1978 [Field
Inventory of Archaeological Material from Excavations
in the Laspi Natural Landmark 1976, 1977, 1978].
Nauchnyy arkhiv Instituta arkheologii Kryma RAN
[Scientific Archive of the Institute of Archeology of
Crimea of RAS], no. 219. 44 l.

8. Sorochan S.B. K voprosu ob oblike
gorodishch-polism i “kastra plemen” v okrestnostyakh
vizantiyskogo Khersona vo vtoroy polovine VII –
pervoy polovine IX v. [On the Question of
the Character  of Settlements-Polisma and
“KastraTribes” in the Vicinity of the Byzantine Cherson
in the Second Half of the 7th – First Half of the 9th

Century]. Uchenye zapiski Krymskogo federalnogo
universiteta imeni V.I. Vernadskogo. Istoricheskie
nauki [Scientific Notes of V.I. Vernadsky Crimean

Federal University. Historical Science], 2016,
vol. 2 (68), no. 2, pp. 91-100.

9. Khrushkova L.G. Prokonnesskiy mramor v
Khersonese Tavricheskom: kapiteli s tonkim zubchatym
akanfom [The Marble from Proconnesos in
Chersonesus: Capitals with Fine-Toothed Acanthus].
Vizantiiskii vremennik [Byzantina Chronika], 2011,
vol. 70 (95), pp. 174-191.

10. Khrushkova L.G. Rannevizantiyskie kapiteli
i drugie elementy arkhitekturnogo dekora iz
YugoZapadnogo Kryma [Early Byzantine Capitals and
Other Elements of Architectural Decoration from South-
West Crimea]. Uchenye zapiski Krymskogo
federalnogo universiteta imeni V.I. Vernadskogo.
Istoricheskie nauki [Scientific Notes of V.I. Vernadsky
Crimean Federal University. Historical Science], 2016,
vol. 2 (68), no. 2, pp. 137-162.

11. Khrushkova L.G. Vizantiyskiy mramor
Khersonesa Tavricheskogo: nachalo izucheniya
[Byzantine Marble of Chersonesus: Beginning of the
Study]. Materialy po arkheologii i istorii antichnogo
i srednevekovogo Prichernomorya [Proceedings in
Archaeology and History of Ancient and Medieval
Black Sea Region], 2017, no. 9, pp. 311-341.

12. Khrushkova L.G. Ob odnom malenkom
yubilee: izuchenie vizantiyskogo mramora v
Khersonese Tavricheskom [On a Small Anniversary:
in Regards to the History of the Studying Byzantine
Marbles of the Chersonesus]. Uchenye zapiski
Krymskogo federalnogo universiteta imeni
V.I. Vernadskogo. Istoricheskie nauki [Scientific Notes
of V.I. Vernadsky Crimean Federal University. Historical
Science], 2017, vol. 3 (69), no. 2, pp. 147-168.

13. Khrushkova L.G. Khersones Tavricheskiy:
Arkhitekturnyy dekor «baziliki 1935» [Chersonesus: The
Architectural Decor of the “1935 Basilica”]. Voprosy
vseobshchey istorii arkhitektury [Questions of the
History of World Architecture], 2017, no. 9, pp. 41-70.

14. Khrushkova L.G. Rannevizantiyskie kapiteli
iz Khersonesa Tavricheskogo [Early Byzantine
Capitals from Chersonesus].  Materialy po
arkheologii i istorii antichnogo i srednevekovogo
Prichernomorya [Proceedings in Archaeology and
History of Ancient and Medieval Black Sea Region],
2019, no. 11, pp. 303-469.

15. Effenberger A., Bank A.V. Pamyatniki
vizantiyskoy skulptury iz sobraniya gosudarstvennykh
muzeev Berlina: katalog vystavki [Monuments of
Byzantine Sculpture from the Collection of State
Museums in Berlin. Exhibition Catalog]. Leningrad,
Iskusstvo Publ., 1982. 48 p.

16. Yakobson A.L. Rannesrednevekovyy
Khersones [Early Medieval Chersonesus]. Moscow;
Leningrad, AN SSSR, 1959. 364 p. (Materialy i
issledovaniya po arkheologii SSSR [Proceedings and
Research on Archeology of the USSR]; no. 63).



20

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

17. Bégule L., Berthaud E. Les chapiteaux
byzantins à figures d’animaux; à propos de quatre
chapiteaux découverts à Lyon. Bulletin Monumental,
1911, t. 75, pр. 199-211.

18. Capiteles del Museo Arqueolуgico Nacional
de Aquileia. URL: http://marcelodelcampo.blogspot.com/
2019/08/capiteles-del-museo-arqueologico.html
(accessed 16 September 2021).

19. Dennert M. Mittelbyzantinische Kapitelle.
Studien zu Typologie und Chronologie. Asia Minor
Studien, Bd. 25, Bonn, Habelt, 1997. 230 S., 62 Taf.

20. Inscriptiones antiquae Orae Septentrionalis
Ponti Eu[ini graecae et latinae �IOSPE3�. URL: https://
iospe.kcl.ac.uk/index-ru.html (accessed 8 January 2021).

21. Kautsch R. Kapitellstudien: Beiträge zu
einer Geschichte des Spätantiken Kapitells im Osten
von vierten bis ins siebente Jahrhundert. Berlin, W. de
Gruyter, 1936. 267 S., 52 Taf.

22. Kramer J. Skulpturen mit Adlerfiguren an
Bauten des 5. Jahrhunderts n. Chr. in Konstantinopel.
Köln, W. Kleikamp, 1968. 111 S., 42 Abb.

Information About the Author

Vladimir P. Kirilko, Candidate of Sciences (History), Senior Researcher, Institute of Archaeology
of Crimea of the Russian Academy of Sciences, Prosp. Akademika Vernadskogo, 2, 295007 Simferopol,
Russian Federation, kir.vlad33@gmail.com, https://orcid.org/0000-0002-5431-9127

Информация об авторе

Владимир Петрович Кирилко, кандидат исторических наук, старший научный сотруд-
ник, Институт археологии Крыма РАН, просп. Академика Вернадского, 2, 295007 г. Симферо-
поль, Российская Федерация, kir.vlad33@gmail.com, https://orcid.org/0000-0002-5431-9127

23. Los cimacios de la Mezquita AlMama de Cуrdoba
del siglo IX. URL: http://marcelodelcampo.blogspot.com/
2019/10/los-cimacios-de-la-mezquita-aljama-de.html
(accessed 16 September 2021).

24. Niewöhner P. Byzantine Ornaments in Stone.
Architectural Sculpture and Liturgical Furnishings.
Berlin, Boston, W. de Gruyter, 2021. 188 p.

25. Pinard M. Les chapiteaux à béliers et à aigles
de Damous-el-Karita. Cahiers de Byrsa, 1960–1961,
vol. IX, pр. 37-76.

26. Zollt T. Kapitellplastik Konstantinopels
vom 4. bis 6. Jahrhundert n. Chr.: mit einem Beitrag
zur Untersuchung des ionischen Kämpferkapitells.
Bonn, Habelt, 1994. xiv, 380 S., 62 Taf., [2] S., 51 Taf.
(Asia Minor Studien; Bd. 14).

27. Panagiotide M. Byzantina kionokrana me
anaglypha zōa (pin. 27–38) [Byzantine Capitals with
Relief Images of Animals (pl. 27–38)]. Deltion tēs
Christianikēs Archaiologikēs Etaireias [Deltion of
the Christian Archaeological Society], 1972, vol. 6,
pp. 82-129. DOI: https://doi.org/10.12681/dchae.810



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 21

¤
�М

ай
ко

 В
.В

., 2
02

2
ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.2

UDC 904(470)“6/15” Submitted: 18.03.2022
LBC 63.4(2) Accepted: 30.03.2022

%<=A1TI1E IRO1 PROCESSIO1AL CROSSES OF EASTER1 TA8RICA

Vadim V. Maiko
Institute of Archaeology of Crimea of the Russian Academy of Sciences, Simferopol, Russian Federation

Abstract. Introduction. A special category of Byzantine Christian liturgical objects is the iron crosses with
an elongated lower beam. Scientists have established that they were used by the population of the provincial-
Byzantine settlements of southern Taurica for a variety of liturgical purposes. Based on this, almost all discovered
objects are divided into types and produced in a relatively narrow chronological framework. For eastern Taurica,
such products were not analyzed and were not compared with southern coastal materials, which make this work
relevant. The source base of the work consists of 8 iron crosses, which could not be used as pectoral. Five
different-time products were recorded during excavations of medieval Sugdeja. Two objects were found during
excavations of the Otuzy 2 settlement (8th – 10th centuries) on the border of the Sudak and Feodosia regions. One
cross comes from excavations of the settlement of Artesian in the Leninsky district. Only three of these crosses are
published. Methods and materials. Standard methods of comparative stylistic analysis were used. Analysis. A careful
analysis of the archaeological contexts of object discovery and the most striking analogies allow us to distinguish
several chronological groups that differ in both morphology and origin. Results. The obtained data allow us to
distinguish three chronological groups of crosses from the turn of the 9th – 10th centuries and until the first half of
the 15th century. All of them differ not only in morphological features, but also in functional purpose. Despite this,
most of the iron crosses considered could be used as processional crosses.

Key words: eastern Taurica, iron crosses with elongated lower beam, chronology, analogies, functional
purpose.

Citation. Maiko V.V. Byzantine Iron Processional Crosses of Eastern Taurica. Vestnik Volgogradskogo
gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science
Journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International Relations], 2022, vol. 27, no. 6, pp. 21-29.
(in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.2

УДК 904(470)“6/15” Дата поступления статьи: 18.03.2022
ББК 63.4(2) Дата принятия статьи: 30.03.2022

ВИЗАНТИЙСКИЕ ɀЕЛЕЗНɕЕ ПРОЦЕССИОННɕЕ КРЕСТɕ
ВОСТОɑНОЙ ТАВРИКИ

Вадим Владиславович Маɣко
Институт археологии Крыма РАН, г. Симферополь, Российская Федерация

Аннотация. Введение. К особой категории византийских христианских литургических предметов отно-
сятся железные кресты с удлиненным нижним лучом. Учеными установлено, что населением провинциаль-
но-византийских поселений южной Таврики они использовались для самых различных литургических целей.
Исходя из этого, практически все обнаруженные предметы типологизированы и взяты в относительно узкие
хронологические рамки. Для восточной Таврики подобные изделия, не анализировались и с южнобережны-
ми материалами не сравнивались, что делает эту работу актуальной. Источниковую базу работы составляют
8 железных крестов, которые не могли использоваться в качестве нательных. Пять разновременных изделий
зафиксированы в ходе раскопок средневековой Сугдеи, два предмета найдены в ходе раскопок поселения
VIII–Х вв. Отузы 2 на границе Судакского и Феодосийского районов, один крест происходит из раскопок
поселения Артезиан на территории Ленинского района. Из них опубликованы только три креста. Методы и
ɦатериалы. Использованы стандартные методы сравнительного стилистического анализа. Анализ. Внима-
тельный анализ археологических контекстов обнаружения предметов и наиболее яркие аналогии позволяют



22

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

выделить несколько хронологических групп, отличающихся и морфологией, и происхождением. Результа�
ты. Полученные сведения дают возможность классификации на три хронологические группы крестов от
рубежа IX–X вв. и до первой половины XV века. Все они отличаются не только морфологическими призна-
ками, но и функциональным назначением. Несмотря на это, большинство рассмотренных железных крестов
могли использоваться в качестве процессионных.

Ключевые слова: восточная Таврика, железные кресты с удлиненным нижним лучом, хронология,
аналогии, функциональное назначение.

Цитирование. Майко В. В. Византийские железные процессионные кресты восточной Таврики // Вест-
ник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Международные
отношения. – 2022. – Т. 27, № 6. – С. 21–29. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.2

Введение. Византийские железные кре-
сты с удлиненным нижним лучом являются
необходимым источником для реконструкции
литургии населения провинциально-византий-
ской Таврики в определенный хронологичес-
кий период. В рамках изучения раннесредне-
векового периода VIII–IX вв. они важны и для
постановки вопроса о существовании язычес-
ких элементов в среде местного населения и
соответствия его литургической практики
классическим византийским образцам.

Все эти вопросы неоднократно ставились
отечественными учеными, но только на при-
мере богатой и разнообразной коллекции ана-
логичных крестов, происходящих с территории
провинциально-византийских памятников юж-
ного и юго-западного берега Крыма. Сразу
необходимо оговориться, что наиболее харак-
терные для этих регионов кресты, согнутые из
четырехгранного в сечении железного прута с
удлиненной нижней ветвью, имеющей крюк или
кольцеобразную петлю [18, с. 281, рис. 3], в
данной работе не рассматриваются. В восточ-
ной Таврике они пока неизвестны. Интересу-
ющие нас экземпляры, происходящие из рас-
копок Горзубит [13, с. 64–80], Пахкал-Каи [7,
с. 291–310], Кильсе-Буруна [18, с. 275–282],
Данильча-Кобы [15, с. 114], а особенно Семи-
дворья [14, с. 189–218], типологизированы, но
только в масштабах самих памятников, в ком-
плексе они не изучены. Рассмотрена правомоч-
ность критериев для определения прецессион-
ного или вотивного характера использования
изделий [18, с. 276–277]. Только поставлен воп-
рос об их соответствии византийским образ-
цам и возможном импорте с территории Се-
верного Кавказа [17, с. 204–219].

Для восточного Крыма такая попытка не
предпринималась вообще, слишком скудна
была источниковая база. Какова же она"

Истоɱниковуɸ ɛазу работы на сегод-
няшний день составляют 8 экземпляров. Со-
вершенно очевидно, что все они не могли ис-
пользоваться в качестве нательных. Очень
коротко рассмотрим археологические контек-
сты находок. Два наиболее ранних креста с
отходящим от нижнего луча штырем были
обнаружены в ходе проведения масштабных
охранных раскопок поселения салтово-маяц-
кой культуры Отузы 2 (рис. 1, 1, 3), в развале
каменного дома, распложенного в юго-запад-
ной части поселения. Артефакты происходят
из горизонта заполнения, представлявшего со-
бой завал из мелкого и среднего камня в тем-
но-коричневом грунте мощностью 0,75–0,9 м,
в верхней части перекрытый тонкой дерновой
прослойкой. Не исключено, что они входили в
состав клада. По соотношению разных кате-
горий многочисленного керамического мате-
риала датируются они достаточно уверенно в
рамках второй половины IX – первой полови-
ны Х века.

Железный крест был найден в южной
части средневекового поселения на месте
античного городища Артезиан в заполнении
котлована одного из перекопов на раскопе II
(рис. 1, 2). Края этого перекопа были зафик-
сированы на уровне горизонта салтово-маяц-
кого поселения. Крест опубликован [3, с. 118,
рис. 100], что избавляет от ненужных повто-
рений. К сожалению, определить точную его
датировку в данном случае не представляет-
ся возможным. Не исключено, что он отно-
сится к периоду XIII – первой половины
XV века.

Пять разновременных изделий зафикси-
рованы в ходе раскопок средневековой Суг-
деи. Три из них найдены на площади раскопа III
в портовой части Сугдеи в 1966–1967 гг. экс-
педицией под руководством М.А. Фронджу-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 23

В.В. Маɣко. Византийские железные процессионные кресты восточной Таврики

ло: два археологически целых, с более или
менее удлиненным штырем на нижнем луче
(рис. 1, 4, 7), один сохранившийся частично,
но надежно реконструируемый (рис. 1, 5).
Не исключено, что связаны они с раскопан-
ной внутриусадебной часовней-евктерием дли-
ной не более 4 м [8, с. 231]. Еще один крест
был зафиксирован экспедицией под руковод-
ством В.Д. Гукина в 2012 г. на уровне поверх-
ности скалы в помещении 2 на раскопе VIII в
портовой части Сугдеи [4, с. 130, ил. 8]. Судя
по сопутствующему археологическому мате-
риалу и стратиграфической ситуации, крест
должен датироваться в рамках второй поло-
вины XIII – первой половины XIV века. Пя-
тый Сугдейский крест был найден в 1978 г.
экспедицией под руководством А.И. Айбаби-
на в погребальном инвентаре могилы 46 не-
крополя Судак-IX. Изделие располагалось в
районе живота захороненного и во время по-
гребения находилось в его правой руке. Ря-
дом был обнаружен татаро-генуэзский аспр
1421–1435 гг., чеканенный при Давлете-Берди,
что и дает точную дату прекращения исполь-
зования данного креста. Не исключено, что
это погребение христианского миссионера [11,
с. 198, рис. 127]. Такова на сегодняшний день
источниковая база.

Методы. Для решения поставленных за-
дач в работе используются методы, привлека-
емые при сравнительном анализе археологи-
ческих материалов. А именно: стратиграфичес-
кий метод для определения относительной хро-
нологии контекстов находок, типологический
метод и стилистический анализ для группиро-
вания материала в соответствии с его морфо-
логическими и стилистическими признаками,
сравнительный метод для определения круга
аналогий, культурной принадлежности, а глав-
ное, функционального назначения артефактов.

Анализ. Как мы видим, наиболее ран-
нюю хронологическую группу образуют два
креста из материалов салтово-маяцкого по-
селения Отузы 2. Общая длина первого крес-
та (рис. 1, 1) составляет 22,1 см. При этом
длина самого креста, имеющего квадратные
очертания, всего 11,5 см. Длина же черенка,
подпрямоугольного в сечении, немногим мень-
ше – 10,6 см. Важно отметить и тот факт, что
черенок, как и сам крест, абсолютно прямой,
без следов каких-либо изгибов в древности.

Пропорции второго креста из Отуз 2
(рис. 1, 3) еще более показательны. При об-
щей длине 15,5 см длина самого креста –
7,4 см – вообще меньше длины аналогичного
черенка, составляющей, соответственно,
8,1 см. Отметим, что у этого экземпляра бо-
ковые лучи несколько превышают по длине
вертикальные. Оба креста изготовлены по
единой технологии скрепления горизонтальных
и вертикальных лучей при помощи легкой спай-
ки и массивной заклепки. Практически все
концы лучей обломаны в древности.

Следует отметить, что подобная тех-
нология изготовления железных крестов ти-
пична для салтово-маяцкого населения Тав-
рики. Аналогично спаянные железные, прав-
да, нательные кресты известны в погребаль-
ном инвентаре и жилых постройках поселе-
ния Кордон-Оба [10, с. 248, рис. 140, 6, 8]. Ис-
ключение составляет только крест из раско-
пок 1998 г. городища на плато Тепсень [10,
с. 248, рис. 140, 10]. Он крупнее нательных,
но меньше публикуемых. Сохранность его не
позволяет однозначно атрибутировать функ-
циональную принадлежность. Такая же про-
стейшая технология применялась и для изго-
товления некоторых групп также нательных
бронзовых крестов раннесредневекового
аланского населения юго-западной и южной
части полуострова [19, c. 151–182].

Тем не менее прямых аналогий крестам
рассматриваемого поселения Отузы 2 на тер-
ритории полуострова нами не было обнаруже-
но. Вместе с тем они хорошо известны на тер-
ритории Северного Кавказа. Совершенно ана-
логичные железные кресты с черенком в виде
стержня по длине равным длине самого крес-
та встречены на территории Карачаево-Чер-
кесии [12, с. 121–122, рис. 3] и в материалах
городища Нижний Архыз [5, с. 146, 148]. Пос-
ледний экземпляр, правда, имеет округлое
окончание лучей. Важно отметить, что черен-
ки также не имеют следов изгибов. Однако
на Северном Кавказе они датируются перио-
дом не ранее XI в. [20, с. 303, ил. 5, 3, 4, 9].
Хронология же Отузских крестов не выходит
за рамки существования салтово-маяцкой
культуры Таврики. Скорее всего, их можно
датировать концом IX – началом Х века. Ма-
териалы второй половины Х–XV в. на терри-
тории этого поселения не встречены вообще.



24

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

В отличие от вышеописанных двух кре-
стов, крест из поселения средневекового вре-
мени на месте античного городища Артезиан
изготовлен из двух тонких железных пластин
(рис. 1, 2). Его длина составляет 13,5–14 см,
ширина – 8 см. Верхняя и боковые лопасти
завершаются крупными каплевидными выс-
тупами. В данном случае нижний луч пример-
но в два раза длиннее боковых и заострен в
нижней части. Крест согнут в двух местах
чуть ниже средокрестия и в начале заострен-
ной части нижнего луча. На наш взгляд, та-
кую деформацию, произведенную в древнос-
ти, нельзя считать случайной. Как уже упо-
миналось, комплекс, в котором был найден
крест, к сожалению, не имеет надежной даты.
Аналогии таким крестам в Таврике единич-
ны. Близкий по размерам (15,5 î 11 см) же-
лезный крест с волютообразными навершия-
ми на ветвях найден на городище VIII–IX вв.
Кыз-Кермен в Юго-Западном Крыму. Одна-
ко его пластины склепаны штифтом, а ниж-
няя заостренная лопасть завершается двумя
выступами-упорами [1, с. 141, рис. 17, 9; 14,
с. 203, рис. 5.8, 8].

Совершенно другой пример представля-
ют железные кресты средневековой Сугдеи.
Три из них могут быть объединены в один тип.
Как уже указывалось, два из них (рис. 1, 4, 5)
были обнаружены в портовой части средне-
вековой Сугдеи и связаны, вероятно, с внут-
риусадебным храмом. Третий крест происхо-
дит из материалов раскопа 8 так же в порто-
вой части Сугдеи (рис. 1, 6). Не исключено,
что он связан с крупным христианским хра-
мом, зафиксированным на раскопе Х к северу
от раскопа 8. Все кресты литые. Нижний луч
заканчивается подпрямоугольным в сечении
штырем, слегка расширяющимся на стыке с
нижним лучом. Длина штыря не велика и не
превышает половины длины нижнего луча.
Боковые лучи в одном случае слегка, а в двух
других заметно расширяются, окончание их
вогнуто. Некоторые края лучей обломаны в
древности. Датировка крестов возможна толь-
ко в широких хронологических рамках второй
половины XIII–XIV века. Очень близок к ним
и железный крест первой четверти XV в. из
погребения миссионера некрополя Судак-IX
(рис. 1, 8) с расширяющимися прямыми лу-
чами. Пропорции его еще более вытянутые,

штырь на нижнем луче совсем короткий и
подтреугольных очертаний.

Отличается крупный крест из материалов
раскопа 3 в портовой части Сугдеи (рис. 1, 7).
У него наиболее длинный тонкий, подпрямоу-
гольный в сечении штырь. Его длина практи-
чески равна нижнему лучу. Все лучи у этого
креста прямые. Подчеркнем, что у всех пяти
крестов Сугдеи штыри в древности изогнуты
не были.

Как уже указывалось, различные типо-
логии крымских железных крестов с заост-
ренным нижним лучом, происходящих с юж-
ного берега полуострова, неоднократно ста-
новились предметом специальных исследова-
ний [14, с. 189–218; 13, с. 64–80; 18, с. 275–
282]. Все они происходят из раскопок провин-
циально-византийских средневековых памят-
ников. Выделены группы изделий, вероятно,
разные по морфологии, функциональному на-
значению и хронологии.

Важно отметить, что у всех типов че-
ренок треугольный и уплощенный, представ-
ляющий собой продолжение нижнего луча.
Он, как и у большей части Судакских эк-
земпляров, короткий и редко превышает дли-
ну нижнего луча. Присутствует среди этих
крестов и группа, равная либо лишь немно-
гим меньшая по ширине по сравнению с ана-
лизируемыми экземплярами. Это, например,
кресты из храмового комплекса у горы Туз-
лух [14, с. 194, рис. 5.3, 238; с. 197, рис. 5.4,
237], отнесенные к позднесредневековому
времени, крест из храмового комплекса у
горы Кильсе-Бурун [18, с. 280, рис. 2, к.о.
114/17]. К сожалению, их сохранность не
позволяет произвести уверенную реконст-
рукцию, необходимую для сравнения. Обна-
ружены и более близкие нашим крупные
кресты, в том числе экземпляр из храма на
горе Пахкал-Кая с раздвоенными концами
лучей с коротким, согнутым пополам шты-
рем у конца нижнего луча [7, с. 296, рис. 3].
В этой части полуострова хорошо известны
и аналогичные по морфологии железные кре-
сты с заметно расширяющимися лучами,
размерами подобные нательным [13, с. 75,
рис. 5], в основном раннесредневекового
времени. Они не сравнимы с анализируемы-
ми. Тем более в качестве аналогий невоз-
можно привлекать железные нательные кре-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 25

В.В. Маɣко. Византийские железные процессионные кресты восточной Таврики

сты средневековой Сугдеи второй полови-
ны X в. [9, с. 452, рис. 184, 21].

Большая группа железных крестов, изго-
товленных из двух примерно одинаковых по дли-
не железных пластин, соединенных заклепкой
или сваркой, с крюком у окончания вертикаль-
ной ветви происходит из раскопок памятников
западного Крыма, в частности комплекса в пе-
щере Данильча-Коба [15, с. 114]. Правда, по
размерам они уступают крестам из Сугдеи, при-
ближаясь по этим показателям к нательным.

Необходимо упомянуть и наиболее яр-
кие аналогии данным крестам, происходящие
в первую очередь с территории Северного Кав-
каза [2, с. 14–25; 6, с. 202–209; 20, с. 282–298],
в том числе зафиксированные и в погребаль-
ных памятниках [16, с. 104–117].

Результаты. По итогам проведенного
анализа предварительно можно выделить три
морфологические и хронологические группы
железных крестов с заостренной нижней час-
тью. Первую группу образуют два креста ру-
бежа IX–X вв. из поселения Отузы 2. Несмот-
ря на общие технологические приемы, такие
кресты для полуострова пока можно считать

импортом с территории Северного Кавказа.
Кавказские образцы большинством авторов
справедливо рассматриваются в качестве во-
тивных [20, с. 288]. Не исключено, однако, что
железные кресты поселения Отузы 2 были мно-
гофункциональными. При этом есть и вероят-
ность их использования праболгарским хрис-
тианизированным населением в качестве про-
цессионных. Это подразумевает их знакомство
с православной христианской литургией и при-
менение ее на практике.

Не исключено, что крест из поселения
Артезиан выполнял другие функции. Прису-
щий ему характер деформации дает возмож-
ность предположить использование изделия в
каких-то каменных или деревянных конструк-
циях, в том числе и на стенах храмов, как во-
тивное приношение.

Группа крестов, зафиксированная в Суг-
дее, более поздняя по хронологии и связанная
с теми или иными культовыми объектами в
портовой части города, вероятнее всего, ис-
пользовалась исключительно в качестве ли-
тургических предметов, в том числе и в ка-
честве процессионных крестов.



26

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ПРИЛОЖЕНИЕ

Рис. 1. Железные кресты с удлиненным нижним лучом восточной Таврики:
1, 3 – поселение Отузы 2; 2 – поселение Артезиан; 4–7 – портовая часть средневековой Сугдеи

(4, 7 по А.В. Джанову); 8 – некрополь Судак-IX

Fig. 1. Iron crosses with an elongated lower beam from eastern Taurica:
1, 3 – settlement Otuzy 2; 2 – settlement Artesian; 4–7 – port part of medieval Sugdeja (4, 7 after A.V. Dzhanov);

8 – necropolis Sudak-IX



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 27

В.В. Маɣко. Византийские железные процессионные кресты восточной Таврики

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Белый, А. В. Раскопки усадьбы на городище
Кыз-Кермен. Постройка 1 / А. В. Белый, В. В. Назаров
// Проблемы истории «пещерных городов» в Кры-
му / отв. ред. Ю. М. Могаричев. – Симферополь :
Таврия, 1992. – С. 132–142.

2. Василиненко, Д. Э. К вопросу о типологии
и времени бытования железных крестов византий-
ско-кавказского типа / Д. Э. Василиненко, А. В. Пьян-
ков, М. А. Хушт // Православие в истории и культу-
ре Северного Кавказа: вопросы источниковедения
и историографии : материалы VII Междунар. Свя-
то-Игнатиевских чтений / игумен Алексей (Смир-
нов) [и др.]. – Ставрополь : СтДС, 2017. – Вып. I. –
С. 14–25.

3. Винокуров, Н. И. Городище Артезиан в
эпоху средневековья / Н. И. Винокуров, Л. Ю. По-
номарев. – М. : НИЦ ИНФРА-М, 2022. – 343 с.

4. Гукин, В. Д. Исследования Юго-Восточной
Крымской археологической экспедиции на средне-
вековом городище Судак / В. Д. Гукин // Экспеди-
ции. Археология в Эрмитаже / ред. М. Б. Пиотровс-
кий [и др.]. – СПб. : Славия, 2014. – С. 122–131.

5. Кузнецов, В. А. Нижний Архыз и раннее пра-
вославие. Аланская епархия в X–XII веках / В. А. Куз-
нецов. – Пятигорск : Снег, 2017. – 320 с.

6. Ложкин, М. Н. Железные кресты византийс-
ко-кавказского типа из Отрадненского музея
/ М. Н. Ложкин, С. Н. Малахов // Историко-археоло-
гический альманах. – 1996. – Вып. 2. – С. 202–209.

7. Лысенко, А. В. Средневековый христи-
анский храм на горе Пахкал-Кая в Южном Крыму
/ А. В. Лысенко, И. Б. Тесленко, А. Е. Мусин �� В камне
и в бронзе : сб. ст. в честь Анны Песковой. Труды
ИИМК РАН. Т. XLVIII / отв. ред. А. Е. Мусин. – СПб. :
ИИМК РАН ; Нев. кн. тип., 2017. – С. 291–310.

8. Майко, В. В. Археологические памятники
Судакского региона Республики Крым / В. В. Май-
ко, А. В. Джанов. – Симферополь : Ариал, 2015. –
448 с.

9. Майко, В. В. Восточный Крым во второй
половине X – XII вв. / В. В. Майко. – Киев : Вида-
вець Олег Фɿлюк. – 2014. – 467 с.

10. Майко, В. В. Средневековое городище на
плато Тепсень в юго-восточном Крыму / В. В. Май-
ко. – Киев : Академперɿодика, 2004. – 316 с.

11. Майко, В. В. Средневековые некрополи
Судакской долины / В. В. Майко. – Киев : Академ-
перɿодика, 2007. – 273 с.

12. Малахов, С. Н. Средневековые вотивные
железные кресты Западного Кавказа (новые наход-
ки) / С. Н. Малахов, Р. Р. Рудницкий // Мир правосла-
вия. – 2015. – Вып. 9. – С. 118–131.

13. Мастыкова, А. В. О находках металли-
ческих крестов на средневековом могильнике

Горзувиты (Южный берег Крыма) / А. В. Масты-
кова // Вестник Волгоградского государственно-
го университета. Серия 4, История. Регионоведе-
ние. Международные отношения. – 2019. – Т. 24,
№ 6. – С. 64–80. – DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2019.6.5

14. Мусин, А. Е. Металлические кресты / А. Е. Му-
син // Древности Семидворья I. Средневековый дву-
хапсидный храм в урочище Еди-Евлер (Алушта,
Крым) : исслед. и материалы / отв. ред. И. Б. Теслен-
ко, А. Е. Мусин. – Киев : Антиквар, 2015. – С. 189–
218. – (Археологический альманах ; № 32).

15. Неделькин, Е. В. Кресты из средневеково-
го христианского комплекса в пещере Данильча-
Коба / Е. В. Неделькин, М. В. Ступко // Ломоносов-
ские чтения – 2018 : сб. материалов ежегод. науч.
конф. / отв. ред. И. С. Кусова, С. И. Рубцова. – Сева-
стополь : Филиал МГУ, 2018. – С. 114.

16. Савенко, С. Н. Погребение XIII–XIV вв.
н.э. с железным крестом в горной Ингушетии: воп-
росы интерпретации / С. Н. Савенко // Из истории
культуры народов Северного Кавказа / отв. ред.
Ю. А. Прокопенко, Т. А. Невская. – Ставрополь :
Печатный Двор, 2017. – С. 104–117.

17. Тесленко, И. Б. Железные кресты средне-
вековых памятников: «византийско-кавказские» или
византийские" / И. Б. Тесленко, А. Е. Мусин // Ар-
хеологическая наука: практика, теория, история :
сб. науч. тр. памяти И.С. Каменецкого / отв. ред.
А. Н. Гей, И. А. Сорокина. – М. : ИА РАН, 2016. –
С. 204–219.

18. Турова, Н. П. Кресты из средневекового
храмового комплекса г. Кильсе-Бурун / Н. П. Туро-
ва // ΧερσωC νος șȑματα : Империя и полис. XIII Меж-
дународный Византийский семинар / отв. ред.
Н. А. Алексеенко. – Симферополь : Ариал, 2021. –
С. 275–282.

19. Хайрединова, Э. А. Раннесредневековые
кресты из Юго-Западного Крыма / Э. А. Хайреди-
нова // Материалы по археологии, истории и этног-
рафии Таврии. – 2007. – Вып. XIII. – С. 151–182.

20. Чхаидзе, В. Н. Кресты Алании (X–XIII вв.)
/ В. Н. Чхаидзе // Белецкий, Д. В. История и искусст-
во христианской Алании / Д. В. Белецкий, А. Ю. Ви-
ноградов. – М. : Таус, 2019. – С. 282–311.

REFERENCES

1. Belyy A.V., Nazarov V.V. Raskopki usadby
na gorodishche Kyz-Kermen .  Post royka 1
[Excavations of the Estate on the Settlement Kyz-
Kermen . Building 1].  Problemy istori i
©peshchernykh gorodovª v Krymu [Problems of the
History of “Cave Cities” in Crimea]. Simferopol,
Tavriya Publ., 1992, pp. 132-142.



28

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

2. Vasilinenko D.E., Pyankov A.V., Khusht M.A.
K voprosu o tipologii i vremeni bytovaniya zheleznykh
krestov vizantiysko-kavkazskogo tipa [To the Question
of the Typology and Time of the Existence of Iron
Crosses of the Byzant ine-Caucasian  Type].
Pravoslavie v istorii i kulture Severnogo Kavkaza:
voprosy  istochnikovedeniya i  istoriografi i:
materialy VII Mezhdunar. Svyato�Ignatievskikh
chteniy [Orthodoxy in the History and Culture of the
North Caucasus: Issues of Source Studies and
Historiography. Materials of the 7th International
St. Ignatius Readings], Stavropol, StDS, 2017, iss. 1,
pp. 14-25.

3. Vinokurov N.I., Ponomarev L.Yu. Gorodishche
Artezian v epokhu srednevekovya [Settlement Artesian
in the Middle Ages]. Moscow, NITS INFRA-M, 2022.
343 p.

4. Gukin V.D. Issledovaniya Yugo-Vostochnoy
Krymskoy arkheologicheskoy ekspeditsii na
srednevekovom gorodishche Sudak [Research of
the Southeast Crimean Archaeological Expedition on
the Medieval Settlement Sudak]. Ekspeditsii.
Arkheologiya v Ermitazhe [Expeditions. Archaeology
at the Hermitage]. St. Petersburg, Slaviya Publ., 2014,
pp. 122–131.

5. Kuznetsov V.A. Nizhniy Arkhyz i rannee
pravoslavie. Alanskaya eparkhiya v X–
XII vekakh [Lower Arkhyz and Early Orthodoxy. Alan
Diocese in the 10th – 12th Centuries]. Pyatigorsk,
Sneg Publ., 2017. 320 p.

6. Lozhkin M.N., Malahov S.N. Zheleznye kresty
vizantiysko-kavkazskogo tipa iz Otradnenskogo
muzeya [Iron Crosses of the Byzantine-Caucasian
Type from the Otradnensky Museum]. Istoriko�
arkheologicheskiy almanakh [Historical and
Archaeological Almanac], 1996, iss. 2, pp. 202-209.

7. Lysenko A.V., Teslenko I.B., Musin A.E.
Srednevekovyy khristianskiy khram na gore Pakhkal-
Kaya v Yuzhnom Krymu [Medieval Christian Church
on Mount Pahkal-Kaya in the Southern Crimea].
V kamne i v bronze: sb. st. v chest Anny Peskovoy.
Trudy IIMK RAN [In Stone and in Bronze. Collection
of Articles in Honor of Anna Peskova. Works of the
IIMK RAS]. Saint Petersburg, IIMK RAN; OOO
“Nevskaya Knizhnaya Tipografiya” Publ., 2017,
vol. 48, pp. 291-310.

8. Maiko V.V., Dzhanov A.V. Arkheologicheskie
pamyatniki Sudakskogo regiona Respubliki
Krym [Archaeological Sites of the Sudak Region of
the Republic of Crimea]. Simferopol, Arial Publ., 2015.
448 p.

9. Maiko V.V. Vostochnyy Krym vo vtoroy polovine
X – XII vv. [Eastern Crimea in the Second Half of the 10th –
12th Centuries]. Kiev, Vydavets Oleg Filyuk, 2014. 467 p.

10. Maiko V.V. Srednevekovoe gorodishche na
plato Tepsen v yugo�vostochnom Krymu [Medieval

Settlement on the Tepsen Plateau in the Southeastern
Crimea]. Kiev, Akademperiodika Publ., 2004. 316 p.

11. Maiko V.V. Srednevekovye nekropoli
Sudakskoy doliny [Medieval Necropolises of the
Sudak Valley]. Kiev, Akademperiodika Publ., 2007.
273 p.

12. Malakhov S.N., Rudnitskiy R.R.
Srednevekovye votivnye zheleznye kresty Zapadnogo
Kavkaza (novye nakhodki) [Medieval Votive Iron
Crosses of the West Caucasus (New Finds)]. Mir
pravoslaviya [World of Orthodoxy], 2015, vol. 9,
pp. 118-131.

13. Mastykova A.V. O nakhodkakh
metallicheskikh krestov na srednevekovom mogil’nike
Gorzuvity (Yuzhnyy bereg Kryma) [On the Finds of
Metal Crosses at the Medieval Burial Ground of
Gorzuvity (The Southern Coast of Crimea)]. Vestnik
Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta.
Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye
otnosheniya [Science Journal of Volgograd State
University. History. Area Studies. International
Relations], 2019, vol. 24, no. 6, pp. 64-80. DOI: https://
doi.org/10.15688/jvolsu4.2019.6.5

14. Musin A.E. Metallicheskie kresty [Metal
Crosses]. Drevnosti Semidvorya I. Srednevekovyy
dvukhapsidnyy khram v urochishche Edi�Evler
�Alushta, Krym�: issled. i materialy [Antiquities of
Semidvorye I. Medieval Two-Apse Church in the Tract
Edi-Euler  (Alushta, Crimea). Research and
Proceedings]. Kiev, Antikvar Publ., 2015, pp. 189–218.
(Arheologicheskiy almanakh [Archaeological
Almanac]; no. 32).

15. Nedelkin E.V., Stupko M.V. Kresty iz
srednevekovogo khristianskogo kompleksa v
peshchere Danilcha-Koba [Crosses from the
Medieval Christian Complex in the Danilcha-Koba
Cave]. Lomonosovskie chteniya – 2018: sb.
materialov ezhegod. nauch. konf. [Lomonosov’s
Readings – 2018. Collection of Proceedings of the
Annual Scientific Conference]. Sevastopol, Filial
MGU, 2018. p. 114.

16. Savenko S.N. Pogrebenie XIII–XIV vv. n.e. s
zheleznym krestom v gornoy Ingushetii: voprosy
interpretatsii [Burial of the 13th – 14th Centuries A.D.
with an Iron Cross in Mountain Ingushetia: Questions
of Interpretation]. Iz istorii kultury narodov Severnogo
Kavkaza [From the History of Culture of the Peoples
of the North Caucasus]. Stavropol, Pechatnyy Dvor
Publ., 2017, pp. 104-117.

17. Teslenko I.B., Musin A.E. Zheleznye kresty
srednevekovykh pamyatnikov: «vizantiysko-kavkazskie»
ili vizantiyskie" [Iron Crosses of Medieval
Monuments: “Byzantine-Caucasian” or Byzantine"].
Arkheologicheskaya nauka: praktika, teoriya,
istoriya: sb. nauch. tr. pamyati I.S. Kamenetskogo
[Archaeological Science. Practice, Theory, History.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 29

В.В. Маɣко. Византийские железные процессионные кресты восточной Таврики

Collection of Scientific Works In Memoriam
I.S. Kamenetsky]. Moscow, IA RAN, 2016, pp. 204-219.

18. Turova N.P. Kresty iz srednevekovogo
khramovogo kompleksa g. Kilse-Burun [Crosses from
the Medieval Temple Complex of Kilse-Burun].
Chersǀnos themata: Imperiya i polis:
XIII Mezhdunarodnyy Vizantiyskiy seminar
[Chersonos themata. Empire and Polis. The 13 th

International Byzantine Seminar]. Simferopol, Arial,
2021, pp. 275-282.

Information About the Author

Vadim V. Maiko, Doctor of Sciences (History), Director, Institute of Archaeology of Crimea of
the Russian Academy of Sciences, Prosp. Akademika Vernadskogo, 2, 295007 Simferopol, Russian
Federation, vadimmaiko1966@mail.ru, https://orcid.org/0000-0003-1065-4836

Информация об авторе

Вадим Владиславович Маɣко, доктор исторических наук, директор, Институт археоло-
гии Крыма РАН, просп. Академика Вернадского, 2, 295007 г. Симферополь, Российская Федера-
ция, vadimmaiko1966@mail.ru, https://orcid.org/0000-0003-1065-4836

19. Khairedinova E.A. Rannesrednevekovye
kresty iz Yugo-Zapadnogo Kryma [Early Medieval
Crosses from the South-Western Crimea]. Materialy
po arkheologii, istorii i etnografii Tavrii [Materials
in Archaeology, History and Ethnography of Tauria],
2007, iss. 13, pp. 151-182.

20. Chkhaidze V.N. Kresty Alanii (X–XIII vv.)
[Crosses of Alania (10th – 13th Centuries)]. Istoriya i
iskusstvo khristianskoy Alanii [History and Art of
Christian Alania]. Moscow, Taus Publ., 2019, pp. 282-311.



¤
�М

ог
ар

ич
ев

 Ю
.М

., 
Ер

ги
на

 А
.С

., 
20

22

30 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.3

UDС 75.052(477.75)�72.684(477.75) Submitted: 20.03.2022
LBC 63.3(0)4 Accepted: 05.07.2022

THE TEMPLE OF THE ³THREE HORSEME1´ �ESKI�KERME1�
SO8TH�WEST CRIMEA�: O1 ISS8ES OF CHRO1OLOG<

A1' I1TERPRETATIO1 OF PAI1TI1GS

<uriy M. MoJaricheY
Institute of Archaeology of Crimea of the Russian Academy of Sciences, Simferopol, Russian Federation;

Crimean Republican Institute of Postgraduate Pedagogical Education, Simferopol, Russian Federation

Alena S. ErJina
Saint Petersburg State Academy of Arts and Design named after A.L. Stieglitz,

Saint Petersburg, Russian Federation

Abstract. Introduction. The Church of the “Three Horsemen” is located on the southeast edge of Eski-
Kermen hill fort (Southwest Crimea). Its name comes from the fresco with the images of three saints riding on the
horses. Methods. Historians of the end of the 18th – beginning of the 20th centuries rarely mentioned this site.
Modern scholars have discussed two issues: 1) whether the church with fresco was the original one or it was
preceded by an earlier (early medieval) cave religious building; 2) the image depicts only St. George, presented in
three scenes; St. Demetrius, St. Theodore, and St. George; or this image amplified with figures of local historical
persons. Analysis. Nikolay Repnikov proved the chronological identity of fresco and the church. As regards the
differences in the quality of handling walls, the author concludes that this is the result of the preparation of the rock
base on plaster application and later paintings. The inscription under the picture of saints confirms this statement.
All the translation variants confirm the simultaneity of paintings and cutting. Therefore, the fresco and the church
were definitely created at the same time, probably in the second part of the 13th century. The analysis of paintings
on the fresco shows that we have an image of St. Demetrius, St. Theodore (Stratelates or Tiron), and St. George.
The images of these three saints, in contrast to “triple St. George” are common on the other sites of Crimea. Results.
All the attempts to “find” in the Three Horsemen martyrium the “earlier church” are baseless. The church was
carved and painted in the second part of the 13th century. The fresco depicts St. Demetrius, St. Theodore (Stratelates
or Tiron), and St. George. Authors¶ contribution. Yuriy Mogarichev prepared sections on historiography and
features of the considered monument. Alena Еrgina investigated art history aspects.

Key words: Byzantium, Crimea, Eski-Kermen, cave churches, frescoes, temple of the “Three Horsemen”.

Citation. Mogarichev Yu.M., Ergina A.S. The Temple of the “Three Horsemen” (Eski-Kermen, South-West
Crimea): On Issues of Chronology and Interpretation of Paintings. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo
universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd
State University. History. Area Studies. International Relations], 2022, vol. 27, no. 6, pp. 30-45. (in Russian). DOI:
https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.3

УДК 75.052(477.75)�72.684(477.75) Дата поступления статьи: 20.03.2022
ББК 63.3(0) Дата принятия статьи: 05.07.2022

ɏРАМ ©ТРЕɏ ВСАȾНИКОВª �ɗСКИ�КЕРМЕН� ɘȽО�ЗАПАȾНɕЙ КРɕМ�:
ПРОȻЛЕМɕ ɏРОНОЛОȽИИ И ИНТЕРПРЕТАЦИИ РОСПИСЕЙ

ɘриɣ Миронович Моɝаричев
Институт археологии Крыма РАН, г. Симферополь, Российская Федерация;

Крымский республиканский институт постдипломного педагогического образования,
г. Симферополь, Российская Федерация



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 31

ɘ.М. Могариɱев, А.С. ȿргина. Храм «Трех всадников» (Эски-Кермен, Юго-Западный Крым)

Алена Серɝеевна Ерɝина
Санкт-Петербургская государственная художественно-промышленная академия им. А.Л. ɒтиглица,

г. Санкт-Петербург, Российская Федерация

Аннотация. Введение. Церковь «Трех всадников» находится на юго-восточном склоне городища Эски-
Кермен (Юго-Западный Крым). Свое название она получила от фрески, на которой изображены трое
святых, сидящие на конях. Методы. В историографии конца XVIII – начала XX в. памятник упоминается
редко. Сейчас дискуссии вокруг храма «Трех всадников» ведутся по двум направлениям: 1) была ли «цер-
ковь с фресковой росписью» здесь первоначальной, созданной в XIII в., или ей предшествовало более
раннее (раннесредневековое) пещерное культовое сооружение; 2) на росписи показан только св. Георгий,
представленный в трех сюжетах, св. Дмитрий, Федор и Георгий, или образы святых дополнены изображе-
ниями неких местных исторических персонажей. Анализ. Еще Н.И. Репников обосновал хронологическое
тождество фресковой росписи и храма. Что касается разного качества обработки стен в «фресковой час-
ти» и остальном пространстве, то это результат подготовки скальной основы под нанесение штукатурки и
последующих изображений. Этот вывод подтверждает и надпись под изображениями святых. Все вариан-
ты ее перевода соотносят воедино вырубку помещения и роспись. Таким образом, фресковая роспись в
храме «Трех всадников» появилась в один хронологический период с созданием церковного помещения,
вероятно, во второй половине XIII века. Что касается интерпретации изображений на фреске, то их анализ
показывает, что перед нами три святых воина: Дмитрий, Феодор (Стратилат или Тирон) и Георгий. Их сов-
местные изображения, в отличие от «тройственного св. Георгия», известны и на других памятниках Кры-
ма. Результаты. Все попытки «найти» в мартирии «Трех всадников» «ранний храм» не обоснованы.
Церковь была вырублена и расписана во второй половине XIII века. На росписи изображены св. Дмитрий
Солунский, Федор (Стратилат или Тирон) и Георгий Победоносец. Вклад авторов. Ю.М. Могаричевым
подготовлены разделы об историографии и особенностях рассматриваемого памятника. А.С. Ергиной
исследовались искусствоведческие аспекты.

Ключевые слова: Византия, Крым, Эски-Кермен, пещерные церкви, фрески, храм «Трех всадников».

Цитирование. Могаричев Ю. М., Ергина А. С. Храм «Трех всадников» (Эски-Кермен, Юго-Западный
Крым): проблемы хронологии и интерпретации росписей // Вестник Волгоградского государственного уни-
верситета. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. – 2022. – Т. 27, № 6. – С. 30–45. –
DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.3

Введение. Церковь «Трех всадников»
находится на юго-восточном склоне городи-
ща Эски-Кермен (Юго-Западный Крым). Она
высечена в отдельном обломке скалы и свое
условное название получила от сюжета сте-
нописи, на которой изображены трое святых,
сидящие на конях (рис. 1–4). Это один из са-
мых известных памятников скальной архитек-
туры Таврики, а росписи являются наиболее
хорошо сохранившимися и «читаемыми» сре-
ди всех росписей пещерных церквей Крыма.
При этом, учитывая, что на фреске не указа-
но, каких именно святых изобразил художник,
это и один из самых «дискуссионных» куль-
товых внутрискальных объектов Крыма.

Методы. Несмотря на достаточно об-
ширную историографию пещерных сооруже-
ний Таврики конца XVIII – начала XX в. [23,
с. 11–26; 36, с. 15–22], храм «Трех всадников»
упоминается достаточно редко.

Ф.К. Маршал фон Биберштейн в конце
XVIII – начале XIX в. сделал копию надписи,

помещенной художником под изображениями
святых воинов [35, с. 597, ил. 41]. Ее дата в
настоящее время утрачена. В.М. Григорович
в 1873 г. сообщал, что разглядел окончание
67 – то есть 12... годов. При этом он упомя-
нул о надписи бегло, в контексте повествова-
ния о присутствии в Крыму первых ссыльных
христиан [8, c. 15–16].

Первое научное описание памятника со-
ставил А.С. Уваров в 1848 году. По его мне-
нию, на фреске запечатлены слева направо
св. Дмитрий, св. Георгий, св. Федор Страти-
лат (как вариант, св. Прокопий или св. Мерку-
рий) [25, с. 273–274].

По Д.М. Струкову: «Предполагаю: Свя-
тых Архангела Михаила, мучеников Георгия
и Дмитрия» [9, л. 24].

В.В. Латышев, по копиям Ю.А. Кулаков-
ского и А.Л. Бертье-Делагарда, опубликовал
перевод надписи [20, с. 47–48].

А.Л. Бертье-Делагард, по сообщению
В.В. Латышева, считал, что на фреске поме-



32

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

щен «св. Георгий в трех различных положе-
ниях» [21, с. 152].

Церковь упоминается в публикации о
результатах Второй учебной экскурсии Сим-
феропольской мужской гимназии [31, с. 115]
и путеводителе Крымского общества есте-
ствоиспытателей и любителей природы [19,
с. 406].

Н.Л. Эрнст, составивший научное описа-
ние церкви, датировал храм XIV–XV вв., от-
метив, что росписи обновлялись и в XVIII в.
[36, с. 30–32]. По мнению исследователя,
здесь изображены: «...вероятно Георгий По-
бедоносец или Федор Стратилат, Дмитрий
Солунский и Федор Тирон. Вернее всего – два
Федора и Георгий» [36, с. 32].

И.Э. Грабарь, посетивший Эски-Кермен
в период работы там экспедиции Н.Л. Эрн-
ста [36, с. 34], упомянул: «Пришли в погребе-
ние с фреской Дм. Солунского ("), Георгия и
Феодора Стратилата (")» [27, с. 118].

Н.И. Репников, основываясь на мнении
В.В. Латышева и В.М. Григоровича, датиро-
вал создание храма XIII веком. Ученый обо-
шел проблему идентификации изображенных
на фреске, отметив, что имен не сохранилось
[33, с. 108–110; 32, л. 132].

А.Л. Якобсон полагал, что росписи, на
которых представлен св. Георгий, выполнены
рукой большого мастера в XIII в. [37, c. 101].

О.И. Домбровский рассматривал так
изображенных: в центре Георгий Победоно-
сец, а по бокам от него – местные воины, пав-
шие в боях, над могилою которых и был со-
оружен мартирий. Датировал исследователь
роспись началом XIII в. [14, с. 34–42].

По мнению Е.Г. Овчинниковой, на рос-
писях изображен только св. Георгий, представ-
ленный в сюжетах: «чудо со спасенным из
плена пафлагонским отроком»; «поражение ко-
пьем дракона»; «надежный защитник, готовый
прийти на помощь» [29, с. 230–232].

А.В. Мальгин и М.Р. Мальгина рассмат-
ривали фреску в контексте гипотезы Н.Л. Эр-
нста, дополнив последнюю рядом аргумен-
тов [22].

По мнению Ю.М. Могаричева, росписи
следует датировать XIII в., а изображают они
Дмитрия Солунского, Федора Стратилата и
Георгия Победоносца [26, с. 49–51; 25, с. 275–
278].

Э.М. Корхмазян предполагала, что храм
«Трех всадников» принадлежал армянской
общине, а на фреске помещен святой Саркис
со своим сыном Мартиросом [18, с. 143–148].

Н.Е. Гайдуков посчитал возможным ут-
верждать, что роспись была нанесена только
при перестройке первоначального храма, для
чего в этой части помещения были подтеса-
ны стена и потолок. Соответственно, «ранняя»
церковь является «переходным звеном от до-
иконоборческого к постиконоборческому»
типу [6, с. 170–172; 7, с. 201–204; и др.].

В.П. Степаненко, датировавший памятник
серединой XIII в. [34, с. 452–457], и А.Ю. Ви-
ноградов, относящий росписи ко второй полови-
не этого столетия, также писали о тройственном
изображении св. Георгия. При этом последний
автор солидаризовался с мнением Н.Е. Гайду-
кова о вторичности «церкви с фресками» [3].

И.Г. Волконская пришла к выводу, что
храм «Трех всадников» имеет связь с другим
пещерным храмом городища – «Успения». По
ее мнению, обе церкви были расписаны од-
ной артелью мастеров в один и тот же сезон.
Произошло это в последней четверти XIII в.
[4, с. 223–225].

Болгарский исследователь Г. Атанасов
считает, что на фреске изображены св. Дмит-
рий, св. Феодор и св. Георгий [2, с. 248–249].

Е.Н. Осауленко пришел к выводу, что
всадник-змееборец – это св. Феодор. Осно-
ванием для такого заключения послужили
выявленные им у этого изображения, в его
первоначальном варианте, «остатки кудрявой
бороды». Росписи же, по его мнению, были
созданы во второй половине XIII в. [30, с. 131].

Немецкая исследовательница А. Плон-
тке-Люнинг – сторонница версии, что все три
всадника – это св. Георгий. Правда, в чело-
веческой фигуре на крупе коня правого наезд-
ника она видит изображение «архонта Эски-
Кермена» [39, S. 251–269].

Н.Е. Днепровский, отвергая гипотезу о
«троичном Георгии», отождествляет фигуру
на крупе коня с усопшим жителем Эски-Кер-
мена, ради которого «и был расписан храм».
Средний образ – один из двух Федоров (Ти-
рон или Стратилат). Левый однозначно не ин-
терпретируется [10, с. 25–33; 11, с. 64]. Этот
же автор, вслед за Н.Е. Гайдуковым, пишет о
двух периодах в истории церкви «Трех всад-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 33

ɘ.М. Могариɱев, А.С. ȿргина. Храм «Трех всадников» (Эски-Кермен, Юго-Западный Крым)

ников», датируя первоначальный храм перио-
дом раннего Средневековья [12, c. 53–55].

Анализ. Дɚɬɢɪɨɜɤɚ� Необходимо уста-
новить: предшествовало ли «храму с фреской»
более раннее культовое сооружение. Напом-
ним заключение Н.И. Репникова: «Грунт изоб-
ражения заготовлен в раз, не имеет ни разры-
вов, ни швов, был по сырой штукатурке рас-
писан сразу. На стенах нет ни малейшего на-
мека на штукатурку, гладкая их поверхность
не удержала бы известкового намета. По-
зднейших переделок в храме нет, приведен-
ный текст надписи говорит, что роспись од-
новременна устройству самого храма» [33,
с. 109]. Как видим, исследователь обоснован-
но доказал хронологическое тождество фрес-
ковой росписи и храма. Что касается разного
качества обработки стен в «фресковой час-
ти» и остальном пространстве, заметим: преж-
де чем наносить штукатурку под росписи на
стену (особенно скальную), ту всегда допол-
нительно готовили. Учитывая, что стенопись
занимает лишь часть стены, то специально
обработали именно тот участок, где должна
помещаться фреска. Так что разный харак-
тер подтески в нашем случае не может рас-
сматриваться как хронологический репер.

Утверждая, что памятник является
«переходным звеном от доиконоборческого
к постиконоборческому» типу, во главу угла
Н.Е. Гайдуков ставит исключительно литур-
гическое устройство культовых помещений
(как он его понимает). Как показали совре-
менные исследования, заключения об отраже-
нии богослужебных ритуалов в плане конкрет-
ного храма чаще всего носят гипотетический
характер. В средневизантийский период вне-
шние формы христианского культа существен-
но стабилизировались и, следовательно, воз-
можность их соотнесения с архитектурными
формами ограничена [28, с. 271].

Таким образом, сооружение храма и появ-
ление в нем росписей относятся к одному хро-
нологическому периоду. Как нам представляет-
ся, указанный вывод подтверждает и надпись
под изображениями трех святых [3] (рис. 5).

Все варианты ее перевода [20, с. 47–48;
36, c. 32; 27, с. 118; 3; 14, c. 39; 10, с. 16], како-
вы бы нюансы ни отмечали переводчики, со-
относят воедино вырубку помещения и рос-
пись. В связи с этим предположение, что «сло-

ва “вырублены и расписаны” относятся не к
первоначальному сооружению храма» [3],
выглядит малореальным. Его можно было бы
принять, если бы речь шла о сооружении при-
дела, но предположение, что автор текста та-
ким образом обозначил небольшую прирубку
под фреску, а не создание всего церковного
помещения, представляется нелепым.

В 2017 г. А.И. Айбабиным и Э.А. Хай-
рединовой исследован участок Эски-Кермен-
ского некрополя, на котором стали хоронить в
XIII в., после начала функционирования мар-
тирия «Трех всадников» [1, с. 279].

Учитывая изложенное, вероятнее всего,
рассматриваемый памятник и его фресковые
росписи были созданы в XIII веке. Как отме-
тил А.Ю. Виноградов, ближайшая аналогия
надписи из церкви «Трех всадников» – это над-
пись из «Храма География» (Инкерман), да-
тирующаяся 1272–1273 гг. [3]. К такому же
выводу пришел и Е.Н. Осауленко [30, с. 131].
Вероятно, это позволяет сузить дату соору-
жения и росписи церкви до второй половины
указанного столетия.

Иɧɬɟɪɩɪɟɬɚɰɢɹ ɪɨɫɩɢɫɢ� Заключения
А.С. Уварова, Н.Л. Эрнста, Г. Атанасова и,
конечно, И.Э. Грабаря, позволяют обоснован-
но отбросить версии о «трех Георгиях» и «пор-
третах реальных местных деятелей». Каза-
лось бы, аргументом в пользу нахождения на
фреске исключительно св. Георгия является
то, что все трое святых изображены безбо-
родыми юношами (см., например: [34, с. 454–
455]). Известно, что в Византии св. Георгий
«изображается безбородым юношей, с густы-
ми кудрявыми волосами, доходящими до
ушей» [15], в отличие от Феодора Стратила-
та и Феодора Тирона, которых художники по-
казывали мужчинами средних лет с бородой
[34, с. 454]. В целом гипотеза о «трех Георги-
ях» закрепилась в историографии как основ-
ная после издания монографии О.И. Домбров-
ского, где он поместил прорись «безбородых»
фресковых изображений (рис. 6) после их ко-
пирования, расчистки и реставрации, которы-
ми он сам руководил [14, с. 9]. Именно эта
«постреставрационная версия» изображений
О.И. Домбровского и стала основой для пос-
ледующих выводов Е.Н. Овчинниковой,
В.П. Степаненко и др. Е.Н. Осауленко обра-
тил внимание на фрагменты бороды средне-



34

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

го святого. Она отчетливо просматривается
и на рисунке М.Б. Вебеля (сер. XIX в.) из
«Неизданного альбома А.С. Уварова» [25,
с. 8]. Причем это лучше всего видно на том
варианте, который опубликован на сайте Го-
сударственного исторического музея (Инв.
ном. МФ/2-2172, ном. ГИМ 105190/245, Ном.
ГК 17198725) (рис. 7, 8) [17]. В паспорте экс-
поната указано: «бумага, акварель». Соответ-
ственно, ГИМовский рисунок, несомненно,
является оригиналом, с которого были изго-
товлены известные по другим публикациям
гравюры (рис. 9). При этом в защиту
О.И. Домбровского стоит отметить, что уже
во второй половине XIX в. борода плохо про-
сматривалась. По крайней мере, Д.М. Стру-
ков на своем рисунке росписи (1886 г.), прав-
да, весьма приблизительном, ее не показал
(рис. 10).

Таким образом, перед нами изображе-
ние трех святых воинов: Дмитрия, Феодора
(Стратилата или Тирона) и Георгия. Извест-
но, что эти трое святых совместно почита-
лись представителями византийской аристок-
ратии, а Неофит Кипрский (вторая половина
XII – начало XIII в.) определяет их как сорат-
ников и сопричастников [5, с. 63]. Их совмес-
тные изображения хорошо известны в визан-
тийском искусстве с VI в., а с XII в. получили
широкое распространение [15]. Часто св. Ге-
оргия также изображали в паре с св. Дмитри-
ем. Отметим, последний и рисовался юношей
без бороды [15]. Что касается Крыма, три свя-
тых воина вместе представлены на иконе
(XII в.), найденной при исследовании Херсо-
неса [38, с. 164]. Среди росписей пещерных
церквей их изображение есть: в храме «Дона-
торов» (середина XIV в., округа того же Эски-
Кермена) [25, с. 265–268]; церкви Южного
монастыря Мангупа (XV в.) [24, с. 51].

В Византии была известна и композиция
двойного чуда: «Чудо о змии» и «Чудо с отро-
ком» [15]. Однако там речь идет не о «трой-
ном чуде», а только о двойном. А впервые та-
кая объединенная композиция встречается толь-
ко на иконе 20-х гг. XIV в., а распространение

она получила с XV в. [15]. Заметим, что ни
один из сторонников «троичности св. Георгия»
на фреске храма «Трех всадников» не смог
привести ни одной аналогии ни на памятниках
византийского круга, ни еще где-либо.

Таким образом, можно сделать вывод,
что совместное изображение св. Георгия,
Дмитрия и Федора является традиционным как
для византийского искусства в целом, так и для
средневекового Крыма. Мы не знаем приме-
ров среди византийских, в том числе и крымс-
ких, памятников, где был бы одновременно
изображен св. Георгий в трех сюжетах.

Нашу гипотезу подтверждает надпись под
фреской, где в отношении изображенных стоит
множественное число в родительном падеже.
Попытки объяснить упоминание одного св. Ге-
оргия во множественном числе («изображен
мученик в трех деяниях и, соответственно, в
трех иконографических типах» [34, с. 456]; три
образа св. Георгия воспринимались «как три
святых», а в качестве аналогии указан культ
двух Федоров в соседнем Черкес-Кермене [3])
выглядят неубедительными. Во-первых, св.
Георгий – это один персонаж, а св. Федоры –
разные. Во-вторых, если версию, что изобра-
жения на фреске воспринимались как разные
святые местными прихожанами, еще можно
как-то допустить, то крайне сложно поверить,
что так св. Георгия воспринимал церковный
живописец, без сомнения, достаточно хорошо
разбиравшийся в христианской агиографии и
однозначно использовавший в надписи по от-
ношению к святым форму множественного
числа. Особо заметим, что крымские эпигра-
фические находки свидетельствуют о хорошей
образованности их авторов [16, с. 101].

Результаты. Проведенное нами иссле-
дование позволяет сделать вывод: фресковая
роспись в храме «Трех всадников» появилась
в один хронологический период с созданием
церковного помещения, вероятно, во второй
половине XIII в. Анализ росписей показыва-
ет, что перед нами три святых воина: Дмит-
рий Солунский, Феодор (Стратилат или Тирон)
и Георгий Победоносец.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 35

ɘ.М. Могариɱев, А.С. ȿргина. Храм «Трех всадников» (Эски-Кермен, Юго-Западный Крым)

ПРИЛОЖЕНИЕ

Рис. 1. Вид на храм «Трех всадников». Фото
Fig. 1. Eski-Kermen. View of the Temple of  “Three Horsemen”. Photo

Рис. 2. Храм «Трех всадников», внутренний вид. Фото
Fig. 2. The Temple of the “Three Horsemen”. The interior view. Photo



36

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Рис. 3. Храм «Трех всадников», внутренний вид. Акварель. Из «Неизданного альбома А.С. Уварова»
Fig. 3. Temple of the “Three Horsemen” interior view. Watercolor after “Unedited album of A.S. Uvarov”



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 37

ɘ.М. Могариɱев, А.С. ȿргина. Храм «Трех всадников» (Эски-Кермен, Юго-Западный Крым)

Рис. 4. Храм «Трех всадников». План. Разрезы
Fig. 4. Temple of the “Three Horsemen”. Plan. Cuts



38

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Рис. 5. Храм «Трех всадников». Прориси надписи:
1 – по Ю.А. Кулаковскому; 2 – По А.Л. Бертье-Далагарду; 3 – По Д.М. Струкову [13]

Fig. 5. Temple of the “Three Horsemen”. Draw the inscriptions:
1 – according to Y.A. Kulakovsky; 2 – according to A.L. Berthier-Dalagard; 3 – according to D.M. Strukov [13]

Рис. 6. Храм «Трех всадников». Прорись изображений по О.И. Домбровскому
Fig. 6. Temple of the “Three Horsemen”. Drawing images according to O.I. Dombrovsky

Рис. 7. Роспись храма «Трех всадников». Акварель. Из «Неизданного альбома А.С. Уварова»
Fig. 7. Temple of the “Three Horsemen”. Watercolor after “Unedited album of A.S. Uvarov”



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 39

ɘ.М. Могариɱев, А.С. ȿргина. Храм «Трех всадников» (Эски-Кермен, Юго-Западный Крым)

Рис. 8. Роспись храма «Трех всадников». Фрагмент. Акварель. Из «Неизданного альбома А.С. Уварова»
Fig. 8. Temple of the “Three Horsemen”. Fragment. Watercolor after “Unedited album of A.S. Uvarov”

Рис. 9. Роспись храма «Трех всадников». Гравюра. Из «Неизданного альбома А.С. Уварова»
Fig. 9. Temple of the “Three Horsemen”. Engraving after “Unedited album of A.S. Uvarov”



40

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Рис. 10. Храм «Трех всадников» по Д.М. Струкову [11]
Fig. 10. Temple of the “Three Horsemen” after D.M. Strukov [11]



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 41

ɘ.М. Могариɱев, А.С. ȿргина. Храм «Трех всадников» (Эски-Кермен, Юго-Западный Крым)

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Айбабин, А. И. Раскопки некрополя у хра-
ма «Трех всадников» на склоне плато Эски-Кермен
/ А. И. Айбабин, Э. А. Хайрединова // Труды Госу-
дарственного Эрмитажа. – 2019. – Т. 99. – С. 266–280.

2. Атанасов, Г. Свети Георги Победоносец.
Култ и образ в православния изток през средновеко-
вието / Г. Атанасов. – София : Зограф, 2001. – 434 с.

3. Виноградов, А. Ю. Эски-Кермен. Строитель-
ная надпись неизвестного, 2 пол. XIII в. / А. Ю. Ви-
ноградов // Древние надписи Северного Причерно-
морья (IOSPE). Т. V. Византийские надписи. – Элект-
рон. текстовые дан. – Режим доступа: http://
iospe.kcl.ac.uk/5.219-ru.html (дата обращения:
20.03.2022). – Загл. с экрана.

4. Волконская, И. Г. Эски-Керменские фрес-
ки. Новые исследования / И. Г. Волконская // Цер-
ковные древности. – Симферополь : Универсум,
2005. – С. 217–239.

5. Воронин, К. В. Стеатитовая икона с обра-
зами великомучеников Федора, Георгия, Дмитрия
из раскопок в Херсонесе и ее культурно-истори-
ческий контекст: изображения триумвирата свя-
тых воинов в христианском искусстве XII–XIII вв.
/ К. В. Воронин // Исторические, культурные, меж-
национальные, религиозные и политические связи
Крыма со Средиземноморским регионом и стра-
нами Востока. – М. : Пробел-2000, 2019. – С. 60–64.

6. Гайдуков, Н. Е. Литургические датировки
некоторых пещерных храмов Таврики / Н. Е. Гайду-
ков // О древностях Южного берега Крыма и гор
Таврических. – Киев : Стилос, 2004. – С. 167–174.

7. Гайдуков, Н. Е. Сакральное пространство и
литургические устройства в доиконоборческих пе-
щерных храмах Юго-Западной Таврики / Н. Е. Гай-
дуков // Иеротопия. – М. : Индрик, 2006. – С. 186–215.

8. Григорович, В. И. Записка антиквара о поез-
дке его на Калку и Калмиус, в Корсунскую землю и на
южные побережья Днепра и Днестра / В. И. Григоро-
вич. – Одесса : Тип. Францова, 1874. – 48 с.

9. Дело Императорской Археологической Ко-
миссии о раскопках художника Д. М. Струкова в гу-
берниях: Московской, Владимирской, Смоленской,
Ярославской, Тульской, Калужской и Кубанской обл.
// Научный архив Института истории материальной
культуры РАН. – Ф. 1. – 1889. – Д. 87. – 90 л.

10. Днепровский, Н. В. Новое в интерпретации
пещерного храма «Трех всадников» на городище
Эски-Кермен / Н. В. Днепровский // Дивногорский
сборник. Вып. 5. – Воронеж : Науч. кн., 2015. – С. 7–35.

11. Днепровский, Н. В. Некоторые проблемы
исследования фрески Эски-Керменского храма
«Трех всадников» / Н. В. Днепровский // Бахчиса-
рай : Археология, история, этнография. – Бахчиса-
рай ; Белгород : Константа, 2018. – С. 55–69.

12. Днепровский, Н. В. К вопросу о строитель-
ной периодизации храма «Трех всадников» на го-
родище Эски-Кермен / Н. В. Днепровский // Спеле-
ология и спелестоология. – 2021. – № 2. – С. 38–58.

13. Днепровский, Н. В. К вопросу о надписи,
обнаруженной В.И. Григоровичем в округе Черкес-
Кермена / Н. В. Днепровский, М. М. Чореф // Мате-
риалы по археологии и истории античного и средне-
векового Крыма. – 2013. – Вып. V. – С. 187–194.

14. Домбровский, О. И. Фрески средневеко-
вого Крыма / О. И. Домбровский. – Киев : Изд-во
АН УССР, 1966. – 110 с.

15. Жарикова, Т. А. Георгий. Иконография
/ Т. А. Жарикова // Православная энциклопедия.
Т. 10. – М. : Православная энциклопедия, 2009. –
Электрон. текстовые дан. – Режим доступа: https://
www.pravenc.ru/text/162188.html (дата обращения:
20.03.2022). – Загл. с экрана.

16. Евдокимова, А. А. Византийские надпи-
си Крыма, формулы и лингвистические особен-
ности / А. А. Евдокимова // Исторические, куль-
турные, межнациональные, религиозные и поли-
тические связи Крыма со Средиземноморским ре-
гионом и странами Востока. – М. : Пробел-2000,
2019. – С. 95–104.

17. Изобразительные материалы к изданию «Со-
брание карт и рисунков к исследованиям о древнос-
тях Южной России и берегов Черного моря, графа
Алексея Уварова» (СПб., 1851–1853). – Электрон. тек-
стовые дан. – Режим доступа: https://catalog.shm.ru/
entity/OBJECT/6236537"kit=625516286	index=32 (дата
обращения: 20.03.2022). – Загл. с экрана.

18. Корхмазян, Э. М. Новые данные о фреске
в Эски-Кермене / Э. М. Корхмазян // Историко-фи-
лологический журнал НАН РА. – 1998. – № 3. –
С. 143–148.

19. Крым. Путеводитель Крымского общества
естествоиспытателей и любителей природы. – Сим-
ферополь : Тип. Губерн. земства, 1914. – 686 с.

20. Латышев, В. В. Сборник греческих надписей
христианских времен из Южной России / В. В. Латы-
шев. – СПб. : Тип. АН, 1896. – 144 с.

21. Латышев, В. В. Заметки к христианским
надписям из Крыма / В. В. Латышев // Записки Одес-
ского общества истории и древностей. – 1897. –
Т. XX. – С. 149–162.

22. Мальгин, А. В. К вопросу об интерпрета-
ции фрески «Храма трех всадников» в Эски-Кер-
мене (по материалам фонда А.Л. Бертье-Делагар-
да архива Крымского республиканского краевед-
ческого музея) / А. В. Мальгин, М. Р. Мальгина //
Известия Крымского республиканского краеведчес-
кого музея. – 1993. – № 2. – С. 4–7.

23. Могаричев, Ю. М. Пещерные сооружения
средневековых городищ Юго-Западного Крыма
(вопросы классификации, хронологии, интерпре-



42

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

тации) / Ю. М. Могаричев // Проблемы истории
«пещерных городов» в Крыму. – Симферополь :
Таврия, 1992. – С. 5–132.

24. Могаричев, Ю. М. К вопросу о периоди-
зации фресковых росписей пещерной церкви
Южного монастыря Мангупа / Ю. М. Могари-
чев, А. С. Ергина // Вестник Волгоградского госу-
дарственного университета. Серия 4, История. Ре-
гионоведение. Международные отношения. –
2019. – Т. 24, № 6. – С. 47–63. – DOI: https://doi.org/
10.15688/jvolsu4.2019.6.4

25. Могаричев, Ю. М. «Пещерные города»
Горной Юго-Западной Таврики в описании
А.С. Уварова / Ю. М. Могаричев. – Симферо-
поль : Бизнес-Информ, 2019. – 344 с.

26. Могаричев, Ю. М. Пещерные церкви Тав-
рики / Ю. М. Могаричев. – Симферополь : Таврия,
1997. – 384 с.

27. Могаричев, Ю. М. Фресковые росписи пе-
щерных церквей Юго-Западной Таврики: версия
И.Э. Грабаря / Ю. М. Могаричев, А. С. Ергина // Вест-
ник Волгоградского государственного университе-
та. Серия 4, История. Регионоведение. Международ-
ные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 116–130. –
DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.8

28. Мусин, А. Е. Литургические особенности
храма / А. Е. Мусин // Археологический альманах. –
2015. – № 32 : Древности Семидворья I. – С. 271–304.

29. Овчинникова, Е. С. Вновь открытый па-
мятник станковой живописи из собрания Государ-
ственного Исторического музея / Е. С. Овчинни-
кова // Византийский временник. – 1976. – Т. 37. –
С. 228–234.

30. Осауленко, ȯ. М. Збираючи мозаʀку знов :
Середньовɿчнɿ фрески Кримськоʀ Готɿʀ / ȯ. М. Осау-
ленко // Collegium. – 2008. – № 24. – С. 127–146.

31. Попов, А. Н. Вторая учебная экскурсия
Симферопольской мужской гимназии / А. Н. По-
пов. – Симферополь : Тавр. губерн. тип., 1888. – 121 с.

32. Репников, Н. И. Материалы к археологичес-
кой карте Юго-Западного нагорья Крыма / Н. И. Реп-
ников // Архив Института истории материальной куль-
туры РАН. – Ф. 10. – Д. 10. – 387 л.

33. Репников, Н. И. Эски-Кермен в свете архе-
ологических разведок 1928–29 гг. / Н. И. Репников
// Известия Государственной академии истории ма-
териальной культуры. Готский сборник. – 1932. –
Т. 12, Вып. 1–8. – С. 107–152.

34. Степаненко, В. П. К иконографии фрески хра-
ма «Трех всадников» под Эски-Керменом / В. П. Сте-
паненко // Материалы по археологии, истории и этног-
рафии Таврии. – 2003. – Вып. X. – С. 452–457.

35. Тункина, И. В. Археолого-этнографичес-
кие исследования Ф.К. Маршала фон Биберштей-
на в Восточном Крыму и на Кавказе в конце XVIII в.
(по неизданным архивным документам) / И. В. Тун-

кина // Человек и древности / отв. ред. И. С. Каме-
нецкий, А. Н. Сорокин. – М. : Гриф и К, 2010. –
С. 588–610.

36. Эрнст, Н. Л. Эски-Кермен и пещерные го-
рода Крыма / Н. Л. Эрнст // Известия Таврического
общества истории, археологии и этнографии. –
1929. – Т. 3 (60). – С. 15–43.

37. Якобсон, А. Л. Средневековый Крым
/ А. Л. Якобсон. – М. ; Л. : Наука, 1964. – 232 с.

38. Яшаева, Т. Наследие византийского Херсо-
на / Т. Яшаева, Е. Денисова, Н. Гинькут, В. Залесская,
Д. Журавлев. – Севастополь : Телескоп ; Остин : Ин-
ститут классической археологии, 2011. – 708 с.

39. Plontke-L�ning, A. Ein Herr vom Éski
Kermen" hberlegungen zum “Dreireiter-Bild” in der
Felskapelle am S�dwesthang des Éski Kermen /
A. Plontke-L�ning // Die Höhensiedlungen im Bergland
der Krim. Umwelt, Kulturaustausch und Transformation
am Nordrand des Byzantinischen Reiches / hrsg. von
S. Albrecht, F. Daim, M. Herdick. – Mainz : Verl. des
Römisch-Germanischen Zentralmuseums, 2013. –
S. 251–269.

REFERENCES

1. Aibabin A.I., Khairedinova E.A. Raskopki
nekropolya u khrama «Trekh vsadnikov» na sklone
plato Eski-Kermen [Excavations of the Necropolis at
the “Three Horsemen” Church at the Slope of the Eski-
Kermen Plateau]. Trudy Gosudarstvennogo Ermitazha
[Proceedings of the State Hermitage], 2019, vol. 99,
pp. 266-280.

2. Atanasov G. Sveti Georgi Pobedonosets. Kult
i obraz v pravoslavniya iztok prez srednovekovieto
[Saint George Triumphant. The Cultus and Image in the
Medieval Eastern Ortodox World]. Sofia, Zograf Publ.,
2001. 434 p.

3. Vinogradov A.Yu. Eski-Kermen. Stroitelnaya
nadpis neizvestnogo, 2 pol. XIII v. [Eski-Kermen.
Building Inscription of an Unknown, 2nd Half of
13 th Century C.E.]. Drevnie nadpisi Severnogo
Prichernomorya �IOSPE�. Vizantiyskie nadpisi
[Ancient Inscriptions on the Northern Black Sea
(IOSPE). Vol. 5. Byzantine Inscriptions]. URL: http://
iospe.kcl.ac.uk/5.219-ru.html (accessed 20 March 2022).

4. Volkonskaya I.G. Eski-Kermenskie freski.
Novye issledovaniya [The Frescoes of Eski-Kermen.
The New Studies]. Tserkovnye drevnosti [The Church
Antiquities]. Simferopol, Universum Publ., 2005,
pp. 217-239.

5. Voronin K.V. Steatitovaya ikona s obrazami
velikomuchenikov Fedora, Georgiya, Dmitriya iz
raskopok v Khersonese i ee kulturno-istoricheskiy
kontekst: izobrazheniya triumvirata svyatykh voinov
v khristianskom iskusstve XII–XIII vv. [A Steatite Icon



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 43

ɘ.М. Могариɱев, А.С. ȿргина. Храм «Трех всадников» (Эски-Кермен, Юго-Западный Крым)

with Images of the Great Martyrs Theodore, George,
Demetrius from the Excavations in Chersonese and its
Cultural and Historical Context: Images of the
Triumvirate of Holy Warriors in Christian Art of
the 12th – 13th Centuries]. Istoricheskie, kulturnye,
mezhnatsionalnye, religioznye i politicheskie svyazi
Kryma so Sredizemnomorskim regionom i stranami
Vostoka [Historical, Cultural, Interethnic, Religious
and Political Ties of Crimea with the Mediterranean
Region and the Countries of the East]. Moscow, Probel-
2000 Publ., 2019, pp. 60-64.

6. Gaydukov N.E. Liturgicheskie datirovki
nekotorykh peshchernykh khramov Tavriki [The
Liturgical Dating of Certain Cave Churches].
O drevnostyakh <uzhnogo berega Kryma i gor
Tavricheskikh [On Antiquities of the Southern Coast
of Crimea and Taurical Mountains]. Kiev, Stilos Publ.,
2004, pp. 167-174.

7. Gajdukov N.E. Sakralnoe prostranstvo i
liturgicheskie ustroystva v doikonoborcheskikh
peshchernykh khramakh Yugo-Zapadnoy Tavriki
[Sacred Space and Liturgical Arrangements of Pre-
Iconoclast Cave Churches in South-West Crimea].
Ierotopiya [Hierotopy]. Moscow, Indrik Publ., 2006,
pp. 186-215.

8. Grigorovich V.I. =apiska antikvara o poezdke
ego na Kalku i Kalmius, v Korsunskuyu zemlyu i na
yuzhnye poberezhya Dnepra i Dnestra [The Note of
Archaist about His Trip to Kalka and Kalmius, Korsun
Lands and the Southern Banks of Dnieper and
Dniester]. Odessa, Tip. Frantsova, 1874. 48 p.

9. Delo Imperatorskoy Arkheologicheskoy
Komissii o raskopkakh khudozhnika D.M. Strukova v
guberniyakh: Moskovskoy, Vladimirskoy, Smolenskoy,
Yaroslavskoy, Tulskoy, Kaluzhskoy i Kubanskoy obl.
[The Case of the Imperial Archaeological Commission
on the Excavations by the Artist D.M. Strukov in the
Provinces. Moscow, Vladimir, Smolensk, Yaroslavl,
Tula, Kaluga and Kuban Regions]. Nauchnyy arckhiv
Instituta istorii materialnoy kultury RAN [Scientific
Archive of the Institute of the History of Material
Culture of the Russian Academy of Sciences], f. 1,
1889, d. 87. 90 l.

10. Dneprovskiy N.V. Novoe v interpretatsii
peshchernogo khrama «Trekh vsadnikov» na
gorodishche Eski-Kermen [The New Approaches in
Interpretation of the “Three Riders” Cave Temple on
the Hill Fort of Eski-Kermen]. Divnogorskiy sbornik
[The Divnogorye Collection], iss. 5, Voronezh, Nauch.
kn. Publ., 2015, pp. 7-35.

11. Dneprovskiy N.V. Nekotorye problemy
issledovaniya freski Eski-Kermenskogo khrama «Trekh
vsadnikov» [Some Problem in Studying Frescoes of
the “Three Horsemen” Temple on Eski-Kermen].
Bakhchisaray: Arkheologiya, istoriya, etnografiya
[Bakhchisaray. Archaeology, History, and

Ethnography]. Bakhchisarai; Belgorod, Konstanta
Publ., 2018, pp. 55-69.

12. Dneprovskiy N.V. K voprosu o stroitelnoy
periodizatsii khrama «Trekh vsadnikov» na
gorodishche Eski-Kermen [To the Question of the
Construction Periodization of the “Three Horsemen”
Temple on the Settlement Eski-Kermen]. Speleologiya
i spelestoologiya [Speleology and Spelestology],
2021, no. 2, pp. 38-58.

13. Dneprovskiy N.V., Choref M.M. K voprosu
o nadpisi, obnaruzhennoy V.I. Grigorovichem v
okruge Cherkes-Kermena [On an Inscription Founded
by V.I. Grogorovich in Cherkes-Kermen Area].
Materialy po arkheologii i istorii antichnogo i
srednevekovogo Kryma [Materials in Archaeology
and History of Ancient and Medieval Crimea], 2013,
iss. 5, pp. 187-194.

14. Dombrovskiy O.I. Freski srednevekovogo
Kryma [The Frescoes of Medieval Crimea]. Kiev, Izd-vo
AN USSR, 1966. 110 p.

15. Zharikova T.A. Georgiy. Ikonografiya
[George. Iconography]. Pravoslavnaya
entsiklopediya [Orthodox Encyclopedia], vol. 10.
Moscow, Pravoslavnaya entsiklopediya Publ., 2009.
URL: https://www.pravenc.ru/text/162188.html
(accessed 20 March 2022).

16. Evdokimova A.A. Vizantiyskie nadpisi
Kryma, formuly i lingvisticheskie osobennosti
[Byzantine Inscriptions from Crimea, Formulas and
Linguistic Features]. Istoricheskie, kulturnye,
mezhnatsionalnye, religioznye i politicheskie svyazi
Kryma so Sredizemnomorskim regionom i stranami
Vostoka [Historical, Cultural, Interethnic, Religious,
and Political Relations of Crimea with
the Mediterranean Region and the Countries of the
East]. Moscow, Probel-2000 Publ., 2019, pp. 95-104.

17. Izobrazitelnye materialy k izdaniyu ©Sobranie
kart i risunkov k issledovaniyam o drevnostyakh
<uzhnoy Rossii i beregov Chernogo morya, grafa
Alekseya Uvarovaª �SPb., 1851–1853� [Visual Materials
for the Publication “Collection of Maps and Drawings
for Research on the Antiquities of Southern Russia and
the Black Sea Shores, Count Alexey Uvarov”
(St. Petersburg, 1851–1853)]. URL: https://catalog.
shm.ru/entity/OBJECT/6236537"kit=625516286	
index=32 (аccessed 20 March 2022).

18. Korkhmazyan E.M. Novye dannye o freske
v Eski-Kermene [The New Data on Eski-Kermen
Frescoes]. Istoriko�filologicheskiy zhurnal NAN RA
[Patma-Banasirakan Handes], 1998, no. 3, pp. 143-148.

19. Krym. Putevoditel Krymskogo obshchestva
estestvoispytateley i lyubiteley prirody [Crimea. Guide
of the Crimean Society of Naturalists and Nature
Lovers]. Simferopol, Tip. Gubern. zemstva, 1914. 686 p.

20. Latyshev V.V. Sbornik grecheskikh nadpisey
khristianskikh vremen iz <uzhnoy Rossii [Collection



44

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

of Greek Inscriptions of Christian Times from Southern
Russia]. St. Petersburg., Tip. AN, 1896. 144 p.

21. Latyshev V.V. Zametki k khristianskim
nadpisyam iz Kryma [Notes to Christian Inscriptions
from Crimea]. =apiski Odesskogo obshchestva istorii
i drevnostey [Proceedings of the Imperial Odessa
Society for History and Antiquities], 1897, vol. 20,
pp. 149-162.

22. Malgin A.V., Malgina M.R. K voprosu ob
interpretatsii freski «Khrama trekh vsadnikov» v Eski-
Kermene (po materialam fonda A.L. Bertye-Delagarda
arkhiva Krymskogo respublikanskogo kraevedcheskogo
muzeya) [On Interpretation of the Fresco of “Tree
Riders Temple” in Eski-Kermen (Based on the
Materials of the A.L. Berthier-Delagard Fund of the
Archive of the Crimean Republican Local History
Museum)]. Izvestiya Krymskogo respublikanskogo
kraevedcheskogo muzeya [Proceedings of Crimean
Republican Local History Museum], 1993, no. 2,
pp. 4-7.

23. Mogarichev Yu.M. Peshchernye sooruzheniya
srednevekovykh gorodishch Yugo-Zapadnogo
Kryma (voprosy klassifikatsii, khronologii, interpretatsii)
[The Cave Constructions of Medieval City-Sites of
SouthWest Crimea (Problems of Classification,
Chronology and Interpretation)]. Problemy istorii
©peshchernykh gorodovª v Krymu [Problems of the
“Cave Town” History in Crimea]. Simferopol, Tavriya
Publ., 1992, pp. 5-132.

24. Mogarichev Yu.M., Ergina A.S. K voprosu o
periodizatsii freskovykh rospisey peshchernoy tserkvi
Yuzhnogo monastyrya Mangupa [Reassessing
the Periodization of Mural Paintings in the Cave
Church of the Southern Mangup Monastery]. Vestnik
Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta.
Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye
otnosheniya [Science Journal of the Volgograd State
University. History. Area Studies. International
Relations], 2019, vol. 24, no. 6, pp. 47-63. DOI: https://
doi.org/10.15688/jvolsu4.2019.6.4

25. Mogarichev Yu.M. ©Peshchernye gorodaª
Gornoy <ugo�=apadnoy Tavriki v opisanii
A.S. Uvarova [“Cave Cities” of the Mountain South-
Western Taurica in the Description by A.S. Uvarov].
Simferopol, Biznes-Inform Publ., 2019. 344 p.

26. Mogarichev Yu.M. Peshchernye tserkvi
Tavriki [The Cave Churches of Taurica]. Simferopol,
Tavriya Publ., 1997. 384 p.

27. Mogarichev Yu.M., Ergina A.S. Freskovye
rospisi peshchernykh tserkvey Yugo-Zapadnoy
Tavriki: versiya I.E. Grabarya [Fresco Paintings of
Southwest Crimea Cave Churches According to Igor
Grabar]. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo
universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie.
Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of
Volgograd State University. History. Area Studies.

International Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 116–
130. DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.8

28. Musin A.E. Liturgicheskie osobennosti
khrama [Liturgical Rituals Practiced in the Church].
Arkheologicheskiy almanakh [Archaeological
Almanac], 2015, no. 32. Drevnosti Semidvorya I,
pp. 271-304.

29. Ovchinnikova E.G. Vnov otkrytyy pamyatnik
stankovoy zhivopisi iz sobraniya Gosudarstvennogo
Istoricheskogo muzeya [New-Opened Historic
Landmark of Easel Painting from the Collection of
Historical State Museum]. Vizantiiskii vremennik,
1976, vol. 37, pp. 228-234.

30. Osaulenko Ye.M. Zbyrayuchi mozayiku znov:
Serednyovichni freski Krymskoyi Gotii [Assembling
the Mosaic Again. The Medieval Frescoes of Crimean
Gothic]. Collegium, 2008, no. 24, pp. 127-146.

31. Popov A.N. Vtoraya uchebnaya ekskursiya
Simferopolskoy muzhskoy gimnazii [The Second
Educational Excursion of the Simferopol Male
Gymnasium]. Simferopol, Tavr. gubern. tip., 1888.
121 p.

32. Repnikov N.I. Materialy k arkheologicheskoy
karte Yugo-Zapadnogo nagorya Kryma [The Matters
on the Archeological Map of Southwest Plateau of
Crimea]. Arkhiv Instituta istorii materialnoy kultury
RAN [Archive of the Institute of History of the Material
Culture of the Russian Academy of Science], f. 10,
d. 10. 387 l.

33. Repnikov N.I. Eski-Kermen v svete
arkheologicheskikh razvedok 1928–29 gg. [Eski-
Kermen in the Light of Archaeological Exploration at
1928–1929]. Izvestiya Gosudarstvennoy akademii
istorii materialnoy kultury. Gotskiy sbornik
[Proceedings of the State Academy of the History of
Material Culture. Gothic Collection], 1932, vol. 12,
iss. 1–8, pp. 107-152.

34. Stepanenko V.P. K ikonografii freski khrama
«Trekh vsadnikov» pod Eski-Kermenom [On
Iconography of Fresco in the Church of «Three Riders»
near Eski-Kermen]. Materialy po arkheologii, istorii
i etnografii Tavrii [Materials on Archaeology, History
and Ethnography of Tauria], 2003, iss. 10, pp. 452-457.

35. Tunkina I.V. Arkheologo-etnograficheskie
issledovaniya F.K. Marshala fon Bibershteyna v
Vostochnom Krymu i na Kavkaze v kontse XVIII v.
(po neizdannym arkhivnym dokumentam)
[Archaeological and Ethnographic Research of
F.K. Marshal von Bieberstein in the Eastern Crimea and
the Caucasus at the End of the 18th Century (According
to Unpublished Archival Documents)]. Chelovek i
drevnosti [Man and Antiquities]. Moscow, Grif i K Publ.,
2010, pp. 588-610.

36. Ernst N.L. Eski-Kermen i peshchernye
goroda Kryma [Eski-Kermen and Crimean Cave
Towns]. Izvestiya Tavricheskogo obshchestva istorii,



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 45

ɘ.М. Могариɱев, А.С. ȿргина. Храм «Трех всадников» (Эски-Кермен, Юго-Западный Крым)

arkheologii i etnografii [News of the Tauride Society
of History, Archaeology and Ethnography], 1929,
vol. 3 (60), pp. 15-43.

37. Yakobson A.L. Srednevekovyy Krym
[The Medieval Crimea]. Moscow, Leningrad,
Nauka Publ., 1964. 232 p.

38. Yashaeva T., Denisova E., Ginkut N.,
Zalesskaya V., Zhuravlev D. Nasledie vizantiyskogo
Khersona [The Heritage of Byzantine Kherson].

Information About the Authors

<uriy M. MoJaricheY, Doctor of Sciences (History), Professor, Leading Researcher, Institute of
Archaeology of Crimea of the Russian Academy of Sciences, Prosp. Akademika Vernadskogo, 2, 295007
Simferopol, Russian Federation; Head of the Humanity and Social Science Department, Crimean
Republican Institute of Postgraduate Pedagogical Education, Lenina St, 15, 295000 Simferopol, Russian
Federation, mogara@rambler.ru, https://orcid.org/0000-0001-6057-2316

Alena S. ErJina, Head of the Department of Postgraduate Studies, Lecturer, Department of Painting,
Saint Petersburg State Academy of Arts and Design named after A.L. Stieglitz, Solyanoy Lane, 13, 191028
Saint Petersburg, Russian Federation, yergina.alyona@gmail.com, https://orcid.org/0000-0001-7988-0415

Информация об автораɯ

ɘриɣ Миронович Моɝаричев, доктор исторических наук, профессор, ведущий науч-
ный сотрудник, Институт археологии Крыма РАН, просп. Академика Вернадского, 2, 295007
г. Симферополь, Российская Федерация; заведующий кафедрой социального и гуманитарно-
го образования, Крымский республиканский институт постдипломного педагогического об-
разования, ул. Ленина, 15, 295051 г. Симферополь, Российская Федерация, mogara@rambler.ru,
https://orcid.org/0000-0001-6057-2316

Алена Серɝеевна Ерɝина, заведующая отделом аспирантуры, преподаватель кафед-
ры живописи, Санкт-Петербургская государственная художественно-промышленная акаде-
мия им. А.Л. ɒтиглица, пер. Соляной, 13, 191028 г. Санкт-Петербург, Российская Федерация,
yergina.alyona@gmail.com, https://orcid.org/0000-0001-7988-0415

Sevastopol, Teleskop Publ.; Ostin, Institut klassicheskoy
arkeologii, 2011. 708 p.

39. Plontke-L�ning A. Ein Herr vom Éski Kermen"
hberlegungen zum “Dreireiter-Bild” in der Felskapelle
am S�dwesthang des Éski Kermen. Die
H|hensiedlungen im Bergland der Krim. UmZelt,
Kulturaustausch und Transformation am Nordrand
des Byzantinischen Reiches. Mainz, Verl. des Römisch-
Germanischen Zentralmuseums, 2013, S. 251-269.



¤
�А

йб
аб

ин
 А

.И
., 

Х
ай

ре
ди

но
ва

 Э
.А

., 
20

22

46 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.4

UDC 94“04/14”:2-526.5 Submitted: 20.04.2022
LBC 63.3(0)4-7 Accepted: 27.04.2022

%<=A1TI1E LIGHTI1G 'EVICES FROM THE MAI1 %ASILICA OF THE CIT<
O1 THE ESKI�KERME1 PLATEA8 �

Aleksandr I. Aibabin
Institute of Archaeology of Crimea of the Russian Academy of Sciences, Simferopol, Russian Federation

El]ara A. KhairedinoYa
Institute of Archaeology of Crimea of the Russian Academy of Sciences, Simferopol, Russian Federation

Abstract. Introduction. The light played a big role in Byzantine culture. It was an integral part of the original
architectural, artistic and symbolic design of the temple. For additional lighting inside the temple, polycandyla,
lampadophoroi and candlesticks were used. Lighting devices are depicted on Byzantine mosaics, frescoes, icons,
textiles and in manuscripts. Information about lighting devices is also contained in the typicons. Method. In 1930
and 2019–2021, during the excavations of the basilica erected by the Byzantines at the end of the 6th century on the
Eski-Kermen plateau, fragments of Byzantine bronze candlesticks and a polycandylon were found. Their study is
important for the reconstruction of the interior decoration of the once rich main city temple. Analysis and Results.
These candlesticks and a polycandylon are only a small part of the lighting equipment of the main basilica of the
city on the Eski-Kermen plateau. The considered lamps give an idea of the complex of church lighting, which was
known only by mentions in monastic inventory inventories and typicons of the late 11th – 13th centuries. The increase
in the value of candles in the artificial lighting of churches is a characteristic feature of the Komnenos period, which
is intensified under the Palaiologoi. Apparently, a new set of lamps began to be used in the main basilica after its
reconstruction.

Key words: light, Eski-Kermen, basilica, polycandylon, candlestick, typicon.

Citation. Aibabin A.I., Khairedinova E.A. Byzantine Lighting Devices from the Main Basilica of the City on
the Eski-Kermen Plateau. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya.
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area
Studies. International Relations], 2022, vol. 27, no. 6, pp. 46-56. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2022.6.4

УДК 94“04/14”:2-526.5 Дата поступления статьи: 20.04.2022
ББК 63.3(0)4-7 Дата принятия статьи: 27.04.2022

ВИЗАНТИЙСКИЕ ОСВЕТИТЕЛЬНɕЕ ПРИȻОРɕ ИЗ ȽЛАВНОЙ ȻАЗИЛИКИ
ȽОРОȾА НА ПЛАТО ɗСКИ�КЕРМЕН �

Александр Ильич Аɣбабин
Институт археологии Крыма РАН, г. Симферополь, Российская Федерация

ɗльзара Аɣдеровна ɏаɣрединова
Институт археологии Крыма РАН, г. Симферополь, Российская Федерация

Аннотация. В византийской культуре свет играл большую роль. Он являлся неотъемлемой частью
первоначального архитектурно-художественного и символического замысла храма. Для дополнительного
освещения внутри храма использовали поликандилоны, лампадофоры и подсвечники. Осветительные при-
боры изображены на византийских мозаиках, фресках, иконах, текстиле и в рукописях. Информация об осве-
тительных приборах содержится и в типиконах. В 1930 и 2019–2021 гг. в ходе раскопок базилики, возведенной



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 47

А.И. Аɣɛаɛин, ɗ.А. ɏаɣрединова. Византийские осветительные приборы из главной базилики

византийцами в конце VI в. на плато Эски-Кермен, найдены фрагменты византийских бронзовых подсвечни-
ков и поликандилона. Их изучение важно для реконструкции внутреннего убранства некогда богатого главно-
го городского храма. Публикуемые подсвечники и поликандилон – лишь малая часть осветительного инвен-
таря главной базилики города на плато Эски-Кермен. Рассмотренные светильники дают представление о
комплексе церковного освещения, который был известен только по упоминаниям в монастырских описях
инвентаря и типиконах конца XI–XIII века. Увеличение значения свечей в искусственном освещении церк-
вей – это характерная черта для периода Комнинов, которая усиливается при Палеологах. Видимо, новый
комплекс светильников начали использовать в главной базилике после ее реконструкции. Вклад авторов.
А.И. Айбабиным дана историческая интерпретация находок, Э.А. Хайрединовой выполнена реконструкция
осветительных приборов и выявлен круг их аналогий.

Ключевые слова: свет, Эски-Кермен, базилика, поликандилон, подсвечник, типикон.

Цитирование. Айбабин А. И., Хайрединова Э. А. Византийские осветительные приборы из главной
базилики города на плато Эски-Кермен // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4,
История. Регионоведение. Международные отношения. – 2022. – Т. 27, № 6. – С. 46–56. – DOI: https://doi.org/
10.15688/jvolsu4.2022.6.4

Введение. В византийской культуре
свет играл большую роль.  Он являлся
неотъемлемой частью первоначального архи-
тектурно-художественного и символического
замысла храма. Свет, освещение и возжига-
ние различных светильников и свечей в опре-
деленные моменты были важным элементом
богослужения [5, с. 98–99]. Поликандилоны,
лампадофоры и подсвечники использовали для
дополнительного освещения внутри храма.
Архиепископу Симеону Солунскому (Фесса-
лоникийскому – Συμεών Ĭεσσαλονίκης 
Μυσταγωγός, первая треть XV в.) подвешен-
ные светильники напоминали звезды [2, с. 85].
Типиконы и дарственные надписи показыва-
ют, что многие светильники жертвовали слу-
жители церкви и миряне [24, p. 1227–1228].
В новелле Юстиниана I от 538 г. подчеркива-
лась важность предоставления доходов для
поддержания освещения в церкви: «Церков-
ное благоустройство, говорил он, есть опора
империи» [6, с. 326]. Осветительные приборы
изображены на византийских мозаиках, фрес-
ках, иконах, текстиле и в рукописях (рис. 1, 1,
2, 2а). Информация об осветительных прибо-
рах содержится и в типиконах.

Метод. В 1930 и 2019–2021 гг. в ходе
раскопок базилики, возведенной византийца-
ми в конце VI в. на плато Эски-Кермен, най-
дены фрагменты бронзовых подсвечников и
поликандилона (рис. 2; 3) [1, с. 9; 9, с. 128]. Их
изучение важно для реконструкции внутрен-
него убранства некогда богатого главного го-
родского храма.

Анализ. В северо-западном углу площа-
ди перед базиликой, в слое ее разрушения кон-

ца XIII в. и над плитовым перекрытием моги-
лы 11/2021 обнаружены детали двух бронзо-
вых подсвечников: заостренный граненый
стержень с насаженной чашечкой (рис. 2, 1) и
обломок такой же чашечки (размер
3,0 î 4,5 см; рис. 2, 2). Массивный, квадрат-
ный в сечении стержень для крепления круп-
ной свечи (высота – 8,4 см, толщина – 0,5–
2,0 см) отлит со сферической нижней частью
и выступом для фиксации чашечки. Полусфе-
рическая чашечка, в которую стекал расплав-
ленный воск от свечи (диаметр – 6,7 см, вы-
сота – 1,4 см), сделана с рельефным горизон-
тальным бортиком и плоским дном с квад-
ратным отверстием в центре. В нижней час-
ти она декорирована врезными концентричес-
кими кругами. В 1930 г. нашли аналогичные
детали подсвечника: чашечку со стержнем
для свечи (высота стержня – 9,2 см, диаметр
чашечки – 7,1 см; рис. 2, 3) и отдельный стер-
жень (высота – 9,4 см; рис. 2, 4).

Подобные по форме и конструкции под-
свечники имели широкое распространение в
средневизантийское время. Они известны в
Коринфе [13, р. 128, 143, Cat. Nr. 863, 1053,
1054, pl. 63, 72], Амории – в церкви нижнего
города X–XI вв. [16, p. 133, fig. 4–6], Эфесе –
в базилике Святого Иоанна [20, S. 151, 194,
Kat. Nr. A52-54, V5, Taf. 80, 106, Farbtaf. 87,
112], а также в Гортине (Крит) – в базилике
Святого Тита [25, p. 114, fig. 27–28].

В византийских церквях свечи использо-
вались в светильниках трех типов: 1 – в отдель-
но стоящих канделябрах; 2 – на длинных плас-
тинчатых подставках, укрепленных на темпло-
не; 3 – в хоросе, центральной большой люстре.



48

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Отдельно стоящий на полу канделябр –
так называемый мануалий (μανουάλιον) – имел
высокую подставку-ножку, на вершине кото-
рой укреплялся бронзовый диск с напаянны-
ми по диаметру чашечками с шипом по цент-
ру для свечи [25, p. 108, 117, fig. 10, note 35; 17,
p. 161]. По наблюдениям Л. Пети, первона-
чально манулиями именовали сами стеклянные
или металлические чашечки-подставки под
свечи с отверстием в центре, в которые сте-
кали капли воска или жира от свечи, тогда как
большой светильник в виде металлической
колонны, на вершине которой фиксировался
диск с подставками под свечи, именовали ки-
ростатоном (κηροστάτον) [18, p. 143–144].
В письменных источниках различаются боль-
шие канделябры-мануалии, устанавливавши-
еся перед темплоном или иконами, и порта-
тивные, которые использовались в процесси-
ях [15, p. 38, note 3; 17, p. 161]. В качестве
примера мануалия можно привести ажурный
диск из Гортины, из базилики Святого Тита,
отнесенный М. Ксантопулу к группе изделий
конца XI – начала XIII в. [25, p. 106, 108, 117,
fig. 10]. По краю этого диска напаяны девять
чашечек-подставок под свечи, по форме и кон-
струкции аналогичные публикуемым из Эски-
Кермена.

Светильники типа 2, называемые в пись-
менных источниках ламна (λάμναι) или коз-
метариция (κοσμηταρίτȟιν), получили широ-
кое распространение в конце XI–XIII в. [18,
р. 144; 11, p. 480, Nr. 3; 19, р. 443–446]. Они
представляют собой длинные узкие бронзо-
вые пластины – гладкие или ажурные, кре-
пившиеся к темплону (λάμναι των τȑμπλων)
по обе стороны от центральных дверей при
помощи специальных держателей, оформлен-
ных в виде сжатой в кулак кисти руки [18,
р. 144; 19, р. 443–446]. Сверху к этим метал-
лическим полосам на равном расстоянии
друг от друга припаивались чашечки-под-
ставки, в которых устанавливались свечи,
образуя прямой ряд. Детали таких светиль-
ников найдены в Турции, в провинции Эдир-
не – среди руин церкви в деревне Харала Ка-
леси (византийская Гарелла) [19, p. 443–446],
в Болгарии – в Силистре (Дристр), около се-
верной стены кафедрального храма XI–
XIV вв. [3, с. 132–145], а также в Херсоне –
в квартале XXXVI в слое разрушения конца

XIII в. [22, р. 141, fig. 7]. Херсонская лампа
сделана с центральной частью в виде арки.
Реконструируемая длина всего изделия со-
ставляла около 2,9 м, на его поверхности
можно было разместить до пятнадцати све-
чей, для которых сделали чашечки-подстав-
ки со стержнем в центре. Свечи располага-
лись на расстоянии 13–15 см друг от друга.

В коллекции Государственного археоло-
гического музея в г. Мюнхене (Archäologische
Staatssammlung) хранятся фрагменты подоб-
ного светильника Хȱȱȱ в., точное место наход-
ки которого не известно [14, S. 102–107, Kat.
Nr. 138–139]. На его верхней стороне, поми-
мо чашечек для свечей, размещены кресты,
на концах которых сделаны небольшие круг-
лые выступы [14, S. 104–106, Kat. Nr. 139–
2,4,7].

Найденные на плато Эски-Кермен дета-
ли подсвечников также могли размещаться на
большой люстре – хоросе (χορός), освещав-
шей центральную часть базилики. Основу хо-
роса составлял металлический обруч или со-
бранный из отдельных узких пластин октагон,
к которому сверху были припаяны чашечки-
подставки под свечи, а снизу на цепях подве-
шивались поликандилоны со стеклянными
лампадами [11, p. 480, Nr. 5, 482]. Пластины,
образующие основу хороса, могли быть офор-
млены в едином стиле с лампой, освещавшей
темплон.

На центральной площади перед базили-
кой, в слое ее разрушения и в грунте над пере-
крытием одной из плитовых могил XIV в., впу-
щенных в этот слой, найдены четыре фрагмента
поликандилона (рис. 3, 1–4), сделанного из
бронзы в виде ажурного диска, с полусфери-
ческой центральной частью (рис. 3, А). Соглас-
но типиконам и описям церковного имущества
XI–XII вв., поликандилоном (πολυκάνδηλον)
называлась висевшая на цепях бронзовая
люстра со стеклянными лампадами, объеди-
ненными общей подставкой [15, p. 38, note 30;
11, p. 480, Nr. 4; 17, р. 161]. В отечественной
византинистике такие люстры принято назы-
вать лампадофорами [4, с. 611; 7, с. 138–139,
№ 265]. Судя по найденному обломку диска
(размером 4,8 х 5,0 см; рис. 3, 1), край поли-
кандилона был украшен бордюром из стили-
зованных трилистников, образованных чере-
дующимися овальными и треугольными выс-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 49

А.И. Аɣɛаɛин, ɗ.А. ɏаɣрединова. Византийские осветительные приборы из главной базилики

тупами, подчеркнутыми двумя рядами круг-
лых и трапециевидных отверстий. Пластин-
чатые кольца для стеклянных лампад на дис-
ке чередуются со стилизованными трилист-
никами, на обратной стороне которых напая-
ны массивные петли (размер – 1,2–1,7 см, тол-
щина – 0,8 см) для крепления цепи. От цент-
ральной полусферической части поликандило-
на сохранилось три изогнутых фрагмента:
два – в виде пересекающихся, прямоугольных
в сечении стержней с заостренным выступом,
имитирующих виноградную лозу с усиком
(длина – 3,0 и 3,7 см, толщина – 0,5 см; рис. 3,
2, 3), один – в форме стилизованной виног-
радной грозди (размер – 2,4 î 3,5 см, толщи-
на – 0,5 см; рис. 3, 4).

В качестве ближайших аналогий публи-
куемой находки из Эски-Кермена следует ука-
зать два поликандилона. Один из них якобы
происходит из Константинополя и хранится в
коллекции Дамбартон Оукс (рис. 1, 3) [21,
р. 42, No. 44, pl. XXXI], второй, место находки
которого неизвестно, – в коллекции Закоса
(рис. 3, А) [23, S. 101–102, Kat. Nr. IV.68, Taf. 65,
1]. Подобная по конструкции, но отличающа-
яся декором люстра неизвестного происхож-
дения хранится в коллекции Лувра [12, p. 187,
fig. 2, c; 26, р. 306, LU5.018].

М. Ксантопулу выделила поликандило-
ны в виде ажурного диска с полусферической
центральной частью с растительным декором
в тип 5 и привела убедительные аргументы в
пользу того, что эти изделия, датировавшие-
ся прежде ранневизантийским временем, сле-
дует отнести к средневизантийскому перио-
ду [26, р. 51–52, 305–306, LU5.017–5.021,
fig. 88]. В Византии в IX–XI вв. существова-
ли и другие разновидности поликандилонов –
сделанные в форме диска, но без полусфери-
ческой чаши по центру, имевшие по краю, как
и экземпляр из Эски-Кермена, ажурный бор-
дюр из чередующихся полукруглых, овальных
выступов и круглых отверстий [13, p. 128, Cat.
Nr. 860, pl. 63; 10, Εικ. 1, 7, 10, 11; 27, р. 149,
150, fig. 1–3]. Много однотипных люстр обна-
ружено в культовых постройках [26, р. 66–67,
tabl. 7]. Судя по конструкции диска, в поли-
кандилон могли вставить от шести до девяти
стеклянных лампад. Л. Пети подчеркивал, что
поликандилоны использовались исключитель-
но для стеклянных лампад, заполненных мас-

лом [18, р. 128]. Возможно, что в центральной
части в широкое круглое отверстие или в ажур-
ную полусферическую чашу помещалось
страусиное яйцо, привезенное из святых
мест [8, с. 123].

Описанные подсвечники и поликанди-
лон – лишь малая часть осветительного ин-
вентаря главной базилики города на плато
Эски-Кермен. Так, базилика Святого Тита в
Гортине площадью около 255 м2 в средневи-
зантийское время освещалась как минимум
тридцатью бронзовыми светильниками, лю-
страми и различными канделябрами. Соглас-
но типикону XII в. монастыря Христа Пан-
тократора, входившая в монастырский ком-
плекс церковь Богоматери Милостивой, рав-
ная по площади (около 320 м2) главной бази-
лике на плато Эски-Кермен (включая нар-
текс), освещалась сорока восемью подвес-
ными лампами и несколькими люстрами [25,
p. 115].

Рассмотренные светильники дают пред-
ставление о комплексе церковного освеще-
ния, который был известен только по упоми-
наниям в монастырских описях инвентаря и
типиконах конца XI – XIII века. Увеличение
значения свечей в искусственном освещении
церквей – это характерная черта для перио-
да Комнинов, которая усиливается при Па-
леологах. Появление нового ансамбля брон-
зовых деталей в конце XI – начале XII в. свя-
зано с эволюцией литургической и религиоз-
ной практик. Мастера по бронзовым издели-
ям работали вместе с архитекторами и
скульпторами, чтобы адаптировать новый
тип светильников к архитектурным формам
и скульптурному декору. Так, карниз служил
для фиксации октогональной конструкции хо-
роса, являвшегося подставкой для рядов све-
чей, тогда как для темплона было разрабо-
тано продольное устройство, состоящее из
металлических полос – подставок под све-
чи. Свечи и масляные лампы на темплоне
дополнялись стоящими на полу с двух сторон
от святилища и перед почитаемыми иконами
мануалиями с ажурными дисками, на которых
могли фиксироваться как свечи, так и сосуды
для масляных ламп [19, р. 451]. Публикуемые
находки позволяют воссоздать элементы
внутреннего убранства главного городского
храма на плато Эски-Кермен.



50

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Результаты. Выполненное А.В. Анти-
пенко сравнительное исследование состава
материала поликандилонов, происходящих с
территории Византийской империи и из глав-
ного храма Эски-Кермена, показывает, что
для их изготовления применялись аналогич-
ные медные сплавы со свинцом, оловом и
цинком. Светильники из главного храма на
плато Эски-Кермен, скорее всего, изготовле-
ны в византийских мастерских. Как мы ви-
дим, в приграничной провинции в Горном
Крыму в Восточной Римской Империи для
освещения храма использовали тот же набор
светильников, что и в храмах на территории
империи.

Видимо, новый, характерный для перио-
да Комнинов, комплекс светильников начали
использовать в главной базилике после ее ре-
конструкции.

ПРИɆЕɑАНИЕ

1 Исследование выполнено при финансовой
поддержке РНФ в рамках проекта № 20-18-00076
«Эволюция городов на Внутренней гряде Крымс-
ких гор в средние века и новое время».

The study was funded by the Russian Science
Foundation according to the research project No. 20-18-
00076 “The evolution of cities on the Inner ridge of the
Crimean Mountains in the Middle Ages and modern times”.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 51

А.И. Аɣɛаɛин, ɗ.А. ɏаɣрединова. Византийские осветительные приборы из главной базилики

ПРИЛОЖЕНИЕ

Рис. 1. Изображения осветительных приборов на византийских миниатюрах (1, 2)
и поликандилон из коллекции Дамбартон Оукс (3):

1, 2 – миниатюры из Голмилий о житии Богородицы Иакова Коккиновафского (список второй четверти XII в.
из Ватиканской апостольской библиотеки, Vat. Gr. 1162, fol. 68v, 92r); 2а – деталь миниатюры с осветительными

приборами; 3 – поликандилон (по: [10, Εικ. 8])

Fig. 1. Images of lighting fixtures on Byzantine miniatures (1, 2) and polycandilon
from the Dumbarton Oaks collection (3):

1, 2 – miniatures from the Holmilia about the life of the Virgin of Jacob Kokkinovafsky (list of the second quarter
of the 12th century from the Vatican Apostolic Library, Vat. Gr. 1162, fol. 68v, 92r); 2a – detail of the miniature

with lighting devices; 3 – polycandilon (according to: [10, Εικ. 8])



52

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Рис. 2. Бронзовые чашечки-подставки со стержнем для свечи, найденные в слое разрушения конца XIII в.
на центральной площади (1, 2) и в главной базилике (3, 4) города на плато Эски-Кермен

(фото Э.А. Хайрединовой)
Fig. 2. Bronze cups-stands with a candle rod found in the destruction layer of the late 13th century on the central

square (1, 2) and in the main basilica (3, 4) of the city on the Eski-Kermen plateau
(photo by E.A. Khairedinova)



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 53

А.И. Аɣɛаɛин, ɗ.А. ɏаɣрединова. Византийские осветительные приборы из главной базилики

Рис. 3. Фрагменты бронзового поликандилона (1–4), найденные в слое разрушения конца XIII в.
на центральной площади города на плато Эски-Кермен и аналогичный целый поликандилон

из коллекции Закоса (А):
1–4 – фото Э.А. Хайрединовой; А – по: [23, S. 101–102, Kat. Nr. IV.68, Taf. 65, 1]

Fig. 3. Fragments of a bronze polycandilon (1–4) found in the destruction layer of the end of the 13th century
in the central square of the city on the Eski-Kermen plateau and a similar whole polycandilon

from the collection of Zakos (A):
1–4 – photo by E.A. Khairedinova; A – by: [23, S. 101–102, Kat. Nr. IV.68, Taf. 65, 1]



54

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Айбабин, А. И. Изучение центральной ча-
сти города на плато Эски-Кермен / А. И. Айбабин
// Итоги археологических исследований централь-
ной части города на плато Эски-Кермен в 2018–
2020 гг. / отв. ред. Э. А. Хайрединова. – Симферо-
поль : Антиква, 2021. – С. 5–25. – (Материалы Эски-
Керменской экспедиции ; вып. I).

2. Адашинская, А. А. Организация света в ви-
зантийском храмовом пространстве на материале
ктиторских типиконов / А. А. Адашинская // Огонь
и свет в сакральном пространстве : материалы Меж-
дунар. симп. / ред.-сост. А. М. Лидов. – М. : Инд-
рик, 2011. – С. 85–94.

3. Атанасов, Г. Бронзова ръка – държател
на масивен свещник (ламна, козметариция") от
средновековния катедрален храм на Дръстър (Си-
листра) / Г. Атанасов // Преслав. – 2013. – Т. 7. –
С. 132–145.

4. Банк, А. В. Прикладное искусство / А. В. Банк
// Культура Византии: IV – первая половина VII в.
/ ред. З. В. Удальцова. – М. : Наука, 1984. – С. 596–613.

5. Бычков, В. В. Византийская эстетика /
В. В. Бычков. – М. : Искусство, 1977. – 200 с.

6. Диль, ɒ. Юстиниан и византийская циви-
лизация в VI веке / ɒ. Диль. – СПб. : Типография
Альтшулера Фонтанка, 1908. – 687 с.

7. Залесская, В. Н. Памятники византийского
прикладного искусства IV–VII веков / В. Н. Залес-
ская. – СПб. : Изд-во Гос. Эрмитажа, 2006. – 272 с.

8. Тодоровиʄ Д. Налази из старе Солунске
левнице / Д. Тодоровиʄ // Хиландарски Зборник. –
1991. – Т. 8. – С. 99–124.

9. Хайрединова, Э. А. Археологические рас-
копки центральной части города на плато Эски-Кер-
мен в 2018–2020 гг. / Э. А. Хайрединова // Итоги
археологических исследований центральной части
города на плато Эски-Кермен в 2018–2020 гг. / отв.
ред. Э. А. Хайрединова. – Симферополь : Антиква,
2021. – С. 26–143. – (Материалы Эски-Керменской
экспедиции ; вып. I).

10. ΒερȪκοκου, Μ. «Ȁαι ȑγεινε φως». ΔȪο με-
σοȕυζαντινά πολυκάνδηλα του Μουσείου Μπενάκη
/ M. ΒερȪκοκου // Μουσείο Μπενάκη. – 2013. – № 8. –
Р. 91–115.

11. Bouras, L. Byzantine Lighting Devices / L. Bouras
// Jahrbuch der österreichischen Byzantinistik. – 1982. –
Vol. 32, № 3. – S. 479–491.

12. Chevalier, P. Les luminaires paléochrétiens de
Dalmatie Romaine / P. Chevalier // Vjesnik za
arheologiju i historiju dalmatinsku. – 1997–1998. –
No. 90–91. – S. 161–199.

13. Davidson, G. R. The Minor Objects. Corinth XII
/ G. R. Davidson. – Princeton : American School of
Classical Studies at Athens, 1952. – XIV, 366 p.

14. Die Welt von Byzanz. Europas östliches Erbe
/ hrsg. L. Wamser. – M�nchen : Theiss, 2004. – 475 S.

15. Gautier, P. Le typikon du Christ Sauveur
Pantocrator  / P. Gautier  // Revue des études
byzantines. – 1974. – T. 32. – Р. 1–145.

16. Lightfoot, Ch. S. Lighting Devices Found at
Byzantine Amorium (Turkey) / Ch. S. Lightfoot // Glass,
Wax and Metal. Lighting technologies in Late Antique,
Byzantine and medieval times / ed. by I. Motsianos,
K. S. Garnett. – Oxford : Archaeopress Archaeology,
2019. – Р. 32–137.

17. Parani, M. Un exemple d’inventaire d’objets
liturgiques : Le testament d’Eustathios Bowlas (avril
1059) / M. Parani, B. Pitarakis, J.-M. Spieser // Revue
des études byzantines. – 2003. – T. 61. – Р. 143–165.

18. Petit, L. Le monastqre de Notre Dame de Pitié
/ L. Petit // Известия Русского археологического ин-
ститута в Константинополе. – 1900. – T. VI, вып. 1. –
Р. 1–153.

19. Pitarakis, B. Bras de lumiqre sur le templon
médiéval (XIe–XIIIe siqcle): un dispositif en bronze
inédit au Musée archéologique d’Edirne / B. Pitarakis
// Travaux et Mémoires. – 2016. – Vol. 20/2. – P. 435–452.

20. P�lz, A. M. Byzantinische Kleinfunde aus
Ephesos. Ausgewählte Artefakte aus Metall, Bein und
Glas / A. M. P�lz. – Vien : Verlag der gsterreichischen
Akademie der Wissenschaften, 2020. – 367 S.

21. Ross, M. Catalogue of the Byzantine and Early
Mediaeval Antiquities in the Dumbarton Oaks
Collection. Vol. I / M. Ross. – Washington : Harvard
University, 1962. – 115 p.

22. Ryzhov, S. Church Lighting in Byzantine
Cherson / S. Ryzhov, T. Yashaeva // Glass, Wax and
Metal. Lighting technologies in Late Antique,
Byzantine and Medieval Times / ed. by I. Motsianos,
K. S. Garnett. – Oxford : Archaeopress Archaeology,
2019. – Р. 138–148.

23. Spätantike und Byzanz. Bestandskatalog
Badisches Landesmuseum Karlsruhe Objekteaus Bein,
Elfenbein, Glas, Keramik, Metall und Stein / hrsg.
F. Daim, B. Fourlas, K. Horst, V. Tsamakda. – Mainz :
Verlag des Römisch-Germanischen Zentralmuseums,
2017. – 249 S.

24. The Oxford Dictionary of Byzantium. Vol. 2
/ ed. A. P. Kazdan. – New York; Oxford : Oxford
University Press., 1991. – 1473 p.

25. Xanthopoulou, M. Le mobilier ecclésiastique
métallique de la basilique de Saint-Tite à Gortyne (Crqte
central) / M. Xanthopoulou // Cahiers archéologiques. –
1998. – No. 46. – P. 103–119.

26. Xanthopoulou, M. Les lampes en bronze à
l’époque paléochrétienne / M. Xanthopoulou. –
Turnhout : Brepols Publishers, 2010. – 352 p. –
(Bibliothqque de l’Antiquité tardive ; vol. 16).

27. Verykokou, M. Problems of Methodology in
the Dating of Byzantine Polykandela : The Benaki



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 55

А.И. Аɣɛаɛин, ɗ.А. ɏаɣрединова. Византийские осветительные приборы из главной базилики

Museum Examples / M. Verykokou // Glass, Wax and
Metal. Lighting Technologies in Late Antique,
Byzantine and Medieval Times / eds. I. Motsianos,
K. S. Garnett. – Oxford : Archaeopress Archaeology,
2019. – Р. 149–153.

REFERENCES

1. Aibabin A.I. Izuchenie tsentralnoy chasti
goroda na plato Eski-Kermen [Research the Central
Part of the City on the Eski-Kermen Plateau]. Itogi
arkheologicheskikh issledovaniy tsentralnoy chasti
goroda na plato Eski�Kermen v 2018–2020 gg.
[Results of Archaeological Research of the Central Part
of the City on the Eski-Kermen Plateau in 2018–2020].
Simferopol, Antikva Publ., 2021, pp. 5-25. (Materialy
Eski-Kermenskoy ekspeditsii [Materials of the Eski-
Kermen Expedition]; iss. 1).

2. Adashinskaya A.A. Organizatsiya sveta v
vizantiyskom khramovom prostranstve na materiale
ktitorskikh tipikonov [The Arrangement of Lighting in
the Byzantine Founder’s Typika]. Ogon i svet v
sakralnom prostranstve: materialy Mezhdunar. simp.
[Light and Fire in the Sacred Space. Proceedings of the
International Symposium]. Moscow, Indrik Publ., 2011,
pp. 85-94.

3. Atanasov G. Bronzova raka – darzhatel na
masiven sveshtnik (lamna, kozmetaritsiya") ot
srednovekovniya katedralen hram na Drastar
(Silistra) [Bronze Hand – a Shank of a Massive
Candlestick from the Medieval Cathedral in Drastar
(Silistra )]. Preslav, 2013, vol. 7, pp. 132-145.

4. Bank A.V. Prikladnoe iskusstvo [Applied Art].
Kultura Vizantii: IV – pervaya polovina VII v. [The
Culture of Byzantium. 4th – the First Half of the 7th Century].
Moscow, Nauka Publ., 1984, pp. 596-613.

5. Bychkov V.V. Vizantiyskaya estetika [Byzantine
Aesthetics]. Moscow, Iskusstvo Publ., 1977. 200 p.

6. Diehl Sh. <ustinian i vizantiyskaya
tsivilizatsiya v VI veke [Justinian and the Byzantine
Civilization of the 6th Century]. Saint Petersburg,
Tipografiya Altshulera Fontanka, 1908. 687 p.

7. Zalesskaja V.N. Pamyatniki vizantiyskogo
prikladnogo iskusstva IV–VII vekov [Monuments of
Byzantine Applied Art of the 4th – 7th Centuries].
Saint Petersburg, Izd-vo Gos. Ermitazha, 2006. 272 p.

8. Todoroviʄ D. Nalazi iz stare Solunske
levnice [Finds from the Old Thessaloniki Levnitsa].
Hilandarski =bornik [Hilandar Collection], 1991,
vol. 8, pp. 99-124.

9. Khairedinova E.A. Arkheologicheskie raskopki
tsentralnoy chasti goroda na plato Eski-Kermen v 2018–
2020 gg. [Archaeological Excavations of the Central Part
of the City on the Eski-Kermen Plateau in 2018–2020].
Itogi arkheologicheskikh issledovaniy tsentralnoy

chasti goroda na plato Eski�Kermen v 2018–2020 gg.
[Results of Archaeological Research of the Central Part
of the City on the Eski-Kermen Plateau in 2018–2020].
Simferopol, Antikva Publ., 2021, pp. 26-143. (Materialy
Eski-Kermenskoy ekspeditsii [Materials of the Eski-
Kermen Expedition]; vol. 1).

10. Berykoku M. «Kai egeine fōs». Dyo
mesobyzantina polykandƝla tou Mouseiou MpenakƝ
[“And There Was Light”. Two Mid-Byzantine
Polycandles from the Benaki Museum]. Mouseiou
Mpenakē [The Benaki Museum], 2013, no. 8, pp. 91-115.

11. Bouras L. Byzantine Lighting Devices.
Jahrbuch der |sterreichischen Byzantinistik, 1982,
Vol. 32, Nr. 3, S. 479-491.

12. Chevalier P. Les luminaires paléochrétiens de
Dalmatie Romaine. VMesnik za arheologiMu i historiMu
dalmatinsku, 1997–1998, Nr. 90–91, S. 161-199.

13. Davidson G.R. The Minor ObMects. Corinth
XII. Princeton, American School of Classical Studies
at Athens, 1952. XIV, 366 p.

14. Wamser L., ed. Die :elt von Byzanz. Europas
|stliches Erbe. M�nchen, Theiss, 2004. 475 S.

15. Gautier P. Le typikon du Christ Sauveur
Pantocrator. Revue des ptudes byzantines, 1974, t. 32,
pp. 1-145.

16. Lightfoot Ch.S. Lighting Devices Found at
Byzantine Amorium (Turkey). Glass, :a[ and Metal.
Lighting Technologies in Late Antique, Byzantine and
Medieval Times. Oxford, Archaeopress Archaeology,
2019, pp. 32-137.

17. Parani M., Pitarakis B., Spieser J.-M. Un
exemple d’inventaire d’objets liturgiques: le testament
d’Eustathios Bowlas (avril 1059). Revue des ptudes
byzantines, 2003, t. 61, pp. 143-165.

18. Petit L. Le monastqre de Notre Dame de Pitié.
Izvestiya Russkogo arkheologicheskogo instituta v
Konstantinopole [Proceedings of the Russian
Archaeological Institute of Constantinople], 1900,
vol. VI, no. 1, pp. 1-153.

19. Pitarakis B. Bras de lumiqre sur le templon
médiéval (XIe–XIIIe siqcle): un dispositif en bronze
inédit au Musée archéologique d’Edirne. Travau[ et
Mpmoires, 2016, t. 20/2, pp. 435-452.

20. P�lz A.M. Byzantinische Kleinfunde aus
Ephesos. AusgeZählte Artefakte aus Metall, Bein und
Glas. Vien, Verlag der gsterreichischen Akademie der
Wissenschaften, 2020. 367 S.

21. Ross M. Catalogue of the Byzantine and
Early Mediaeval Antiquities in the Dumbarton Oaks
Collection. Washington, Harvard University, 1962,
vol. I. 115 p.

22. Ryzhov S., Yashaeva T. Church Lighting in
Byzantine Cherson. Glass, :a[ and Metal. Lighting
Technologies in Late Antique, Byzantine and
Medieval Times. Oxford, Archaeopress Archaeology,
2019, pp. 138-148.



ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

23. Daim F., Fourlas B., Horst K., Tsamakda V., hrsg.
Spätantike und Byzanz. Bestandskatalog Badisches
Landesmuseum Karlsruhe ObMekte aus Bein, Elfenbein,
Glas, Keramik, Metall und Stein. Mainz, Verlag des
Römisch-Germanischen Zentralmuseums, 2017. 249 S.

24. Kazdan A.P., ed. The O[ford Dictionary of
Byzantium. Vol. 2. New York, Oxford, Oxford University
Press, 1991. 1473 p.

25. Xanthopoulou M. Le mobilier ecclésiastique
métallique de la basilique de Saint-Tite à Gortyne (Crqte

Information About the Author

Aleksandr I. Aibabin, Doctor of Sciences (History), Professor, Chief Researcher, Institute of
Archaeology of Crimea of the Russian Academy of Sciences, Prosp. Akademika Vernadskogo, 2, 295007
Simferopol, Russian Federation, aleksandraibabin@rambler.ru, https://orcid.org/0000-0002-4116-8198

El]ara A. KhairedinoYa, Сandidate of Sciences (History), Deputy Director for Research, Institute
of Archaeology of Crimea of the Russian Academy of Sciences, Prosp. Akademika Vernadskogo, 2, 295007
Simferopol, Russian Federation, khairedinovaz@rambler.ru, https://orcid.org/0000-0002-1362-757X

Информация об автораɯ

Александр Ильич Аɣбабин, доктор исторических наук, профессор, главный научный со-
трудник, Институт археологии Крыма РАН, просп. Академика Вернадского, 2, 295007 г. Симфе-
рополь, Российская Федерация, aleksandraibabin@rambler.ru, https://orcid.org/0000-0002-4116-8198

ɗльзара Аɣдеровна ɏаɣрединова, кандидат исторических наук, заместитель директора
по научной работе, Институт археологии Крыма РАН, просп. Академика Вернадского, 2, 295007
г. Симферополь, Российская Федерация, khairedinovaz@rambler.ru, https://orcid.org/0000-0002-1362-757X

central). Cahiers archpologiques, 1998, Non. 46,
pp. 103-119.

26. Xanthopoulou M. Les lampes en bronze j
l¶ppoque palpochrptienne. Turnhout, Brepols Publishers,
2010. 352 p. (Bibliothqque de l’Antiquité tardive; t. 16).

27. Verykokou M. Problems of Methodology in the
Dating of Byzantine Polykandela: The Benaki Museum
Examples. Glass, :a[ and Metal. Lighting Technologies
in Late Antique, Byzantine and Medieval Times. Oxford,
Archaeopress Archaeology, 2019, pp. 149-153.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 57


 А

ле
кс

ее
нк

о 
Н

.А
., 

20
22

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.5

UDC 94“04/14”:736.3	 Submitted: 11.06.2022
LBC 63.3(0)4-92	 Accepted: 02.09.2022

TWO SEALS OF THEODORE (T’OROS) HET’OUM (HETAMES):  
A NOTE TO THE BYZANTINE PROSOPOGRAPHY

Nikolay A. Alekseienko
Institute of Archaeology of the Crimea of the Russian Academy of Sciences, Simferopol, Russian Federation

Abstract. Introduction. As it has been underlined on several occasions, among the most important and 
valuable features of sigillographic sources there are the data kept by the seals which clarify and amend the Byzantine 
prosopography. In the result, every new molybdoboullon capable of shedding light on the dark pages in the history of 
the Byzantine state or a certain historical figure certainly has its own particular value and deserves particular attention 
and all-round study of the data it keeps. Analysis and Results. This article researches two new molybdoboulla of 
well-known historical figure Theodore (Т’oros) Het’oum reflecting his works in the Near East in the late eleventh 
century AD. The first seal dates to the period when he was the governor of Melitene, and the second, although not 
informing about the place, unexpectedly shows the rank of emir, which belonged to the Muslim world. In contrast to 
previously known isolated seals, the both seals under study were made with new pairs of seal-matrices. The analysis 
of sigillographic data in comparison with written sources account shows that the seals under study uncover two stages 
of the career of kouropalates Theodore (T’oros) Het’oum, first as a high-ranked official appointed by Philaretos 
Brachamios to the position of the doux of Melitene (in between of 1078 and 1086), and, later, as a Muslim emir but still 
holding the rank of kouropalates (in between of 1086 and 1094). In a later period, he skilfully manoeuvred between 
the interests of Seljuk Turks and the Crusaders, remaining a de-facto independent regional ruler until his death in 1098.

Key words: Byzantine history, Byzantine aristocracy, Theodore (T’oros) Het’oum (Xetames), prosopography, 
sigillography, molybdoboulla, seals, kouropalates, doux, emir, Militene.

Citation. Alekseienko N.A. Two Seals of Theodore (T’oros) Het’oum (Hetames): A Note to the Byzantine 
Prosopography. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya  4. Istoriya. Regionovedenie. 
Mezhdunarodnye otnosheniya [Science journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International 
Relations], 2022, vol. 27, no. 6, pp. 57-64. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.5

УДК 94“04/14”:736.3	 Дата поступления статьи: 11.06.2022
ББК 63.3(0)4-92	 Дата принятия статьи: 02.09.2022

ДВЕ ПЕЧАТИ ФЕОДОРА (Т’ОРОСА) ХЕТУМА (ХЕТАМА): 
NOTE К ВИЗАНТИЙСКОЙ ПРОСОПОГРАФИИ

Николай Александрович Алексеенко
Институт археологии Крыма РАН, г. Симферополь, Российская Федерация

Аннотация. Введение. Уже не раз подчеркивалось, что одним из важных и наиболее ценных свойств 
сфрагистических источников являются сохранившиеся на печатях сведения, уточняющие и дополняющие 
византийскую просопографию. В результате каждый новый моливдовул, способный пролить свет на темные 
страницы истории Византийского государства или определенного исторического персонажа, безусловно, 
имеет свое особое значение и заслуживает пристального внимания и всестороннего анализа тех данных, 
которые он сохранил. Анализ и результаты. В работе рассматриваются два новых моливдовула известного 



58

Византийская сфрагистика

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

исторического персонажа Феодора (Т’ороса) Хетума, отражающие его деятельность на Ближнем Востоке в 
конце XI столетия. Первая печать отражает период, когда он был правителем Мелитены, а вторая, хотя и не 
называет его места службы, неожиданно указывает на принадлежащий мусульманскому миру ранг эмира. 
Обе печати, в отличие от единичных, ранее известных экземпляров, оттиснуты новыми парами матриц. 
Анализ данных памятников сфрагистики и сопоставление их со свидетельствами письменных источников 
показывают, что представленные печати демонстрируют два этапа карьеры куропалата Феодора (Т’ороса) 
Хетума: сначала в роли высокопоставленного чиновника, которого Филарет Врахамий назначил на пост 
дуки Милитены (между 1078 и 1086 гг.), а затем уже в качестве исламского эмира, тем не менее все еще 
остававшегося куропалатом (между 1086 и 1094 гг.). Источники повествуют, что и в дальнейшем Хетум, 
когда его судьба была связана с регионом Эдессы (в 1094–1097 гг.), ловко лавировал между интересами 
турок сельджуков и крестоносцев, оставаясь фактически независимым правителем региона вплоть до 
своей смерти в 1098 году.

Ключевые слова: история Византии, византийская аристократия, Феодор (Т’орос) Хетум (Хетам), 
просопография, сфрагистика, моливдовулы, печати, куропалат, дука, эмир, Милитена.

Цитирование. Алексеенко Н. А. Две печати Феодора (Т’ороса) Хетума (Хетама): note к византий-
ской просопографии // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регио-
новедение. Международные отношения. – 2022. – Т. 27, № 6. – С. 57–64. – DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2022.6.5

Введение. История происхождения мо-
ливдовулов всегда вызывает повышенный ин-
терес, поскольку эксклюзивная информация 
о месте находки зачастую открывает новые, 
ранее неизвестные сведения о контактах 
собственника печати с регионом, где была 
обнаружена булла. Однако в большинстве 
случаев мы не имеем возможности говорить о 
каких-либо связях византийских чиновников 
или аристократов, даже если моливдовулы 
содержат соответствующие топонимические 
указания, но отсутствуют данные о месте их 
находки. Тем не менее иногда собирателям 
все же удается сохранить информацию о 
происхождении того или иного сфрагисти-
ческого памятника и тем самым дать воз-
можность для проведения соответствующих 
исследований.

Методы. Уже не раз подчеркивалось, 
что одним из важных и наиболее ценных 
свойств сфрагистических источников явля-
ются сохранившиеся на печатях сведения, 
уточняющие и дополняющие византийскую 
просопографию. В результате каждый но-
вый моливдовул, способный пролить свет 
на темные страницы истории Византийского 
государства или определенного историческо-
го персонажа, безусловно, имеет свое особое 
значение и заслуживает пристального вни-
мания и всестороннего анализа тех данных, 
которые он сохранил.

Анализ. Продолжая изучение одной из 
отечественных сфрагистических коллекций, 

удалось выявить и атрибутировать два весьма 
интересных моливдовула, сведения о происхо-
ждении которых относительно сохранились.

Обе печати принадлежат хорошо извест-
ному по письменным источникам историче-
скому персонажу – Т’оросу Хетуму (Хетаму), 
носившему христианское имя Феодор.

Первый моливдовул называет собствен-
ника печати куропалатом и дукой Мелитены 
(рис. 1).

1. М-277. Частная коллекция (Москва).
Диаметр – 26 мм; толщина заготовки – 

3 мм; вес – 15,8 г.
Происхождение: приобретена на Украине 

(точное место находки не известно; вероятно, 
Крым?), 1990-е годы.

Аверс. В ободке из слившихся в линию 
жемчужин (практически вышел за поле за-
готовки) – фигура святого воина Феодора в 
нимбе, держащего в правой руке копье, а левой 
опирающегося на щит, анфас. В поле по сторо-
нам – легенда в столбик: слева – ø|A|GI|O2; спра-
ва – 0Y|000E|V|. – Ὁ ἅγιο(ς) Θεόδ(ωρος) – Св. Феодор.

Реверс. Семистрочная метрическая над-
пись в жемчужном ободке:

...0O0N0w	 [+ Ὁμ]όνυ

.ONSONdw	 [μ]όν σον δ(ού)

.kwROPALA	 [κα] κ(ου)ροπάλα

..0N0MARTUS	 [τη]ν μάρτυϛ

..0T.0MHNTO	 [Χε]τ[ά]μην τὸ

.MELITh~6H	 [ν] Μελιτήνη(ν)
0SKEPOIS	 [σ]κέποιϛ



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 59

Н.А. Алексеенко. Две печати Феодора (Т’ороса) Хетума (Хетама): note к византийской просопографии

+ Ὁμόνυμόν σον δούκα κουροπάλατην, μάρτυς, 
Χετάμην τὸν Μελιτήνην σκέποις –  

Одноименца своего Хетама,  
куропалата и дуку Мелитены,  

преблаженный мученик охрани.

В картотеке владельца коллекции сохра-
нилась отметка, что моливдовул происходит 
с территории Украины 1. Сопоставляя сведе-
ния находках византийских модивдовулов на 
территории Древней Руси, можно констати-
ровать, что буллы представителей византий-
ских военно-административных округов там 
практически не встречаются (известны лишь 
редкие находки печатей императоров, священ-
нослужителей и придворной знати).

В то же время с определенной уверен-
ностью можно констатировать, что основным 
поставщиком на черный рынок византийских 
печатей в 1990-е гг. был исключительно юж-
ный регион. Так что, скорее всего, этот экзем-
пляр происходит не из центрально-украинских 
областей, а из Крыма; хотя не исключена и его 
находка на Тамани.

Экземпляр c аналогичной легендой из-
вестен по коллекции Н.П.  Лихачева, ныне 
хранящейся в собрании Государственного 
Эрмитажа (М-8008). Ученый не смог полно-
стью расшифровать представленную на печати 
легенду, но видел во владельце представителя 
рода Милиссинов [2, c. 92, 93, № 5]. Той же 
точки зрения сначала придерживалась и 
В.С. Шандровская [2, c. 93, прим. 2]. В свою 
очередь, Н. и В. Зайбты в рецензии на труд 
Н.П.  Лихачева «Моливдовулы греческого 
Востока» полагали видеть здесь родовое имя 
Врахамиев [10, p. 364]. Лишь при публикации 
тома патронимических печатей Эрмитажа 
моливдовул получил верную атрибуцию и был 
датирован временем около 1074 г. [12, S. 80, 
Nr. 62]. Позднее Ж.-Кл. Шене назвал еще один 
подобный экземпляр «из старой коллекции 
Г. Закоса» [5, p. 63, c)], однако датировал его 
временем до 1094 года.

Таким образом, кроме нашего экземпля-
ра, существует еще только два. Однако, срав-
нивая их изображения, можно констатировать, 
что они принадлежат по крайней мере к двум 
парам матриц. На нашем экземпляре – иное 
расположение букв в имени святого Феодора и 
в топониме Мелитены: последние три литеры 

легенды эта – ню – эта даны в лигатуре (h~H). 
Это замечание относится и к моливдовулу из 
«старой коллекции Г. Закоса» [11, p. 14, nr. 130], 
который, судя по всему, оттиснут той же парой 
матриц, что и эрмитажный экземпляр.

В то же время следует отметить, что тип 
аверса рассматриваемого моливдовула весьма 
схож с аналогичным изображением на печати 
Феодора Хетама, проедра и дуки из коллекции 
Д. Теодоридиса [5, p. 61–63, no. 51]. Совпадают 
не только расстановка литер в расположенной 
в столбик легенде, но и характерное сокраще-
ние последней буквы в слове ἅγιο(ς) и замена 
о микрон на омегу в самом имени святого.

Представляется, что собственник наших 
печатей в какой-то момент своей карьеры при 
получении очередного звания заменил на 
буллотирии лишь матрицу оборотной сторо-
ны (или же для аверса заказал копию образа 
своего небесного покровителя с предшество-
вавшего буллотирия). Так или иначе, при 
получении ранга куропалата Хетум сменил 
старую печать на новую, вероятно, сохранив 
прежний образ небесного патрона, однако 
впоследствии заказав новую пару матриц с 
аналогичными изображениями и легендой 
(экземпляр из Эрмитажа).

Следует отметить, что среди сфрагисти-
ческих памятников известна печать второй 
половины XI в., принадлежавшая анфипату 
Хетуму, которую приписывают отцу Т’ороса 
(Феодора) [11, p. 7, nr. 114]. Примечательно, 
что на ней использован тот же сфрагистиче-
ский тип (образ святого воина Феодора); более 
того, он и в стилистике, и в эпиграфике бли-
зок к печатям Хетума, проедра и куропалата. 
Надо полагать, образ Феодора мог быть защит-
ником и покровителем всего семейства.

Стилистически печать принадлежит к 
памятникам сфрагистики второй половины 
XI столетия. Исходя из данных письменных 
источников и датировки печати, указывающей 
ранг проедра (до 1081 г.), рассматриваемый 
моливдовул следует датировать в пределах 
последней четверти XI в., очевидно, в про-
межутке между 1081 и 1094 годами.

Вторая печать Феодора Хетума не назы-
вает его места службы, однако кроме византий-
ского высокого придворного титула куропала-
та неожиданно указывает на принадлежащий 
мусульманскому миру ранг эмира (рис. 2).



60

Византийская сфрагистика

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

2. М-389. Частная коллекция (Москва).
Диаметр – 25 мм; толщина заготовки – 

2–3 мм; вес – 11,2 г.
Происхождение: куплена на eBay; найде-

на на территории Ливана.
Аверс. Фигура св. воина Феодора в рост, 

анфас, держащего в правой руке копье, левой 
опирающегося на щит. В поле по сторонам 
надпись в столбик: слева – O |AG|I 2; справа – 
Y|EO|Dv|R – Ὁ ἅγι(ος) Θεόδωρ(ος) – Св. Феодор.

Реверс. В ободке из слившихся в линию 
жемчужин – шестистрочная надпись с инво-
кативным обращением к Господу, украшенная 
снизу двумя лепестками по сторонам послед-
ней литеры:

0+KEb4Y4	 Κ(ύρι)ε β(οή)θ(ει)
YEODvR2	 Θεοδώρ(ῳ)
AMHRA=	 ἀμηρᾶ (καὶ)
KwROPAL	 κουροπαλ(άτῃ)
TOXETA	 τȏ Χετά
- M -	 μ(ῃ)

Κύριε βοήθει Θεοδώρῳ ἀμηρᾶ καὶ 
κουροπαλάτῃ τῷ Χετάμῃ –  

Господи, помоги Феодору, эмиру  
и куропалату из рода Хетама.

Аналогичный экземпляр происходит из 
коллекции Г. Закоса, часть которой на рубеже 
тысячелетий поступила в Парижскую нацио-
нальную библиотеку (BnF  72). Однако этот 
моливдовул происходит от другой пары матриц 
(на нашем экземпляре присутствуют иные 
сокращения в легенде). Ж.-Кл. Шене восста-
навливает сокращенное в легенде родовое имя 
(TOX6ET2) как Хетум (τῷ Χέτουμ) и относит его 
ко времени около 1090 г. [4, p. 67–68, no. 34]. 
В то же время наш экземпляр представляет 
патроним Феодора в традиционной для его 
моливдовулов форме – Хетам (τῷ Χετάμῃ).

Самое удивительное для этого молив-
довула – это необычное сочетание двух вы-
соких титулов – византийского (куропалат) и 
исламского (эмир). Причем последний термин 
поставлен впереди византийского, что, оче-
видно, имело свое определенное значение. 
Как известно, эмир – титул мусульманского 
правителя в первую очередь военного харак-
тера. В этом смысле он в известной степени 
аналогичен византийскому дуке, которым 
Хетум обладал, будучи правителем Мелите-

ны. Примечательно, что данный пример не 
является чем-то исключительным. Ранг эмира 
также присутствует на печати тестя Феодора – 
Гавриила [6, p. 179], который вслед за ним 
занял пост наместника (игемона) Мелитены. 
На печати последний назван протокуропола-
том, эмиром и дукой [4, p. 80–82, no. 41].

Феодор (Т’орос) Хетум хорошо известен 
по сирийским источникам. Михаил Сириец 
называет его Т’оросом «сыном грека Хетома» 
и отмечает, что Филарет Врахамий назначил 
его на пост дуки Милитены [6, p. 173, 174]. Ис-
следователи датируют это событие временем 
между 1078 и 1086 годами. На закате своей ка-
рьеры, после убийства турецкого эмира Бузана 
в 1094/95 г., Феодор бар-Хетом обосновался в 
Эдессе. Хронисты называют его «греческим 
князем», «куропалатом» и даже «куропалатом 
Эдессы» (см.: [1, c. 128, 129 (§ 48), примеч. 2, 
3, 7]). После смерти сельджукского правителя 
Сирии Тутуша (1079–1095) Т’орос добился 
известной независимости и проводил свою 
политику в регионе, лавируя между интере-
сами сельджуков и появившихся на Востоке 
крестоносцев. Тем не менее его судьба все-
таки закончилась трагически. Весной 1098  г. 
жители Эдессы свергли своего правителя; 
в  результате переворота Феодор (Т’орос) по-
гиб, а город был сдан Балдуину Булонскому 
[8, p. 405–417; cp.: 7, р. 1034–1036].

Сursus honorum Феодора (Т’ороса) Хе-
тума детально проследил и рассмотрел все 
перипетии его судьбы Г. Дедеян [7, р. 986–996, 
1029–1037].

Основные этапы его карьеры иллюстри-
руют и не очень многочисленные сфрагисти-
ческие памятники [5, p. 63, 64, a) – e)], в том 
числе и вводимые в научный оборот сегодня.

Результаты. Таким образом, на основа-
нии анализа данных памятников сфрагисти-
ки и сопоставления их со свидетельствами 
сирийских письменных источников можно 
с определенной уверенностью говорить, что 
Феодор (Т’орос) Хетум происходил из знат-
ной армянской семьи, представители которой 
перешли на службу к византийскому императо-
ру (как было отмечено выше, согласно печати, 
его отец был удостоен титула анфипата), и 
осуществлял свою деятельность в провинции 
Киликии, на восточных границах Византий-
ской империи, когда последняя в преддверии 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 61

Н.А. Алексеенко. Две печати Феодора (Т’ороса) Хетума (Хетама): note к византийской просопографии

Первого крестового похода уже начала терять 
свои территории. Уже в начале своей карьеры 
византийского сановника (ок. 1070 г.?) Торос 
имел высокий сенаторский ранг дисипата 
(дважды консула) [3, p. 27; 9, p. 295]. Позднее 
он получает очередной византийский титул 
проедра и пост дуки (до 1081 г.) 2, очевидно, 
находясь под началом Филарета Врахамия, а 
затем и титул куропалата и должность дуки 
Мелитены. Именно этот этап его карьеры ил-
люстрирует первый из рассмотренных нами 
моливдовулов, который следует относить к 
периоду между 1081 и 1086 годами.

Периодом после 1081 г. Ж.-Кл. Шене да-
тирует буллы, на которых Хетум назван только 
куропалатом [5, p. 64, d)]. Однако с такой же 
долей вероятности они могут относиться и ко 
времени до назначения Тороса на пост прави-
теля Мелитены.

Следующий этап карьеры Тороса Хетума 
отражает вторая наша печать, представляю-
щая собственника уже в качестве исламского 
эмира, тем не менее все еще именующего 
себя византийским куропалатом. Данный тип 
печатей Хетума датируют периодом между 
1086 и 1094 годами. Не исключено, что эти 
моливдовулы Т’ороса могут относиться 
к начальному этапу его службы в Эдессе. 
Г. Дедеян, ссылаясь на сирийский анонимный 
источник, отмечает, что Т’орос мог находить-
ся в городе еще при эмире Бузане, но не в 
качестве правителя [7, р. 987]. Появление на 
печати исламского ранга, очевидно, явилось 
следствием специфического администра-
тивного устройства буферных территорий: 
то попадающих под опеку сельджуков, то 
возвращающихся к греческому управлению. 
Напомним, что наследник Хетума на посту 

дуки Мелитены среди прочих рангов также 
на печати именует себя эмиром.

Лишь после убийства Бузана Хетум ста-
новится полноправным властителем Эдессы, 
а смерть Тутуша, породившая споры среди 
мусульман, создала предпосылки тому, чтобы 
Т’орос мог стать фактически независимым 
правителем региона.

К сожалению, не известно ни одной пе-
чати, отражающей последний этап карьеры 
Феодора (Т’ороса), когда он был куропалатом 
и дукой Эдессы в 1095–1098 гг. и ловко лави-
ровал между интересами турок сельджуков 
и крестоносцев вплоть до своей смерти, но, 
может быть, находки еще впереди.

Ливанское происхождение моливдовула 
с рангом эмира вполне понятно и объяснимо. 
В сложной военно-политической обстановке 
в ближневосточном регионе к началу Первого 
крестового похода Хетум, вне всякого сомне-
ния, осуществлял разнообразные контакты в 
поисках поддержки и защиты, в том числе и 
у крестоносцев. 

При этом появление его печати мелитен-
ского этапа карьеры в Северном Причерно-
морье (или Крыму?) – явление достаточно 
экстраординарное. Нам неизвестны другие 
памятники сфрагистики этого ближневосточ-
ного региона, и пока очень затруднительно свя-
зывать эту находку с какими-либо событиями.

ПРИМЕЧАНИЯ

	 1	Печать приобретена в начале 1990-х гг. на 
одном из рынков коллекционеров.
	 2	Исследователи отмечают, что ранг проедра 
часто ассоциируется с достоинством дуки вре-
мени правления императора Михаила VII Дуки 
(1071–1078) [5, p. 64].



62

Византийская сфрагистика

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Рис. 1. Моливдовул Феодора Хетума, куропалата и дуки Мелитены (между 1081 и 1086 гг.)
Fig. 1. Seal of Theodore Xetames, curopalates and doux of Melitene (between 1081 and 1086)

Рис. 2. Моливдовул Феодора Хетума, эмира и куропалата (между 1086 и 1094 гг.)
Fig. 2. Seal of Theodore Xetames, emir and kouropalates (between 1086 and 1094)

ПРИЛОЖЕНИЕ



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 63

Н.А. Алексеенко. Две печати Феодора (Т’ороса) Хетума (Хетама): note к византийской просопографии

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

	 1.	 Каждан, А. П. Армяне в составе господству-
ющего класса Византийской империи в XI–XII вв. / 
А. П. Каждан. – Ереван : АН Арм. ССР, 1975. – 168 c.
	 2.	 Лихачев, Н. П. Моливдовулы греческо-
го Востока / Н. П. Лихачев ; сост. и коммент. 
В. С. Шандровская. – М. : Наука, 1991. – 359 c. – 
(Научное наследство ; Т. 19).
	 3.	 Bury, J. B. The Imperial Administrative 
System in the Ninth Century / J. B. Bury. – L. : British 
Academy Publ., 1911. – 179 p.
	 4.	 Cheynet, J.-Cl. Sceaux de la collection Zacos 
(Bibliothèque nationale de France) se rapportant 
aux provinces orientales de l’Empire byzantine / 
J.-Cl. Cheynet. – Paris : Bibliothèque nationale de 
France, 2001. – 103 p.
	 5.	 Cheynet, J.-Cl. Sceaux byzantins de la 
collection D. Theodoridis. Les sceaux patronymiques 
/ J.-Cl. Cheynet, D. Theodoridis. – Paris : Association 
des amis du Centre d’histoire et civilisation de Byzance 
(ACHCByz), 2010. – 276 p.
	 6.	 Chronique de Michel le Syrien. T. III / ed. 
J.-B. Chabot. – Paris : Ernest Leroix, 1905. – 536 р.
	 7.	 Dédéyan, G. Les Arméniens entre Grecs, 
Musulmans et Croisés: Études sur les pouvoirs 
arméniens dans le Proche-Orient méditerranéen (1068–
1150). In 2 vols. Vol. 2 / G. Dédéyan. – Lisbonne  : 
Fundação Calouste Gulbenkian, 2003. – iv, 643–1539 p.
	 8.	 Laurent, V. Des Grecs aux Croisés : Étude sur 
l’histoire d’Édesse entre 1071 et 1098 / V. Laurent // 
Byzantion. – 1924. – T. 1. – P. 367–449.
	 9.	 Oikonomidès, N. Les listes preseance byzantines 
des IXe et Xe siècle / N. Oikonomidès. – Paris : Centre 
National de la Recherche Scientifique, 1972. – 404 р.
	 10.	 Seibt, N. Compte-rendu: N. P. Lichačev. Мо-
ливдовулы Греческого Востока. Zusammengestellt 
und Kommentar von Valentina S. Šandrovskaja (На-
учное наследство, 19). Moskva : Nauka, 1991. 360 S., 
26 T. / N. Seibt, W. Seibt // Byzantinoslavica. – 1993. – 
Vol. LIV (2). – P. 363–364.
	 11.	 Spink. Auction 132. Byzantine Seals from the 
Collection of George Zacos, Part II with Ancient and 
Gaulish Coins. – L. : Spink & Son, 1999. – 53 р.
	 12.	 Šandrovskaja, V. S. Byzantinische Bleisiegel 
der Staatlichen Eremitage mit Familiennamen. T. 1 
/ V. S. Šandrovskaja, W. Seibt. – Wien : Verlag der 
Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 
2005. – 142 S.

REFERENCES

	 1.	 K a z h d a n  A . P.  A r m y a n e  v  s o s t a v e 
gospodstvuyushchego klassa Vizantiyskoy imperii v 
XI–XII vv. [The Armenians as a Part of the Ruling Class 
of the Byzantine Empire in the 11th – 12th Centuries]. 
Erevan, AN Arm. SSR, 1975. 168 p.
	 2.	 Likhachev N.P. Molivdovuly grecheskogo 
Vostoka [The Seals of the Greek East]. Moscow, Nauka 
Publ., 1991. 359 p. (Nauchnoe nasledstvo [Scientific 
Heritage]; vol. 19).
	 3.	 Bury J.B. The Imperial Administrative System 
in the Ninth Century. London, British Academy Publ., 
1911. 179 p.
	 4.	 Cheynet J.-Cl. Sceaux de la collection Zacos 
(Bibliothèque nationale de France) se rapportant aux 
provinces orientales de l’Empire byzantine. Paris, 
Bibliothèque nationale de France, 2001. 103 p.
	 5.	 Cheynet J.-Cl., Theodoridis D. Sceaux 
byzantins de la collection D. Theodoridis. Les sceaux 
patronymiques. Paris, Association des amis du Centre 
d’histoire et civilisation de Byzance (ACHCByz), 
2010. 276 p.
	 6.	 Chabot J.-B., ed. Chronique de Michel le 
Syrien. T. III. Paris, Ernest Leroix, 1905. 536 р.
	 7.	 Dédéyan G. Les Arméniens entre Grecs, 
Musulmans et Croisés: études sur les pouvoirs 
arméniens dans le Proche-Orient méditerranéen 
(1068–1150). In 2 vols. Vol. 2. Lisbonne, Fundação 
Calouste Gulbenkian, 2003. iv, 643-1539 p.
	 8.	 Laurent V. Des Grecs aux Croisés: étude sur 
l’histoire d’Édesse entre 1071 et 1098. Byzantion, 
1924, vol. 1, pp. 367-449.
	 9.	 Oikonomidès N. Les listes preseance 
byzantines des IXe et Xe siècle. Paris, Centre National 
de la Recherche Scientifique, 1972. 404 р.
	 10.	 Se ib t  N. ,  Se ib t  W.  Compte- rendu: 
N.P.  Lichačev. Molivdovuly Grecheskogo Vostoka. 
Zusammengestellt und Kommentar von Valentina 
S. Šandrovskaja (Nauchnoe nasledstvo, 19). Moskva: 
Nauka, 1991. 360 S., 26 T. Byzantinoslavica, 1993, 
vol. 54 (2), pp. 363-364.
	 11.	 Spink. Auction 132. Byzantine Seals from the 
Collection of George Zacos, Part II with Ancient and 
Gaulish Coins. London, Spink & Son, 1999. 53 р.
	 12.	 Šandrovskaja V.S., Seibt W. Byzantinische 
Ble is iegel  der  S taat l ichen Eremi tage  mi t 
Familiennamen. Wien, Verlag der Österreichischen 
Akademie der Wissenschaften, 2005, vol. 1. 142 S.



64

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Information About the Author
Nikolaу A. Alekseienko, Dr. Études médiévales (Paris IV-Sorbonne), Candidate of Sciences 

(History), Leading Researcher, Department of Medieval Archaeology, Institute of Archaeology of Crimea 
of the Russian Academy of Sciences, Prosp. Akademika Vernadskogo, 2, 295007 Simferopol, Russian 
Federation, alekseyenkonikolaj@gmail.com, https://orcid.org/0000-0003-1992-680X

Информация об авторе

Николай Александрович Алексеенко, Dr. Études médiévales (Paris IV-Sorbonne), кандидат 
исторических наук, ведущий научный сотрудник отдела средневековой археологии, Институт 
археологии Крыма РАН, просп. Академика Вернадского, 2, 295007 г. Симферополь, Российская 
Федерация, alekseyenkonikolaj@gmail.com, https://orcid.org/0000-0003-1992-680X



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 65


 Е

вд
ок

им
ов

а 
А

.А
., 

20
22

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.6

UDC 811.14’04	 Submitted: 13.06.2022
LBC 81.452-03	 Accepted: 28.10.2022

THE ACCENTUATION SYSTEMS  
ΙΝ ΤΗΕ ΒΥΖΑΝΤΙΝΕ SEALS OF THE 13th – 15th CENTURIES  

FROM THE COLLECTION OF DUMBARTON OAKS
Аlexandra А. Evdokimova

Institute of linguistics of Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation

Abstract. Introduction. Our study of Byzantine accentuated objects (inscriptions, manuscripts, papyri, and 
seals) revealed that, besides the Byzantine accentuation system, there are also Alexandrian, Doric, “Logical”, two 
systems with an accent shift to the right or left and various combinations of all these systems. Methods. In addition 
to the descriptions and transcripts of the seals presented on the Dumbarton Oaks website, we explored in detail the 
photographs. In some cases, we found in the images the accentuation signs, which were allowed by the editors. 
Materials. The analysis of the accentuation signs usage in 381 Byzantine Greek seals of the 13th – 15th centuries 
from the collection of Dumbarton Oaks is presented in this article. Analysis. We described consistently which 
elements of the various Greek accentuation systems were used in the seals of each allocated time group. Nearly in 
all described groups, the Alexandrine system elements are observed, such as a shift of the accent signs to the left, 
and the accent in the first part of the diphthong. Semantic stress, including the accent marks on the abbreviations, and 
the Byzantine accentuation system were also used. Results. There are only 18 accentuated seals out of 381. Except 
for the mentioned Alexandrian, Byzantine, and Logic systems, some seals use a separate accentuation system with 
an accent shift to the right, widely represented in the seals of the 11th – 12th centuries from the Dumbarton Oaks 
collection. The analysis of the seal owners’ characteristics revealed that the accentuation on the seals is one of the 
indicators, that its owner had high status. In some cases, the accentuation signs serve to indicate the poetic size.

Key words: Greek accentuation, Dumbarton Oaks Archives, Greek sigillography, Byzantine Greek language, 
Alexandrine accentuation system, Byzantine accentuation system, logical accentuation system.

Citation. Evdokimova A.A. The Accentuation Systems in the Byzantine Seals of the 13th – 15th Centuries 
from the Collection of Dumbarton Oaks. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya  4. 
Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science journal of Volgograd State University. History. 
Area Studies. International Relations], 2022, vol. 27, no. 6, pp. 65-73. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2022.6.6

УДК 811.14’04	 Дата поступления статьи: 13.06.2022
ББК 81.452-03	 Дата принятия статьи: 28.10.2022

СИСТЕМЫ АКЦЕНТУАЦИИ  
ВИЗАНТИЙСКИХ МОЛИВДОВУЛОВ XIII–XV вв.  

ИЗ КОЛЛЕКЦИИ DUMBARTON OAKS
Александра Алексеевна Евдокимова

Институт языкознания РАН, г. Москва, Российская Федерация

Аннотация. Введение. При изучении византийских акцентуированных памятников различного типа 
(надписей, рукописей, папирусов и печатей) было выявлено, что кроме византийской системы акцентуации 
использовались также александрийская, дорическая, логическая, системы сдвига ударения вправо или влево и 
различные комбинации этих систем. Методика. Помимо описаний и расшифровок печатей, представленных на 
сайте Dumbarton Oaks, при работе над статьей детально рассматривались и фотографии, так как в ряде случаев 
знаки акцентуации были пропущены при расшифровке. Материалы. В статье представлен результат анализа 
употребления знаков акцентуации в 381 византийских греческих печатях XIII–XV вв. из коллекции Dumbarton 
Oaks. Анализ. Последовательно показано, какие элементы основных систем греческой акцентуации – алексан-



66

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

дрийской, византийской, смешанной и по смыслу – представлены в памятниках каждой выделяемой времен-
ной группы. Почти во всех группах наблюдаются элементы александрийской системы: смещение ударения 
влево, ударение на первой части дифтонга; смысловое ударение, в том числе на сокращениях, и византийская 
система акцентуации. Результаты. Из 381 печати только 18 акцентуированы. Помимо упомянутых алексан-
дрийской, византийской и логической систем, в некоторых из них используется отдельная система акцентуа-
ции со смещением ударения вправо, широко представленная в печатях XI–XII вв. из коллекции Dumbarton 
Oaks. При анализе характеристик владельцев печатей было выявлено, что акцентуация на печатях является 
одним из показателей высокого статуса ее владельца, а не только маркирует стихотворный характер легенды.

Ключевые слова: греческая акцентуация, архив Dumbarton Oaks, греческая сфрагистика, византийский 
греческий язык, александрийская система акцентуации, византийская система акцентуации, логическая 
система акцентуации.

Цитирование. Евдокимова А. А. Системы акцентуации византийских моливдовулов XIII–XV вв. 
из коллекции Dumbarton Oaks // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. 
Регионоведение. Международные отношения. – 2022. – Т. 27, № 6. – С. 65–73. – DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2022.6.6

Введение. При изучении акцентуации в 
греческих надписях [1], граффити [3], папиру-
сах [6; 10; 11; 2], печатях [4] в разных памят-
никах византийского времени оказалось, что 
представлена не единая система акцентуации, 
а несколько: александрийская [9; 1; 5], дорий-
ская [8], византийская, смешанная, по смыслу 
(логическое ударение) и т. д. Иногда один и тот 
же памятник письменности может содержать 
элементы разных систем или следовать одной, 
а какие-то из слов – другой.

Материалы. Для данного исследования 
была просмотрена 381 печать из коллекции 
Dumbarton Oaks 1, в разбор были также вклю-
чены 5 печатей с ударениями, датированные 
ΧΙΙ–ΧΙΙΙ вв., не вошедшие в предыдущую 
статью 2020 г. [4]. В этой же коллекции количе-
ство печатей в целом и особенно с ударениями 
в разбираемый период значительно снизилось 
по сравнению с XI–XII веками. Распределение 
по векам следующее:

–	 ΧΙΙ–ΧΙΙΙ вв. – 6 печатей с ударениями 
из 154.

–	 ΧΙΙΙ в. – 7 печатей с ударениями из 
116.

–	 ΧΙΙΙ–XIV вв. – 3 печати с ударениями 
из 42.

–	 XIV в. – 2 печати с ударениями из 64.
–	 XIV–XV вв. – 1 печать с ударениями  

из 5.
Анализ. Печати ΧΙΙ–ΧΙΙΙ веков. В печа-

тях ΧΙΙ–ΧΙΙΙ вв. мы наблюдаем следующие 
закономерности: 1) элементы александрийской 
системы акцентуации – циркумфлекс над 
первой частью дифтонга (BZS.1958.106.5494, 
BZS.1955.1.4985, BZS.1958.106.5731), 

придыхание над первой частью дифтонга 
(BZS.1958.106.5494, BZS.1955.1.4985); 2) ха-
рактерная черта акцентуации сфрагистиче-
ских памятников Χ–ΧΙ вв. – смещение влево 
акута в двух печатях (BZS.1951.31.5.2095, 
BZS.1958.106.2250); 3) в одной из печатей, где 
смещен акут влево, остальные ударения – над 
гласными, как в классической византийской 
системе акцентуации (BZS.1951.31.5.2095); 
4) характерная черта акцентуации сфрагисти-
ческих памятников Χ–ΧΙ вв. – смещение акута 
вправо (BZS.1958.106.2250); 5) как в класси-
ческой византийской системе акцентуации 
(BZS.1958.106.2054).

Рассмотрим на примерах: печать Ев-
стратия, монаха и пресвитера Космидия, ΧΙΙ–
ΧΙΙΙ вв. (BZS.1951.31.5.2095) (рис. 1). На авер-
се оба циркумфлекса очень маленькие и точно 
над гласной, как и акут в последнем слове. На 
реверсе акут в первом слове ровно над глас-
ной, а в пятом слове акут смещен чуть влево.

Аверс: ΚΕ̅ ̅Βοηθει τ  σ͂ ο  Ύ––
Реверс: ευστραΤΊ Α  Κ  ΕΒΥ . 

ΚΜΊου
В печати Иоанна, митрополита Халкедо-

на, ΧΙΙ–ΧΙΙΙ вв. (BZS.1958.106.5494) (рис. 2), 
над эпсилоном, первой частью дифтонга ευ, 
стоит придыхание и акут над йотой в имени 
Εὐφημία и на реверсе сокращение над полным 
вариантом имени Иоанн.

Аверс: Η|Α|ΓΙ|ΑἘΥ|ΦΗ|Μί|Α
Реверс: Ι Α ΣΦΡΑΓΙΣΜΑ Τ 

ΧΑΛΚΗΔΟΝΟΣ
В печати Иоанна, митрополита Халкедо-

на, ΧΙΙ–ΧΙΙΙ вв. (BZS.1955.1.4985) придыхание 
попадает на первую часть дифтонга в имени 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 67

А.А. Евдокимова. Системы акцентуации византийских моливдовулов XIII–XV вв. 

Εὐφημία и на реверсе – сокращение над пол-
ным вариантом имени Иоанн.

Аверс: Η|Α|ΓΙ|ΑἘΥ|ΦΗ|ΜΙ|Α
Реверс: Ι Α ΣΦΡΑΓΙΣΜΑ Τ 

ΧΑΛΚΗΔΟΝΟΣ
На печати Константина Каппадокийского 

ΧΙΙ–ΧΙΙΙ вв. (BZS.1958.106.5731) (рис. 3) цир-
кумфлекс на реверсе в артикле сдвинут влево 
и оказывается на первой части дифтонга.

Реверс: ΤΟΥ ΚΑΠΠΑΟΚΗ
На реверсе печати Льва Хелладикоса 

ΧΙΙ–ΧΙΙΙ вв. (BZS.1958.106.2250) (рис. 4) оба 
акута длинные, в первом слове он сдвинут 
вправо, во втором – влево и почти попадает на 
λ. Сохранность аверса не позволяет судить о 
наличии или отсутствии знаков акцентуации.

Аверс: |νι|κολ|α|οσ
Реверс: λΈν ο ελΆδικοσ
В печати Феодора Контостефана ΧΙΙ–

ΧΙΙΙ вв. (BZS.1958.106.2054) над омегой – точ-
ка, которую можно интерпретировать как акут.

Аверс: θεορου
Печати ΧΙΙΙ века. В печатях ΧΙΙΙ в.: 

1) единственное ударение на всю печать, над 
именем главного героя, так называемая смыс-
ловая система акцентуации (BZS.1951.31.5.436, 
BZS.1955.1.3825); 2) ошибочное использова-
ние циркумфлекса в имени Иосиф над омегой, 
что, вполне вероятно, сделано по аналогии 
с известным сокращением имени Иоанн 
(BZS.1958.106.783); 3) на аверсе придыхание 
сдвинуто вправо, а один из акутов – влево, 
остальные ударения стоят ровно над гласны-
ми (BZS.1958.106.1182, BZS.1958.106.4966); 
4)  сокращение над омегой при полном на-
писании имени Иоанн и акут над этим со-
кращением (BZS.1958.106.1028); 5) акут 
сдвинут вправо (BZS.1955.1.3825); 6) сме-
шанная система акцентуации: часть ударений 
по византийской системе, часть смещена 
вправо, часть – по александрийской, влево 
(BZS.1958.106.5613).

Печать Константина Бастралита ΧΙΙΙ  в. 
(BZS.1951.31.5.436) имеет только акут на авер-
се в первом слове ровно над гласной.

Аверс: κωντΊΗ σφργισμ
В печати Иосифа Дуки Бататзиса 1-й поло-

вины ΧΙΙΙ в. (BZS.1958.106.783) – ошибочное ис-
пользование циркумфлекса в имени Иосиф над 
омегой, что, вполне вероятно, сделано по ана-
логии с известным сокращением имени Иоанн.

Реверс:  .ΣΦ̣ΡΣ Ι ΣΗΦ ̣.ΧΗΝ 
ΕΚΤΥΠΣ

На печати Георгия Педиасима ΧΙΙΙ в. 
(BZS.1958.106.1182) (рис. 5) на аверсе при-
дыхание во втором слове немного сдвинуто 
вправо, акуты ровно над гласными, на ревер-
се – только циркумфлекс над первым словом 
ровно над гласной. 

А в е р с :    έ  ε ι σ   ᾽ θ  η τ   χ υ̅  
τροιοόρε

Реверс: σ͂ συυ πεισι 
χρι

На аверсе печати Георгия Педиасима 
ΧΙΙΙ в. (BZS.1958.106.4966) акуты в первом 
и четвертом слове чуть смещены влево, а на 
реверсе циркумфлекс стоит ровно над буквой 
первого слова.

А в е р с :    έ  ε ι σ   ᾽ θ  η τ   χΥ   ̅  
τροιοόρε

Реверс: σ͂συ υπει σι 
χρι

В печати Георгия Никея XIII   в . 
(BZS.1955.1.3825) из всех ударений представ-
лен только акут на имени на аверсе, чуть сме-
щенный вправо, смысловое выделение имени.

Аверс: ΓΕΡΓΊΟ. ΣΦΡΑ.. Α
В печати севаста Михаила ΧΙΙΙ в. 

(BZS.1958.106.5613) – классическая визан-
тийская акцентуация, ударения над омегами 
смещены чуть вправо, а над этой – чуть влево.

Реверс: κε ̅οΉθει τ͂ σεαστ͂ μι
В печати Иоанна Алиата ΧΙΙΙ  в. 

(BZS.1958.106.1028) (рис. 6) на аверсе – акут 
над омегой и есть знак сокращения, хотя имя 
приведено полностью.

Аверс: Ι ΄αν σΦΡγισμ̣
Печати ΧΙΙΙ–XIV веков. В печатях 

ΧΙΙΙ–XIV вв.: 1) смещение ударения вле-
во – отголоски александрийской системы 
(BZS.1958.106.3465, BZS.1958.106.1277, 
BZS.1958.106.4810); 2) ударение над сокраще-
нием Θ(εοτό)κε (BZS.1958.106.3465) – смыс-
ловая система акцентуации; 3) два ударения в 
слове δούλο, возможно, второе из них указы-
вает на сокращение ню (BZS.1958.106.3465); 
4) маркированы только облеченные ударения 
(BZS.1958.106.1277); 5) смещение акута впра-
во (BZS.1958.106.4810).

В печати Стефана Бардала XIII–XIV вв. 
(BZS.1958.106.1277) (рис. 7) на реверсе два 
облеченных ударения в двух словах из пяти в 



68

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

надписи, во втором слове знак ударения сме-
щен немного влево, ближе к λ.

Реверс: σρσ γρῶν βρλῆ 
 στεν̣

В печати Никифора XIII–XIV вв. 
(BZS.1958.106.3465) на реверсе акут стоит над 
сокращением богородицы. Акут во втором сло-
ве чуть смещен влево, ближе к омикрону, два 
ударения в слове δούλο, возможно, второе из них 
указывает на сокращение ню, в последнем сло-
ве также акут смещен к левому краю омикрона.

Реверс: ΘΚ̅Ε ΒΟΉΘΙ ΤΟ  ̅ ΣΟ  ̅ Δ́ΛΟ  ̅  
ΝΙΚΙΦ̣ΌΡΟΝ

В печати священников и  эккле-
сиэкдиков Святой Софии XIII–XIV вв. 
(BZS.1958.106.4810) (рис. 8) на аверсе – уда-
рение только над словом Σοφία. Ударения на 
реверсе, оба акута в первом и третьем слове 
смещены влево к началу строки, а во втором 
слове – ровно над гласным.

Аверс: Ι||.|Ν.|Α.|Ο; ΗΑ|ΓΙ|Α|ΣΟΦ|ίΑ; 
̅|Θ̅Υ|̅ΗΒ|ΟΗ|ΘΙ|Α

Реверс:  τοις θεοσεβε́Τοισ 
ΕΣΒτε΄ροις κι εκκλησΥ εκδΉκοισ

Печати XIV века. В печатях XIV в.: 
1) смешение систем – первый акут смещен 
влево, второй смещен вправо в виде точки 
(BZS.1951.31.5.1702); 2) на реверсе – обле-
ченное ударение над омегой в имени Иоанн, 
а потом акут над альфой – вероятно, влияние 
сокращения (BZS.1955.1.3899).

В печати Андроника III Палеолога 1328–
1341 гг. (BZS.1951.31.5.1702) – два акута на ре-
версе, первый смещен влево, а второй вправо, 
над третьим словом ударения не сохранилось.

Реверс: ΝΔΡˊΟΝΙΚΟΣ ΔΕΣ ΠΌΣ Ο 
ΠΛΙΟΛΟΓΟΣ

В печати севаста Иоанна Полемианита 
1  пол. XIV в. (BZS.1955.1.3899) – ударение 
над сокращениями на аверсе. И на реверсе 
использован избыточный знак сокращения 
над именем Иоанн.

Аверс: ̅θυ.̅ Ισ̅χσ̅
Реверс: κυρου σεΒστ̣ου τσ γρφσ 

ιω̅ννο πνΓνε σετπολει
Печати XIV–XV века. В печатях XIV–

XV  вв.: 1) первый акут смещен вправо, 

второй – над гласной (BZS.1958.106.5688); 
2)  циркумфлекс над первой части дифтон-
га – признак александрийской системы 
(BZS.1958.106.5688).

На аверсе печати Феодота Калофета XIV–
XV вв. (BZS.1958.106.5688) (рис. 9) в первом 
слове акут смещен вправо, во втором – чуть 
влево, на аверсе во втором слове циркумфлекс 
оказывается на первой части дифтонга, а акут 
в третьем слове смещен вправо.

Аверс: ΘΕΟΌΤΟΥ ΣΦΡΑˊ
Реверс: ΓΙΣΑ ΤΟΥ ΚΛΟΘΕˊΤΟΥ
Заключение. Таким образом, как видно 

из анализа, количество печатей с ударениями 
в этой коллекции в рассматриваемый период 
невелико: из 381 печати только 18 акцентуи-
рованы. Однако в этих печатях наблюдаются 
элементы александрийской системы: смеще-
ние ударения влево, ударение на первой части 
дифтонга, элементы смешанной системы со 
смещениями ударений в одной печати и вле-
во, и вправо, смещение ударения вправо, что 
является отдельной системой акцентуации, 
широко представленной в печатях XI–XII вв. 
из коллекции Dumbarton Oaks. Также пред-
ставлена система акцентуации, использую-
щая смысловое ударение, когда выделяются 
значимые для автора слова в легенде печати, 
в том числе эти ударения могут приходиться 
и на слова в сокращенном виде, чаще всего 
имена. Встречаются печати и с классической 
византийской системой акцентуации, иногда 
соединяющие ее с элементами вышеуказанных 
систем. Если рассмотреть персоналии тех, чьи 
печати оказались в этой подборке, то стоит 
отметить, что некоторые из них принадлежат 
императорам, несколько – севастам, несколь-
ко – митрополитам и другим деятелям церк-
ви. Таким образом, акцентуация на печатях 
является в том числе и одним из показателей 
высокого статуса ее владельца.

ПРИМЕЧАНИЕ

	 1	Все примеры из печатей сопровождаются 
кодом, которым они маркируются в онлайн-базе 
Dumbarton Oaks [7].



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 69

А.А. Евдокимова. Системы акцентуации византийских моливдовулов XIII–XV вв. 

ПриЛОЖение

	 а	 б
Рис. 1. Печать Евстратия, монаха и пресвитера Космидия: 

а – аверс; б – реверс

Fig. 1. The seal of Eustratios, monk and presbyteros of Kosmidion: 
a – obverse; б – reverse

	 а	 б
Рис. 2. Печать Иоанна, митрополита Халкедона: 

а – аверс; б – реверс

Fig. 2. The seal of John, metropolitan of Chalcedon: 
a – obverse; б – reverse

Рис. 3. Печать Константина Каппадокийского, реверс
Fig 3. The seal of Constantine the Cappadocian, reverse



70

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Рис. 4. Печать Льва Хелладикоса, реверс
Fig. 4. The seal of Leo Helladikos, reverse

Рис. 5. Печать Георгия Педиасима, аверс
Fig. 5. The seal of George Pediasimos, obverse

Рис. 6. Печать Иоанна Алиата, аверс
Fig. 6. The seal of John Alyates, obverse



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 71

А.А. Евдокимова. Системы акцентуации византийских моливдовулов XIII–XV вв. 

Рис. 7. Печать Стефана Бардала, реверс
Fig. 7. The seal of Stephanos Bardales, reverse

Рис. 8. Печать священников и экклесиэкдиков Святой Софии, реверс
Fig. 8. The seal of priests and ekklesiekdikoi of Saint Sophia, reverse

	 а	 б
Рис. 9. Печать Феодота Калофета: 

а – аверс; б – реверс

Fig. 9. The seal of Theodotos Kalothetos: 
a – obverse; б – reverse



72

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

 1. Евдокимова, А.  А. Акцентуированные 
греческие надписи в Грузии : Византийская или 
александрийская системы акцентуации или влия-
ние понтийского диалекта? / А. А. Евдокимова // 
Сравнительно-историческое языкознание. Алтаи-
стика. Тюркология. Материалы конференции. – М. : 
Тезаурус, 2009. – С. 39–43.
 2. Евдокимова, А.  А. Акцентуированные 
папирусы из коллекции Кельнского университета 
(предварительные замечания) / А. А. Евдокимова 
// Индоевропейское языкознание и классическая 
филология. – 2010. – № 14-1. – С. 277–295.
 3. Евдокимова, А. А. Диалог византийской 
и александрийской систем акцентуации в грече-
ских граффити из разных балканских памятни-
ков / А. А. Евдокимова // Балканский тезаурус: 
Коммуникация в сложно-культурных обществах 
на Балканах. – С. 31–37. – М. : Институт славянове-
дения РАН, 2019. – (Балканские чтения ; Вып. 15).
 4. Евдокимова, А. А. Системы акцентуации в ле-
гендах византийских моливдовулов XI–XII вв. из кол-
лекции Dumbarton Oaks / А. А. Евдокимова // Χερσῶνος 
θέματα : Империя и полис. XIII Международный Ви-
зантийский семинар. Материалы научной конферен-
ции. – Симферополь : ИТ «Ариал», 2021. – С. 111–127.
 5. Тронский, И. М. Древнегреческое ударение  
/ И. М. Тронский. – М. ; Л. : Изд-во АН СССР, 1962. – 148 с.
 6. Biondi, A. Gli accenti nei papyri greci biblici 
/ A. Biondi. – Roma : Papyrologica Castrociquitana, 
1983. – xii, 84 p., 5 pl.
	 7.	 Dumbarton Oaks. – Electronic text data. – 
Mode of access: https://www.doaks.org/resources/
seals. – Title from screen.
 8. Hinge, G. Der dorische Akzent in den hel-
lenistischen Korpora der archaischen Meliker  
/ G. Hinge. – Electronic text data. – Mode of access: 
http://alkman.glossa.dk/akzent.html (date of access: 
28.10.2022). – Title from screen.
 9. Laum, B. Das Alexandrinische Akzentuations-
system unter Zugrundelegung der theoretischen Lehren 
der Grammatiker und mit Heranziehung der praktischen 
Verwendung in den Papyri / B. Laum. – Paderborn : Druck 
und Verlag von Ferdinand Schöningh, 1928. – xvi, 523 p.
 10. Seider, R. Paläographie der griechischen Pa-
pyri. Bd. 1 / R. Seider. – Stuttgart : Anton Hiersmann, 
1967. – 112 S., 40 Taf.
 11. Turner, E. G. Greek Manuscripts of Ancient 
World / E. G. Turner. – Oxford : Clarendon Press, 
1971. – xvi, 174 p., 92 pl.

REFERENCES

 1. Evdokimova А.А. Aktsentuirovannye 
grecheskiye nadpisi v Gruzii: Vizantiyskaya ili 

aleksandriyskaya systemy ili vliyanie pontiyskogo 
dialekta? [Accentuated Greek Inscriptions in Georgia. 
Byzantine or Alexandrian Systems of Accentuation 
or the Influence of the Pontic Dialect?]. Sravnitelno-
istoricheskoe yazykoznanie. Altaistika. Tyurkologiya. 
Materialy konferentsii [Comparative-Historical Lin-
guistics. Altaistics. Turkology. Conference Materials] 
Мoscow, Tezaurus Publ., 2009, pp. 39-43.
 2. Evdokimova А.А. Aktsentuirovannye 
papirusy iz kollektsii Kelnskogo universiteta (pred-
varitelnye zamechaniya) [Accentuated Papyri from the 
Collection of the University of Cologne (Preliminary 
Remarks)]. Indoevropeyskoe yazykoznanie i klassi-
cheskaya filologiya [Indo-European Linguistics and 
Classical Philology], 2010, no. 14-1, pp. 277-295.
 3. Evdokimova А.А. Dialog vizantiyskoy i alek-
sandriyskoy sistem aktsentuatsii v grecheskikh graffiti 
iz raznykh balkanskikh pamyatnikov [Dialogue of Byz-
antine and Alexandrine Accentuation Systems in Greek 
Graffiti from Different Balkan Monuments]. Balkan-
skiy tezaurus: Kommunikatsiya v slozhno-kulturnykh 
obtshestvakh na Balkanakh [The Balkan Thesaurus: 
Communication in Complex Cultural Societies in the 
Balkans]. Мoscow, Institut slavyanovedeniya RAN, 
2019, pp. 31-37. (Balkanskie chteniya [The Balkan 
Readings]; vol. 15).
 4. Evdokimova А.А. Sistemy aktsentuatsii v 
legendakh vizantiyskikh molivdovulov XI–XII vv. iz 
kollektsii Dumbarton Oaks [Accentuation Systems in 
the Legends of Byzantine Seals of the 11th –12th Cen-
turies from Dumbarton Oaks Collection]. Chersōnos 
themata  : Imperia i polis. XIII mezhdunarodnyy vi-
zantiyskiy seminar. Materialy nauchnoy konferentsii 
[Monthly Issues. Empire and Polis. The 13th Interna-
tional Byzantine Seminar. Proceedings of the Sci-
entific Conference]. Simferopol, IT «Arial», 2021, 
pp. 111-127.
 5. Tronsky I.М. Drevnegrecheskoe udarenie 
[Ancient Greek Accentuation]. Мoscow; Leningrad, 
Izd-vo AN SSSR, 1962. 148 p.
 6. Biondi A. Gli accenti nei papyri greci biblici. 
Roma, Papyrologica Castrociquitana, 1983. xii, 84 p., 5 pl.
	 7.	 Dumbarton Oaks. URL: https://www.doaks.
org/resources/seals.
 8. Hinge G. Der dorische Akzent in den hellenis-
tischen Korpora der archaischen Meliker. URL: http://alk-
man.glossa.dk/akzent.html (accessed 28 October 2022).
 9. Laum B. Das Alexandrinische Akzentuations-
system unter Zugrundelegung der theoretischen Lehren 
der Grammatiker und mit Heranziehung der praktisch-
en Verwendung in den Papyri. Paderborn, Druck und 
Verlag von Ferdinand Schoeningh, 1928. xvi, 523 p.
 10. Seider R. Paläographie der griechischen Papyri. 
Vol. 1. Stuttgart, Anton Hiersmann, 1967. 112 S., 40 Taf.
 11. Turner E.G. Greek Manuscripts of Ancient 
World. Oxford, Clarendon Press, 1971. xvi, 174 p., 92 pl.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6

А.А. Евдокимова. Системы акцентуации византийских моливдовулов XIII–XV вв. 

Information About the Author
Аlexandra А. Evdokimova, Candidate of Sciences (Philology), Senior Researcher, Institute of 

Linguistics of the Russian Academy of Sciences, Bolshoy Kislovsky Lane, 1, Bld. 1, 125009 Moscow, 
Russian Federation, ae@iling-ran.ru, https://orcid.org/0000-0002-6557-2064

Информация об авторе

Александра Алексеевна Евдокимова, кандидат филологических наук, старший научный 
сотрудник, Институт языкознания РАН, пер. Большой Кисловский, 1, стр. 1, 125009 г. Москва, 
Российская Федерация, ae@iling-ran.ru, https://orcid.org/0000-0002-6557-2064



¤
�Г

ра
ци

ан
ск

ий
 М

.В
., 

20
22

74 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.7

UDC 94(495).01�262.5�262.12�281.1�281.4 Submitted: 21.04.2022
LBC 63.3(0)4 Accepted: 10.06.2022

THE 'ISP8TE %ETWEE1 1ICAEA A1' 1ICOME'IA
OVER THE STAT8S OF METRO3OL,S AT THE CO81CIL OF CHALCE'O1:

THE CIVIC ASPECT �

Mikhail V. Gratsianskiy
Lomonosov Moscow State University, Moscow, Russian Federation;

Sevastopol State University, Sevastopol, Russian Federation

Abstract: Introduction. The subject of research in this paper refers to the imperial edict, conferring the title
of metropolis on the city of Nicaea in 364 AD, and the imperial rescript of the same year, confirming the rights of
Nicomedia to the same title and the status of the first city of the province. The documents were presented by
bishops of Nicaea and Nicomedia in the course of litigation between them at the 4th Ecumenical Council in Chalcedon
(451 AD). The objectives of this work are to present the translation of these documents and substantiate its
correctness in comparison with other available translations into foreign languages. Further task is to identify and
highlight through commenting those realities of the Roman world, which are reflected in the analyzed documents.
Methods. The work is based on the application of the historical-critical method of analysing source data of the
original texts, compiled in Greek. Analysis. The article deals with the dating of the documents, the peculiarities of
the terms and expressions used in them, which regard to intercity relations in Roman times, the issue of city
statuses and traditional elements of the provincial ceremonies associated with the imperial cult. In this context,
special attention is given to the edict for Nicaea, which is dedicated to the metropolis status of Nicaea, and deals
with peculiar ceremonial issues of “coronation”, “procession”, and the office of Bithyniarch. Results. The litigation
between Nicaea and Nicomedia is a clear evidence of the preservation of ancient Hellenistic and Roman traditions
in the era of the Christian empire. The fact that the bishop of Nicaea at the Ecumenical Council, in justifying the
ecclesiastical and administrative rights of his city, resorted to arguments drawn from the sphere of intercity relations
within the framework of the traditional provincial assemblies, speaks for the connection between the institutions of
provincial assemblies and church councils. The author concludes that the traditional forms of urban life, intercity
relations within the province and determination of the status of cities by traditional criteria were of key importance
for the position of the city in the system of the provincial church hierarchy.

Key words: Ecumenical Councils, the Council of Chalcedon, Bithynia, Nicaea, Nicomedia, the title of metropolis,
Bithyniarch, the Primacy of Honour.

Citation. Gratsianskiy M.V. The Dispute Between Nicaea and Nicomedia over the Status of Metropolis at the
Council of Chalcedon: The Civic Aspect. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4.
Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History.
Area Studies. International Relations], 2022, vol. 27, no. 6, pp. 74-89. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2022.6.7



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 75

М.В. Граɰианскиɣ. Спор Никеи и Никомидии на Халкидонском соборе за статус митрополии

УДК 94(495).01�262.5�262.12�281.1�281.4 Дата поступления статьи: 21.04.2022
ББК 63.3(0)4 Дата принятия статьи: 10.06.2022

СПОР НИКЕИ И НИКОМИȾИИ НА ɏАЛКИȾОНСКОМ СОȻОРЕ
ЗА СТАТɍС МИТРОПОЛИИ: ȽРАɀȾАНСКИЙ АСПЕКТ �

Миɯаил Вячеславович Ƚрацианскиɣ
Московский государственный университет им. М. В. Ломоносова, г. Москва, Российская Федерация;

Севастопольский государственный университет, г. Севастополь, Российская Федерация

Аннотация. Введение. Предметом исследования в данной работе являются тексты императорского
эдикта о даровании титула митрополии городу Никея в 364 г. и императорского рескрипта того же года,
подтверждающего права Никомидии на такой же титул и ее статус первого города провинции. Документы
были представлены епископами Никеи и Никомидии в ходе разбора тяжбы между ними на IV Вселенском
соборе в Халкидоне (451 г.). Задачами данной работы является представление перевода этих документов и
обоснование его правильности в сравнении с другими имеющимися переводами на иностранные языки.
Далее задачей исследования являются выявление и освещение посредством комментирования тех реалий
римского мира, которые отражаются в анализируемых документах. Методы. Работа основана на примене-
нии историко-критического метода обработки данных текста источника, используемого в оригинале на гре-
ческом языке. Анализ. В статье рассматриваются вопросы датировки документов, особенности употреб-
ленных в них терминов и выражений, касающихся межполисных отношений в римское время, вопроса
статуса городов и традиционных элементов провинциального церемониала, связанного с императорским
культом. В этом ключе рассматриваются, прежде всего, пассажи эдикта в пользу Никеи, в которых идет
речь о статусе митрополии, «венчании», «процессии» и должности вифиниарха. Результаты. Тяжба
между Никеей и Никомидией является ярким свидетельством сохранения древних эллинистических и рим-
ских традиций в эпоху христианской империи. Тот факт, что епископ Никеи на Вселенском соборе в обо-
снование церковно-административных прав своего города прибег к аргументации, почерпнутой из сферы
межполисных отношений в рамках традиционных провинциальных союзов, свидетельствует о связи меж-
ду институтами провинциальных союзов и церковных соборов. Автором делается вывод о том, что тради-
ционные формы городской жизни, межполисного взаимодействия в пределах провинции и определения
статуса городов по традиционным критериям имели ключевое значение для положения города в системе
провинциальной церковной иерархии.

Ключевые слова: Вселенские соборы, Халкидонский собор, Вифиния, Никея, Никомидия, титул мит-
рополии, вифиниарх, первенство чести.

Цитирование. Грацианский М. В. Спор Никеи и Никомидии на Халкидонском соборе за статус митро-
полии: гражданский аспект // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История.
Регионоведение. Международные отношения. – 2022. – Т. 27, № 6. – С. 74–89. – DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2022.6.7

Введение. Христианизация Римской
империи, протекавшая на всем пространстве
Средиземноморья, представляла собой слож-
ный и комплексный процесс, в котором эле-
менты традиционной греко-римской культуры,
сложившейся преимущественно в эпоху прин-
ципата, вступали во взаимодействие с новы-
ми христианскими элементами, причем имел
место процесс взаимной адаптации и взаимо-
проникновения тех и других. С этой точки зре-
ния процесс кризиса «поздней Римской импе-
рии» может быть рассмотрен как процесс
нового творческого синтеза, при котором тра-
диционные элементы греко-римского мира

встраивались в структуры христианизирован-
ного общества и государства.

Одним из ярких и заслуживающих спе-
циального рассмотрения примеров такого вза-
имодействия и взаимовлияния является один
из эпизодов IV Вселенского собора, состояв-
шегося осенью 451 г. в Халкидоне. В ходе за-
седания собора 30 октября состоялось рас-
смотрение тяжбы между митрополитом Ни-
комидии Евномием и митрополитом Никеи
Анастасием. Суть претензии Евномия состо-
яла в том, что Анастасий предпринял епис-
копские рукоположения в пределах провинции
Вифиния, каковые, по мнению Евномия, цели-



76

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ком относились к его компетенции как митро-
полита и правящего провинциального архиерея.
Поскольку Анастасий, со своей стороны, пред-
ставил собору документ, подтверждающий за
Никеей статус митрополии, суд должен был
решить, кого следовало считать правящим
архиереем Вифинии, обладающим правом со-
вершать и утверждать рукоположения провин-
циальных епископов [7, p. 56[415]–62[421]]. Так
же, как и ряд других представленных на со-
боре дел, тяжба между Никомидией и Нике-
ей была рассмотрена его участниками под
председательством императорских чиновни-
ков, согласно повелению императора Марки-
ана [37, S. 304–322]. Данный казус примеча-
телен тем, что аргументация сторон в пользу
сравнительных преимуществ своих кафедр
велась посредством обращения к документам,
суть которых имела сугубо «внехристианс-
кий» характер, присущий традиционным об-
щественным и государственным институтам
Римской империи I–IV веков. Таким образом,
для тяжбы, вызванной сугубо каноническими
причинами, ключевым оказался гражданский
по своей сути аспект.

Методы. Работа основана на примене-
нии историко-критического метода обработ-
ки данных текста источника, используемого
в оригинале на греческом языке 2.

Анализ. Предметом специального ана-
лиза в данной работе будут тексты представ-
ленных тяжущимися сторонами император-
ских указов, в которых Никея и Никомидия
наделялись правами митрополий. Задачами
данной работы является, прежде всего, пред-
ставление перевода этих документов, а так-
же обоснование его правильности в сравне-
нии с другими имеющимися переводами на
иностранные языки. Далее задачей исследо-
вания являются выявление и освещение по-
средством комментирования тех реалий рим-
ского мира, которые отражаются в анализи-
руемых документах.

ɗɞɢɤɬ ɜ ɩɨɥɶɡɭ Нɢɤɟɢ� «Императоры
кесари Флавии Валентиниан и Валент, счаст-
ливые, благочестивые Августы, вечные по-
бедители говорят никейцам. Хотя рвение
наше для всех стало видным и наглядным с
тех [самых] пор, как волею Всемогущего Мы
приняли вершину империи (τhς ȕασιλείας τÙ
âπεραναȕεȕηκός) и кормила государства (τ}ν

δημοσίων), однако в дополнение ко всему [это-
му] сбережем мы в качестве начала сего сча-
стья [то], что Ваш город, прежде наполнен-
ный и гордящийся (προαναπλησșεaσα κα`
γαυριωșεaσα) нашим счастьем, стал всему на-
роду причиной радости и ликования. В силу
чего, поскольку встарь он был назван митро-
полией (μητρόπολις πάλαι ~νομάσșη); и это со-
держится в старых законах, и, как мы зако-
нодательствуем (νομοșετοȪντων �μ}ν), не мо-
жет иметь никакого сомнения по причине того,
что оно непоколебимо и твердо, а в будущем
еще имеет быть умноженным (εYς τ9 Uπειτα
αáȟηșησόμενα). [...] И наперед его увенчав
(κα` εYς τÙ Rȟhς αáτÙν στȑȥαντες), мы постано-
вили, чтобы он в вашем городе совершал ше-
ствие (Qν τÑ âμετȑρ πόλει προιȑναι). И да со-
хранится постоянно этот обычай (� συνήșεια
αãτη), и да будет город ваш митрополией при
сохранении обычая, касающегося процессии
вифиниарха (Qπ` τÑ προόδd τοà Βιșυνιάρχου),
ибо никто да не отнимает ничего у осталь-
ных. Волею Всемогущего да возрастет дос-
тоинство (τÙ ;ȟίωμα) вашего города� Итак, ли-
куя,  усугубляйте молитвы (τ9ς εáχ9ς
διπλασιάζετε) и радуйтесь тому, что эта честь
(αãτη � τιμή) была вам предоставлена [так],
что впредь утихнет всякое сомнение, осоз-
навая (συνορ}ντες), что удостоились вы от
наших повелений вечной милости и призре-
ния (αYωνίου πραότητος κα` προνοίας)» [7,
p. 61[420].1–17].

Как указано в соборных актах, данный
текст является «переводом закона» (Rρμηνεία
νόμου), изначально составленного на латинском
языке. Латинский оригинал не сохранился: при-
веденный в латинской версии соборных актов
текст эдикта является всего лишь обратным
переводом с греческого, хотя и представляет
определенный интерес [8, p. 69[508].3–18].
Имеется английский перевод эдикта, выпол-
ненный Ричардом Прайсом в издании полно-
го перевода актов Халкидонского собора [53,
p. 30–31], и французский перевод Сильвена
Дестефана [18, p. 219–220].

Сохранившийся греческий текст нельзя
назвать прозрачным по целому ряду причин,
из которых первой является его топорный
стиль «подстрочного» перевода. Смысл это-
го текста извлекается скорее «интуитивно»,
чем посредством анализа его грамматичес-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 77

М.В. Граɰианскиɣ. Спор Никеи и Никомидии на Халкидонском соборе за статус митрополии

кой и синтаксической конструкции. Приходится
думать скорее о том, что переводчик хотел
сказать, нежели о том, как и что действитель-
но сказано. В этой связи будет уместным
представить нашу собственную интерпрета-
цию текста в сравнении с имеющимися пере-
водами и на их фоне.

Итак, главной проблемой является то,
что сам сохранившийся текст является пере-
водом. Поскольку императорские эдикты, осо-
бенно издаваемые по торжественным случа-
ям, представляли собой довольно напыщен-
ный и сложный латинский текст, не удивитель-
но, что греческий перевод мог иметь опреде-
ленные изъяны. Приведенный в латинской
версии актов Халкидонского собора обратный
перевод на латынь хотя и является полезным
в ряде случаев, однако его автор также испы-
тывал затруднения с пониманием отдельных
мест греческого текста 3. Так, уже в титула-
туре он не опознал греческое σεȕαστοί как
обычный эквивалент латинского Augusti и пе-
ревел его как colendi.

Впрочем, латинский перевод имеет то
преимущество, что ему оказывается незна-
комой проблема, связанная с состоянием гре-
ческих рукописей, из-за которого в критичес-
ком издании Эдуарда ɒвартца в тексте зако-
на довольно неожиданно оказалась представ-
лена Никомидия. Приведем здесь по-гречес-
ки этот пассаж: [8] δι’ Ü δg Qπειδg μητρόπολις
πάλαι ~νομάσșη κα` τοàτο νόμοι παλαιο` περι-
ȑχουσι [τ9 [9] αáτ9 =περ ȃικομηδεàσι], νομοș-
ετοȪντων �μ}ν [âπhρȟεν] οáδεμίαν ;μφιȕολίαν
Uχειν [10] δȪναται τ� ;σάλευτα κα` Xσχυρ9 μȑ-
νειν κα` εYς τ9 Uπειτα αáȟηșησόμενα. И наш
дословный перевод: «В силу чего, поскольку
встарь он был назван митрополией, и это со-
держится в старых законах, и, как мы законо-
дательствуем [то же, что было и у никомидий-
цев], не может иметь никакого сомнения по при-
чине того, что оно непоколебимо и твердо, а в
будущем еще имеет быть умноженным».

Очевидным образом, часть текста, взя-
тая издателем в скобки, представляет собой
вставку, которая, скорее всего, объясняется
тем, что на этапе переписки в текст было вне-
сено толкование, основанное как на приведен-
ном ниже эдикте в пользу Никомидии, так и
на соборном приговоре, признавшем за Нико-
мидией старейшинство титула митрополии.

Сразу подчеркнем, что сравнительно ранний
латинский перевод этой вставки не знает: [9]
propterea licet metropolitana olim est nominata
et [10] hoc leges antiquae continent, tamen legem
nobis proferentibus nulla dubitatio esse [11] poterit,
eo quod haec immota et firmissima maneant et
temporibus futuris augenda [8, p. 69[508]].

Соответственно в английском переводе
Р. Прайса взятый Э. ɒвартцем в скобки ку-
сок не учитывается: “Accordingly, since it was
formerly called a metropolis, and this is contained
in ancient laws, there can as a result of our
legislation be no doubt but that this remains firm
and unshaken and will increase in time to come...”
[53, p. 30].

При этом во французском переводе
С. Дестефана он целиком учитывается, при-
чем в результате смысл меняется перевод-
чиком на противоположный: «...не приходится
сомневаться, что те же привилегии, которы-
ми пользовались граждане Никомидии в силу
наших законов, по этой причине не останутся
крепкими и действительными и как следствие
не будут умножены» («Comme donc elle a été
autrefois qualifée de métropole et que des lois
anciennes contiennent cette disposition, il ne peut
faire aucun doute que les mrmes privilqges dont
ont bénéfcié les citoyens de Nicomédie en vertu
de nos lois, ne demeurent pour cette raison fermes,
valides et ne soient par la suite augmentés»: [18,
p. 219]). Таким образом, из французского пе-
ревода следует, что, давая привилегии Никее,
императоры одновременно наказывали Нико-
мидию, отнимая у нее имеющиеся права и ли-
шая ее новых в будущем. Впрочем, свой пере-
вод С. Дестефан не поясняет и не сравнивает
его ни с имеющимся английским переводом,
ни с версией, представленной латинскими ак-
тами. По нашему мнению, французский пере-
вод содержит ошибку, поскольку привносит
отрицательный смысл в придаточное предло-
жение причины, вводимое артиклем τ�.

Определенное затруднение представля-
ет и следующий пассаж, который одновре-
менно является и наиболее ценным с исто-
рической точки зрения: [10] κα` εYς [11] τÙ Rȟhς
αáτÙν στȑȥαντες Qν τÑ âμετȑρC πόλει προιȑναι
Qșεσπίσαμεν. Διαμενȑτω [12] τοίνυν εYς τÙ
διηνεκPς � συνήșεια αãτη κα` � πόλις âμ}ν
μητρόπολις Uστω, τhς συνηșείας [13] τhς Qπ` τÑ
προόδd τοà Βιșυνιάρχου διαμενοȪσης.



78

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Уже издатель актов отмечает, что меж-
ду этим пассажем и предыдущим явно име-
ется пропуск текста. Местоимение αáτόν
(«его»), представляющее собой винительный
падеж мужского рода, указывает на какое-то
лицо, речи о котором в предыдущем пассаже
не было. Как следствие, Р. Прайс отмечает
возможность пропуска текста, однако дает
неприемлемый перевод, передавая αáτόν как
«это» (it), как будто в тексте стояло αáτό: “For
the future, having crowned it, we decreed its
issuing in your city. Therefore let this custom be
preserved for ever, and let your city be a
metropolis, while maintaining the custom relating
to official visits by the Bithyniarch” [53, p. 30].
Инфинитив προιȑναι («идти вперед») Прайс
переводит как “issuing”, хотя у этого глагола
нет активного значения, а издание эдикта обык-
новенно описывается через другие глаголы –
к примеру, Qκδίδοσșαι, Qȟιȑναι. Дальнейший пе-
ревод Прайса вполне согласуется с предло-
женным нами, за тем исключением, что пе-
ревод слова πρόοδος как «official visits» пред-
ставляется нам не отражающим сути этого
термина применительно к личности «вифини-
арха», о которой речь у нас пойдет ниже.

Перевод С. Дестефана отмечает мужс-
кой род местоимения αáτόν, передавая его как
«этот закон» (от греɱ. νόμος): «Et, à l’avenir,
ayant ratifé cette loi, Nous avons ordonné qu’elle
soit envoyée à votre cité. Que reste donc en vigueur
pour toujours cette coutume et que votre cité soit
métropole, tandis que la coutume relative à la visite
du bithyniarque est maintenue» [18, p. 219].

Это выглядит более правдоподобно, од-
нако сам закон в предшествующем предло-
жении не упоминался, поэтому трактовка ме-
стоимения αáτόν как стоящего вместо слова
νόμος выглядит неубедительно. Единственную
связь со словом «закон» здесь можно увидеть,
если принять во внимание, что греческое
νομοșετοȪντων �μ}ν из предыдущего пред-
ложения передается в латинской версии че-
рез legem nobis proferentibus. Помимо этого,
перевод στȑȥαντες через «ayant ratifé» выгля-
дит неубедительно, коль скоро у глагола στȑφω
очевидным образом нет такого значения. По-
добно Прайсу Дестефан переводит далее
«πρόοδος» вифиниарха как visite, но если
Прайс сопровождает свой перевод сноской, где
дает общие сведения о фигуре и роли вифини-

арха (из которой, впрочем, не становится ясно,
что за «официальные визиты» он совершал),
то Дестефан свой перевод не поясняет.

Латинская версия предложила здесь сле-
дующий текст: et de cetero haec etiam in nostra
ciuitate proficiscentes sanciuimus. permaneat
igitur in perpetuum ista consuetudo et ciuitas uestra
sit metropolitana, consuetudine scilicet in processu
Bithyniae iudicis permanente. Отметим сразу,
что автор латинского перевода явно не совла-
дал с первым предложением: опорные слова
αáτόν, στȑȥαντες и προιȑναι им очевидно не
поняты. Присутствие haec на месте αáτόν
согласуется с английским переводом. Пере-
вод πρόοδος через processus, по нашему мне-
нию, точен, однако передача τοà Βιșυνιάρχου
через Bithyniae iudicis показывает, что автор
перевода уже не знал, кто такой «вифиниарх».
Использованный им при переводе термин
iudex говорит о том, что переводчик понял
титул «вифиниарх» как «наместник Вифинии»,
поскольку iudex было родовым названием на-
местников провинций, главной функцией кото-
рых было отправление правосудия в первой
инстанции, в силу чего они назывались iudices
ordinarii [34, S. 529–530; 9, p. 67–136]. Между
тем наместником провинции вифиниарх все-
таки не был. Дальнейшая часть эдикта не
вызывает затруднений и как следствие раз-
личий в имеющихся переводах.

Взяв за основу наш перевод, приступим
к комментированию эдикта в пользу Никеи для
выяснения тех исторических обстоятельств
и реалий, которые стояли за его появлением.

Прежде всего, затронем проблему дати-
ровки. К сожалению, она не может быть с
точностью решена, однако примерная хроно-
логия может быть установлена. Упоминание
двух государей, Валентиниана и Валента, го-
ворит о том, что эдикт издан после 28 марта
364 г., когда Валентиниан в Константинополе
провозгласил соправителем своего брата Ва-
лента. Поводом к изданию эдикта, очевидно,
послужило то обстоятельство, что сам Вален-
тиниан был провозглашен императором имен-
но в Никее примерно месяцем ранее – 26 фев-
раля 364 года. Именно это подразумевают
императоры, говоря в эдикте о «начале сего
счастья» (εYς τgν ;ρχgν αáτhς τhς εáτυχίας),
то есть о вступлении Валентиниана на пре-
стол. При этом уже 1 марта император был в



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 79

М.В. Граɰианскиɣ. Спор Никеи и Никомидии на Халкидонском соборе за статус митрополии

Никомидии, в которой состоялось совещание
нового императора со своими приближенны-
ми по вопросу избрания соправителя, а также
назначение Валента «трибуном конюшни»
(tribunus stabuli). Таким образом, Никея и Ни-
комидия оказываются первыми городами, ко-
торые Валентиниан посетил в качестве импе-
ратора и потому не удивительно, что именно
они удостоились государевой милости. После
26 апреля императоры отправились из Кон-
стантинополя на Запад и вплоть до Сирмия
двигались вместе, где после 4 августа рас-
стались, поскольку Валентиниан двинулся
дальше на Запад [50, S. 214–218; 52, p. 172–
173; 33, p. 138–139]. Логичным будет тем са-
мым предположить, что эдикт в пользу Ни-
кеи был издан еще до 26 апреля, пока импе-
раторы находились в Константинополе.

Вызывает вопрос содержание привиле-
гий, предоставляемых императорами Никее.
Эдикт Валентиниана и Валента констатиру-
ет, что Никея издревле имела титул митропо-
лии. Статус города как митрополии нуждает-
ся в пояснении. Следует, прежде всего, учесть,
что это понятие в римское время не было тож-
дественно понятию митрополии, присущему
более раннему периоду. В то время митропо-
лией («материнским городом») назывался го-
род, имевший колонии – города, основанные
его гражданами в результате отселений на
новые земли, при этом многие города продол-
жали называть себя митрополиями именно в
этом смысле и в римское время: к примеру,
Тир и Милет [13, p. 88]. Тем не менее ситуа-
ция меняется, и в римское время титул «мит-
рополия» по преимуществу становится почет-
ным титулом, который императоры присуж-
дали наиболее значительным городам восточ-
ной части Римской империи.

Завоевавший Сирию и превративший ее
в римскую провинцию Гней Помпей, а затем
Гай Юлий Цезарь подтверждают статус сво-
бодного города и митрополии за Антиохией.
Затем Октавиан Август, присоединивший к
Сирии равнинную Киликию, дает титул мит-
рополии Тарсу. В последующие сто лет титул
широко распространяется по восточной час-
ти Римской империи: митрополиями становят-
ся Верия (Македония), Никомидия (Вифиния),
Ксанф (Ликия), Анкира (Галатия), Тир (Фини-
кия), Петра (Аравия).

В этот период в целом соблюдается тот
принцип, что каждой римской провинции на
Востоке соответствует одна митрополия, ко-
торая чаще всего является резиденцией рим-
ского наместника. Между тем в царствова-
ние Адриана (117–138) количество митропо-
лий резко увеличивается. Не исключено, что
это было связано с существованием в преде-
лах римской империи многочисленных граж-
данских союзов, именовавшихся койнонами
(κοινόν), либо «этносами» (Ușνος), история ко-
торых восходит к периоду классической ан-
тичности 4. В результате митрополии оказы-
ваются представлены во всех имевшихся тог-
да союзах, что в итоге даже приводило к тому,
что в одной и той же провинции было по не-
скольку митрополий 5. К примеру, в Асии по-
мимо Эфеса (резиденции наместника), мит-
рополиями во II в. становятся Пергам и Смир-
на [27, S. 307–312; 20, p. 247–286], а позже к
ним присоединяются Кизик и Сарды, так что,
к примеру, в эдикте императоров Валентиниа-
на, Валента и Грациана, составленном в 375–
378 гг. и сохранившемся в виде надписи, речь
идет о четырех митрополиях Асии (per
quattuor civitates, quae metropolis apu[d] Asiam
nominantur: Ephesos 2925) 6. В Сирии наряду с
Антиохией и Тиром митрополиями становят-
ся Дамаск и Самосата [13, p. 85–98; 27, S. 18–
36 et passim; 44, p. 359].

Обретение городом статуса митропо-
лии или иных почетных титулов и эпитетов
зависело от воли императора: городские со-
веты подавали императору особые прошения,
в которых обосновывали пригодность горо-
да к получению титула. Нередко такие про-
шения подавались в ситуации острого сопер-
ничества городов: к примеру, в награду за
преданность во время противостояния с Фи-
липпом Аравитянином, император Деций да-
ровал статус митрополии Фессалонике в
ущерб древней митрополии Македонии –
Верии [27, S. 387–389].

Итак, со времени Адриана митрополия
рассматривалась как главный город союза, и
только особые обстоятельства приводили к
наличию в рамках одного союза нескольких
митрополий, которые, среди прочего, конкури-
ровали за право быть местом проведения со-
юзных собраний (συνȑδριον, conventus) и, как
следствие, – местом проведения провинциаль-



80

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ных праздничных процессий во главе с мест-
ным «этнархом»-архиереем императорского
культа. На Западе, где, с одной стороны, гре-
ческое слово «митрополия» не было в ходу и
не прилагалось к главным городам союза, а с
другой – более последовательно была вопло-
щена система «одна наместническая провин-
ция – один союз», центром провинциальных
собраний обыкновенно был главный город
наместнической провинции, который называл-
ся «главой провинции» (caput provinciae) – ла-
тинским аналогом греческого термина «мит-
рополия» (μητρόπολις) [27, S. 18–36].

Что касается Вифинии, то в эпоху прин-
ципата она была частью большой двухсостав-
ной наместнической провинции Вифиния-Понт.
Эллинистическое вифинское царство перешло
под власть Рима по завещанию ее последне-
го царя Никомеда IV в 74 г. до н. э., а в 63 г. до
н. э. Гней Помпей создал из части территорий
бывших вифинского и понтийского царств про-
винцию «Понт и Вифиния» (Pontus et Bithynia)
[39, p. 302–320, 351–378; 28, p. 862–874].

Признается, что титул митрополии Ни-
комидия имела со времени императора Клав-
дия (41–54), соединив его впоследствии с тро-
екратным титулом «неокории» и титулами
«первой в Вифинии» и «первой в Понте». Ни-
кея в этот же период усваивает себе титул
«первой в Вифинии» и «первой в Понте» (как
вариант: «первой в эпархии»). Именование
Никеи «первой» восходит уже ко времени Вес-
пасиана. Такой же титул появляется в конце
I в. и у Никомидии. Речь ритора Диона Хри-
зостома, которому никомидийцы даровали по-
четное гражданство, отражает ситуацию оже-
сточенного соперничества между двумя ви-
финскими городами за «первенство» (âπPρ
πρωτείων ;γωνιζόμεșα). Никомидия и Никея
боролись за пышные, но, по его мнению, со-
вершенно пустые титулы 7. Титул «митропо-
лия» встречается и применительно к Никее,
однако только в одной надвратной надписи
(Lefke KapÕ) II в., да и то является результа-
том ученой реконструкции [48, S. 9–25]: «Бла-
городнейшая хранительница храма Августов,
первая Вифинии и Понта, митрополия, соглас-
но суждениям императоров и священного се-
ната» (� εáσεȕȑστατη νεωκόρος τ}ν Σεȕαστ}ν
πρώτη Βιșυνίας κα` Πόντου, � μητρόπολις κατ9
τ9 κρίματα τ}ν αáτοκρατόρων κα` τhς Xερ:ς

συνκλήτου). В других источниках он примени-
тельно к Никее не встречается.

Исследователи предполагают, – опять
же на основе анализа состояния той же над-
вратной надписи, – что свои титулы Никея
утратила. Ее, оказавшуюся на проигравшей
стороне в войне между Песценнием Нигером
и Септимием Севером, последний лишил всех
привилегий. При этом относительно Никоми-
дии имеется свидетельство о сохранении ею
в тот же самый период титулов «митрополии
и первой в Вифинии и Понте»; также извест-
но, что этот город стал в третий раз неокори-
ей, если судить по монетам III в. [14, p. 156–
161]. Проблема соперничества двух городов
осложняется также тем обстоятельством, что
фактически невозможно определить, какой
город в додиоклетианово время был резиден-
цией наместника: косвенные данные имеют-
ся в пользу и того, и другого [27, S. 282–290;
42, S. 307–313; 25, p. 326–328; 57, S. 163–170].

Союз вифинской части «двойной» наме-
стнической провинции Вифиния-Понт офици-
ально назывался «τÙ κοινÙν τ}ν Qν ΒιșυνίC
0�λλήνων». Согласно имеющимся свидетель-
ствам, он возник еще в республиканское вре-
мя и функционировал на протяжении всего
периода принципата [17, S. 60–64; 25, p. 154–
165; 54, S. 196–198; 22, S. 71–73]. Впрочем, та
же неопределенность, что и с резиденцией
наместника, имеется и в отношении того, ка-
кой город был местом проведения собраний
койнона [27, S. 287–289]; ряд наиболее авто-
ритетных исследователей, впрочем, склоня-
ются к тому, что им была Никея [17, S. 61].
Тем не менее сведения о проведении празд-
неств вифинского койнона происходят главным
образом из Никомидии, однако имеются и из
Никеи [17, S. 61].

Диоклетиан, провозглашенный императо-
ром в Никомидии 20 ноября 284 г., сделал го-
род своей резиденцией, в которой он провел
значительную часть своего царствования и в
ней же отрекся от престола 1 мая 305 года 8.
Сведений о митрополичьем статусе обоих
городов в последующий период не имеется,
однако, что касается эпохи Валентиниана и
Валента, сведения обоих документов, пред-
ставленных на Халкидонском соборе, под-
тверждаются сообщением Аммиана Марцел-
лина, который в связи с возвышением Вален-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 81

М.В. Граɰианскиɣ. Спор Никеи и Никомидии на Халкидонском соборе за статус митрополии

тиниана называет Никею «матерью городов
в Вифинии» (Amm.Marc. XXVI.1.3: quae in
Bithynia mater est urbium), а Никомидию в дру-
гом контексте – «матерью городов Вифинии»
(Amm.Marc. XVII.7.1: Bithyniae urbium matris),
каковой титул однозначно является переводом
греческого μητρόπολις.

Итак, сведения эдикта Валентиниана и
Валента подтверждаются современным сви-
детельством, а также оказываются косвен-
ным доказательством в пользу того, что в 60-
е гг. IV в. Никея воспринималась как древняя
митрополия и, следовательно, могла таковой
и быть, хотя данные более раннего времени
не свидетельствуют об этом с достаточной
убедительностью.

Проанализируем следующий пассаж
эдикта: «И наперед его увенчав, мы постано-
вили, чтобы он в вашем городе совершал
шествие. И да сохранится постоянно этот
обычай, и да будет город ваш митрополией
при сохранении обычая, касающегося процес-
сии вифиниарха, ибо никто да не отнимает
ничего у остальных. Волею Всемогущего да
возрастет достоинство вашего города�» Дан-
ный перевод, как уже было отмечено, отли-
чается как от древнего латинского перевода
халкидонских актов, так и от переводов со-
временных исследователей. Вслед за издате-
лем актов Э. ɒвартцем и переводчиком ак-
тов на английский язык Р. Прайсом мы пред-
полагаем перед этим пассажем лакуну, в силу
чего остается неизвестным, какое слово муж-
ского рода была употреблено в пропущенной
части и в следующем предложении представ-
лено местоимением «его» (αáτόν). Исходим
из дословного понимания этого местоимения
как относящегося к неуказанному лицу муж-
ского пола. Тем самым, исходя из синтакси-
ческой структуры предложения, в нем сооб-
щается, что данное лицо было увенчано им-
ператорами.

Анализ пассажа уместно начать с по-
яснения того, кем является упомянутый
здесь вифиниарх. Модель слова, состоящая
из названия провинции или народа и форман-
та «-арх», в римское время обозначала на гре-
ческом Востоке главу гражданского союза, яв-
лявшегося одновременно главным провинци-
альным священником императорского культа.
«Союз» – термин, издавна принятый в отече-

ственной историографии в том числе для обо-
значения основанных на принципе этническо-
го единства территориальных объединений,
которые существовали с периода классичес-
кой древности, а в римское время легли в ос-
нову провинциального деления, особенно на
греческом Востоке [4; 5; 6, с. 13–23; 1, с. 11–
37]. Фактически в римское время большин-
ство союзов совпадали в своих границах с
наместническими провинциями, и потому для
них в равной степени были в ходу обозначе-
ния Qπαρχία, Ușνος и κοινόν (на Западе –
concilium).

Объединяющей все союзы империи, со
времен Октавиана Августа стала идея боже-
ственности императора и разработанная сис-
тема культа последнего. Естественным след-
ствием стало то, что представителями горо-
дов в союзном собрании, а также председа-
телями союзного собрания становятся жре-
цы императорского культа – «священники бо-
гов-Августов» (;ρχιερεaς șε}ν Σεȕαστ}ν).
Одновременно, в качестве главы союза, та-
кой жрец именовался, к примеру, «архиерем
Асии» (;ρχιερεßς τhς /�σίας), «архиереем Пон-
та» (;ρχιερεßς τοà ΠÉντου), «архиереем со-
юза Галатов» (;ρχιερεßς τοà κοινοà τ}ν
īαλατ}ν), «архиереем ликийцев» (ȁυκίων
;ρχιερεÊς), «архиереем Кипра» (;ρχιερεßς τhς
ȀȪπρου) и т. д. Кроме того, во всех случаях
параллельно присутствовали титулы, не отра-
жавшие священнический статус главы союза,
но подчеркивающие лишь факт его главенства:
асиарх (/�σιάρχης), вифиниарх (Βιșυνιάρχης),
понтарх (Ποντάρχης), галатарх (īαλατάρχης),
ликиарх (ȁυκιάρχης), сириарх (Συριάρχης)
и т. п.9 Таким образом, данные должности
считались «священноначалием» или «священ-
ством этноса»10.

Отметим, что римские провинции Асия
и Вифиния оказались, так сказать, колыбелью
императорского культа. Согласно свидетель-
ству Диона Кассия, рассказывающего о по-
сещении Октавианом этих провинций по пути
из Египта в 30/29 г. до н. э., «Цезарь... разре-
шил иметь святилища в честь Рима и своего
отца Цезаря, которого назвал героем Юлием,
в Эфесе и Никее, каковые два города были в
то время наиболее влиятельными в Азии и в
Вифинии. ...Обычай такого рода, берущий на-
чало с этого времени, получил распростране-



82

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ние при других императорах, причем не толь-
ко среди греков, но и среди всех прочих под-
властных римлянам народов» [3, с. 49] 11.

Несмотря на то что, по-видимому, уже с
того времени во главе вифинского союза стоял
жрец императорского культа, в источниках мы
не встречаем термина ;ρχιερεßς τhς Βιșυνίας:
зафиксирован только термин Βιșυνιάρχης [21,
p. 345–346; 55, p. 91]. Из эпиграфических ис-
точников известно более десятка вифини-
архов с конца I и до конца III в. [40, p. 1608; 21,
p. 346–352].

Поскольку в эдикте Валентиниана и Ва-
лента идет речь о вифиниархе, совершенно
естественным будет связать выражение «его
увенчав» (αáτÙν στȑȥαντες) именно с фигурой
последнего. Одной из непременных инсигний
главного союзного / провинциального жреца
императорского культа (;ρχιερεßς τοà Ușνους,
sacerdos provinciae) был так называемый «ар-
хиерейский венец» (;ρχιερατικÙς στȑφανος) 12.
Этот венец носился жрецом во время цере-
мониальных процессий, председательства
(προεδρία, praesedere) на состязаниях, а так-
же в ходе других культовых и праздничных
событий [43, p. 170–171; 23, p. 477–478; 47, S.
38–39]. Такими событиями, в частности, были
приезд в провинциальную столицу императо-
ра (adventus), а также празднества в его честь
[43, p. 101–132; 23, p. 550–556; 15].

Как следствие, дарование прерогативы
носить золотой «архиерейский венец» и баг-
ряную тогу (πορφȪρα) во время процессий
было привилегией жреца, даруемой импера-
тором. Так, согласно надписи, некий Марк
Аврелий Дафн, трижды бывший «асиархом
храмов в Эфесе» (;σιάρχην να}ν τ}ν Qν
/�φȑσd τρ´ς), получил «от августов счастье
во время первой процессии [носить] золотой
венец вместе с порфирой» (εáτυχ³σαντα δP κα`
παρ9 τ}ν Σεȕαστ}ν, κα` Qπ` τÑ πρËτe προÉδd
τÙν χρυσοàν στȑφανον =μα τÑ πορφÊρC) 13.

Венец священников императорского куль-
та упоминают и христианские авторы: так, Тер-
туллиан говорит о «золотых венцах провинци-
альных священников» (Tert. De idolatria, XVIII:
coronae aureae sacerdotum provincialium). Факт
ношения жрецами императорского культа зо-
лотых венцов привел к тому, что «священники
провинций» на латинском Западе назывались
зачастую просто «увенчанными» – coronati [26,

p. 122–124; 23, p. 478]. Помимо свидетельств,
относящихся к Дакии и Африке эпохи принци-
пата, имеется эпиграфическое свидетельство
из Эфеса, также относящееся к эпохе Вален-
тиниана и Валента (ок. 375–378 гг.), в кото-
ром упоминается provinciae coronatus (Ephesos
2925. Ln. 5) 14. Далее, в кодексе Феодосия при-
водится закон императоров Аркадия и Гоно-
рия от 15 ноября 407 г., в котором оговарива-
ется, что «священники провинции» (sacerdotes
provinciae), которые там же названы «увенчан-
ными» (per coronatos), не вправе заниматься
взысканием фискальных задолженностей с
христианских церквей (CTh. XVI.2.38) [16,
p. 110–117].

Итак, возглавление торжественных ше-
ствий или процессий в честь дня рождения
императора, годовщины его восхождения на
престол, ознаменования посещения им горо-
да было одной из главных церемониальных
функций провинциального архиерея импера-
торского культа. Данные шествия обыкновенно
обозначались греческими терминами πομπή,
προπομπεία или латинскими pompa, processio.
Гораздо реже в источниках для описания про-
цессии применяется слово πρόοδος. Помимо
приведенной выше надписи в честь Марка
Аврелия Дафна можно еще привести надпись
из Эфеса с упоминанием «священных процес-
сий архиереев Асии и мужей удостоенных
священных венцов» (Ephesos 122: ταaς Xεραaς
προÉδοις τοßς ;[ρχιερȑας" – τhς] /�σ´ας κα` τ}ν
Xερ}ν στεφ[άνων – φιλοτι]μουμȑνους ?νδρας) 15,
а также надпись, посвященную архиерею Зев-
са Эгинета и гения Августов Аврелию Дилит-
риану, о котором говорится, что он среди про-
чего «совершал процесии» (ποι³σαντα κα`
προÉδο[υς]: MDAI(A) 10 (1885) 335) 16.

Поскольку мы имеем дело с греческим
переводом изданного по-латыни эдикта, сле-
дует предполагать, что в латинском тексте
на месте слова πρόοδος стояло processio, для
которого, в отличие от терминологически
более точного προπομπεία, наиболее дослов-
ным греческим соответствием как раз и
будет πρόοδος.

Уɤɚɡ ɜ ɩɨɥɶɡɭ Нɢɤɨɦɢɞɢɢ� Приведем
здесь наш перевод указа Валентиниана в
пользу Никомидии, представленного на Хал-
кидонском соборе Евномием Никомидийским
в ответ на представление Анастасием Никей-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 83

М.В. Граɰианскиɣ. Спор Никеи и Никомидии на Халкидонском соборе за статус митрополии

ским эдикта в пользу Никеи: «Валентиниан,
благочестивый, счастливый Август никоми-
дийцам радоваться� Относительно привиле-
гий (τ9 πριμιλίγια) вашего города встарь су-
ществующий древний обычай будет сохранен
(φυλαχșήσεται). Ведь и прибавка чести
(� προσșήκη τhς τιμhς) города никейцев не
сможет повредить вашему праву (τÙ δίκαιον),
поскольку увеличится достоинство (QπαȪȟεται
τÙ ;ȟίωμα) города никомидийцев, если тот [го-
род], сущий на втором месте, прозывается
именем митрополии (� Qν δευτȑρd τόπd
οyσα μητροπόλεως Úνόματι καλεaται)» [7,
p. 61[420].18–27].

В отличие от эдикта в пользу никейцев,
этот документ характеризуется сравнитель-
ной краткостью и ясностью: в его случае и
древняя латинская версия, и переводы совре-
менных авторов вполне согласуются между
собой [53, p. 31; 18, p. 220].

Документ издан от имени одного импе-
ратора – Валентиниана. Естественно предпо-
лагать, что он появился после эдикта в пользу
Никеи, тем более что имеет форму не эдикта,
а письма – рескрипта, составленного очевид-
ным образом в ответ на жалобу никомидий-
цев, заподозривших, что честь их города ума-
ляется из-за возвышения их извечных конку-
рентов – никейцев. Однако для того чтобы
получить рескрипт, следовало сначала соста-
вить ходатайство, а затем отправить его с
посольством к императору 17. Как следствие,
едва ли возможно предполагать, что гражда-
не Никомидии могли успеть направить это
посольство и получить ответ в течение меся-
ца, когда Валентиниан был единоличным пра-
вителем. Обращение к императору непосред-
ственно в Никомидии, где тот находился крат-
кое время по дороге в Константинополь, и не-
медленное получение ответа на него также
представляются маловероятными, поскольку
в тот момент эдикта в пользу Никеи еще не
было – он появился, как уже было отмечено,
после 28 марта, когда Валент в Константино-
поле был провозглашен соправителем.

Тем самым следует предполагать, что
делегации обоих городов успели застать обо-
их императоров в Константинополе, где никей-
цы получили эдикт, а никомидийцы – рескрипт,
причем от имени того императора, который
лично посещал Никомидию и к которому, по-

видимому, никомидийцы непосредственно об-
ратились с ходатайством. Таким образом,
поскольку оказанная Никее честь была свя-
зана с возвышением именно Валентиниана, то
и рескрипт никомидийцам был от его имени.
Можно также предполагать, что в этот мо-
мент еще не было решено, кто из императо-
ров отправится на Запад, а кто останется на
Востоке, и потому рескрипт для восточной
части империи выдал император, впослед-
ствии правивший на Западе.

Из рескрипта становится ясно, что эдикт
в пользу Никеи действительно содержал да-
рование императорами городу титула митро-
полии – в части, которая, по-видимому, нахо-
дилась в тексте эдикта на месте установлен-
ной Э. ɒвартцем лакуны. Рескрипт ценен
также документальным указанием на ранги
городов в пределах провинции Вифиния: Ни-
кея как город, не являющийся резиденцией
наместника, оказывается на втором месте, то
есть обладает δευτερεaα в пределах провин-
ции и оказывается δευτȑρα τhς Βιșυνίας. Дан-
ное свидетельство является еще одним под-
тверждением того, что все города имели в
пределах союза свой ранг, который предполо-
жительно находил свое выражение в порядке
следования представителей города в провин-
циальных процессиях и других церемониаль-
ных моментах [43, p. 128–129], хотя данный
вопрос и является дискуссионным [56; 42,
S. 313–315; 29, p. 310–313; 54, S. 61–62]. Если
брать свидетельства, представленные разны-
ми типами источников, то, к примеру, город
Ниса назывался «шестым в Асии», а Магне-
сия – «седьмым»18; Аспенд в Памфилии ока-
зывается «третьим из тамошних [городов]»
(τρίτη τ}ν Qκεa – Philostr. Vita Apollonii, 1.15);
Халкида «держит первенство и называется
митрополией эвбейцев, второе же место зани-
мает Эретрия» (ȃυν` μPν οyν �μολογουμȑνως
� Χαλκ`ς φȑρεται τ9 πρωτεaα κα` μητρόπολις
αãτη λȑγεται τ}ν Εáȕοȑων, δευτερεȪει δ’ �
Ερȑτρια – Paus. X.1.11).

Факт озабоченности императора тем,
что в результате дарования привилегий од-
ному городу может пострадать «достоинство»
(;ȟίωμα, dignitas) другого, не является уни-
кальным: в схожем случае император Феодо-
сий Младший (408–450), даруя титул митро-
полии Бериту, оговаривается, что тем самым



84

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

не умаляются права Тира – столицы про-
винции (CJ. XI.22.1: Tyro nihil de iure suo
derogatur) [2].

После изучения обоих указов в ходе за-
седания Халкидонского собора судьи отмети-
ли, что ни тот, ни другой не касаются церков-
ных дел и вопроса «о епископстве». При этом,
наделяя Никею правом митрополии, эдикт
подчеркивает, что «у прочих городов (τ}ν
?λλων... πόλεων) ничего не отнимается», а ка-
нон святых отцов ведет речь «об одном мит-
рополите в каждой из епархий (περ` RνÙς
μητροπολίτου καș’ Rκάστην τ}ν Qπαρχι}ν)».
Участники собора потребовали придержи-
ваться при решении этой дилеммы канонов, а
поскольку Никомидия «издревле» была мит-
рополией, а ее епископ является «митрополи-
том старейшим», то право рукоположений в
провинции Вифиния принадлежит ему [7,
p. 61[420].28–62[421].1–14]. Судьи приняли эту
трактовку и удовлетворили иск Евномия Ни-
комидийского, подтвердив его верховные права
на рукоположение всех епископов в провинции
Вифиния.

Результаты. Указы императоров Ва-
лентиниана и Валента являются важными
источниками для истории статусов городов
в Римской империи. Для периода поздней
античности их сведения уникальны: они сви-
детельствуют о сохранении древних элли-
нистических и римских традиций в эпоху
христианской империи. Тот факт, что епис-
коп Никеи на Вселенском соборе в обосно-
вание церковно-административных прав
своего города прибег к аргументации, по-
черпнутой из сферы межполисных отноше-
ний в рамках традиционных провинциальных
союзов, и данная аргументация была фак-
тически признана на соборе имеющей силу,
может свидетельствовать о связи между
институтами провинциальных союзов и цер-
ковных соборов, что, в свою очередь, по-
зволяет ставить вопрос о наличии между
ними определенной соотнесенности и в пер-
спективе – о наличии континуитета. Таким
образом, данный казус является ярким при-
мером взаимодействия и взаимовлияния
традиционных греко-римских и христианс-
ких элементов, а также адаптации первых
последними в эпоху кризисов и перемен
Средиземноморья V века.

ПРИɆЕɑАНИə

1 Работа подготовлена в Севастопольском го-
сударственном университете в рамках выполнения
мегагранта Министерства высшего образования Рос-
сийской Федерации, соглашение № 075-15-2022-1130.

The research is supported by the Ministry of
Science and Higher Education of the Russian Federation,
Agreement no. 075-15-2022-1130. Research is conducted
on the basis of Sevastopol State University.

2 Цитирование эпиграфических памятников
осуществляется в соответствии с сокращениями, при-
нятыми в электронном ресурсе https://inscriptions.
packhum.org/.

3 О сохранившихся латинских версиях актов
собора см.: [49; 41].

4 О койнонах в античное и эллинистическое вре-
мя см.: [35; 36; 11; 38]. В римское время: [26; 17; 22].

5 Некоторые римские наместнические про-
винции в Малой Азии включали несколько союзов,
которые в свою очередь также назывались «эпар-
хиями» (Qπαρχίαι/Qπαρχεaαι) – греческим эквивален-
том римского термина provincia. См.: [54].

6 См.: https://inscriptions.packhum.org/text/
250659"hs=2701-2728. При этом имеется в виду по-
стдиоклетиановская провинция Асия, существен-
но меньшая по размеру, чем провинция I–III вв.
(в которую, в частности, уже не входил Милет). Ср.:
[27, S. 307].

7 Dion. Cass. Or. 38: ΠρÙς ȃικομηδεaς περ`
�μονοίας τhς πρÙς ȃικαεaς. Анализ этой речи Диона
Хризостома в связи с соперничеством Никеи и
Никомидии: [46, p. 3–6; 30]. См. также: [24, p. 5–16;
12, p. 19–38].

8 См. о Никомидии при Диоклетиане: [51,
S. 177–181; 10, p. 31, 49–56].

9 Ю. Дайнингер говорит о конкурирующем
словоупотреблении термина «архиерей» и тер-
мина с формантом «-арх» для описания одной и
той же должности без какого бы то ни было раз-
личия в значении: [17, S. 148]. См. также: [55,
p. 90–95; 30].

1 0 См.  Dig. 27.1.6.14: 3�șνους Xεραρχία
[XερωσȪνη"], ο^ον /�σιαρχία, Βιșυνιαρχία,
Ȁαππαδοκαρχία... («Священноначалие [священ-
ство"] этноса, как например, асиархия, вифинар-
хия, каппадокархия...»).

11 Перевод «наиболее влиятельными» в отно-
шении Эфеса и Никеи является весьма приблизи-
тельным переводом глагола προετετίμηντο, каковой
означает, что эти города к тому времени уже имели
«преимущественную честь» среди городов Асии
и Вифинии.

12 Изображения жрецов императорского куль-
та в «архиерейском венце» и самого венца см.: [31,
p. 204–205, pl. 157, № 282; 32, Taf. 273–275].



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 85

М.В. Граɰианскиɣ. Спор Никеи и Никомидии на Халкидонском соборе за статус митрополии

13 IEph 3070. Текст надписи в электронной базе
данных: https://inscriptions.packhum.org/text/
248855"hs=617-623

14 См.: https://inscriptions.packhum.org/text/
250659"hs=747-754

15 См.: https://inscriptions.packhum.org/text/
247828"hs=276-282

16 См.: https://inscriptions.packhum.org/text/
282010"hs=293-302

17 Сохранился практически современный этим
событиям указ императоров на имя префекта прето-
рия Востока, в котором регламентировался порядок
подачи «провинциалами» (provinciales) своих хода-
тайств (desideriorum suorum decreta) на имя импера-
тора: прежде чем попасть к императору ходатайства
должны были пройти ведомства наместника провин-
ции, а затем префекта. См.: CTh. XII.12.3. Порядок об-
ращения к императору трактуется в схожем смысле
еще в ряде эдиктов: CTh. XII.12.4; 12.6–8.

18 См. легенды на монетах: [45, p. 22–35 (Ниса);
19, S. xxv (Магнесия)].

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Голубцова, Е. С. Община, племя, народ-
ность в античную эпоху / Е. С. Голубцова. – М. :
Наука, 1998. – 251 с.

2. Грацианский, М. В. Упорядочение церковно-
административного статуса митрополий на Халкидон-
ском соборе на примере тяжбы митрополитов Тира
и Берита / М. В. Грацианский // Via in tempore. Исто-
рия. Политология. – 2020. – Т. 47, № 3. – С. 505–517.

3. Кассий Дион Коккейан. Римская история.
Кн. LI–LXIII / пер. с древнегреч. под ред. А. В. Мах-
лаюка ; предисл. и коммент. А. В. Махлаюка. – СПб. :
Нестор-История, 2014. – 679 с.

4. Куль, П. Ю. Провинциальные собрания у
римлян. Их организация и функции в век принци-
пата / П. Ю. Куль. – Харьков : Паровая тип. и лит.
Зильберберг, 1898. – 198 с.

5. Лурье, С. Я. Беотийский союз / С. Я. Лурье. –
СПб. : Сенат. тип., 1914. – 215 с.

6. Сизов, С. К. Ахейский союз. История древ-
негреческого федеративного государства (281–
221 гг. до н. э.) / С. К. Сизов. – М. : Прометей : МГПИ
им. В.И. Ленина, 1989. – 170 с.

7. Acta conciliorum oecumenicorum. T. II. Vol. 1.
Pars 3 / ed. E. Schwartz. – Berlin ; Leipzig : Walter de
Gruyter, 1935. – xxx, 154 p.

8. Acta conciliorum oecumenicorum. T. II. Vol. 3.
Pars 3 / ed. E. Schwartz. – Berlin ; Leipzig : Walter de
Gruyter, 1937. – xxiii, 162 p.

9. Barbati, S. I iudices ordinarii nell’ordinamento
giudiziario tardoromano / S. Barbati // Jus. – 2007. –
Vol. 1. – P. 67–136.

10. Barnes, T. D. The New Empire of Diocletian
and Constantine / T. D. Barnes. – Cambridge ;
Massachusetts ; London : Harvard University Press,
1982. – xix, 305 p.

11. Beck, H. Polis und Koinon. Untersuchungen
zur Geschichte und Struktur der griechischen
Bundesstaaten im 4. Jahrhundert v. Chr. / H. Beck. –
Stuttgart : Franz Steiner Verl., 1997. – 316 S. – (Historia.
Zeitschrift f�r Alte Geschichte. Einzelschriften ;
Bd. 114).

12. Bekker-Nielsen, T. Nicomedia and Nicaea from
Hellenism to Late Antiquity: Parallel Lives or a Tale of
Two Cities" / T. Bekker-Nielsen // Imperial Residence
and Site of Councils. The Metropolitan Region of
Nicaea / Nicomedia / ed. by A. Lichtenberger, T. ùare
A÷ttirk, E. Winter, K. Zimmermann. – Bonn : Dr. Rudolf
Habelt GMBH, 2020. – P. 19–40. – (Asia Minor Studien ;
Bd. 96).

13. Bowersock, G. W. Martyrdom and Rome
/ G. W. Bowersock. – Cambridge : Cambridge
University Press, 1995. – xii, 106 p.

14. Burrell, B. Neokoroi: Greek Cities and Roman
Emperors / B. Burrell. – Leiden ; Boston : Brill, 2004. –
xviii, 422 p.

15. Chaniotis, A. Der Kaiserkult im Osten des
Römischen Reiches im Kontext der zeitgenössischen
Ritualpraxis / A. Chaniotis // Die Praxis der
Herrscherverehrung in Rom und seinen Provinzen
/ hrsg. von. H. Cancik, K. Hitzl. – T�bingen : Mohr
Siebeck, 2003. – S. 3–28.

16. Chastagnol, A. Les survivances du culte
impérial dans l’Afrique du Nord à l’époque vandale
/ A. Chastagnol, N. Duval // Mélanges d’histoire
ancienne offerts à William Seston. – Paris : editions
E. de Boccard, 1974. – P. 87–118. – (Publications de la
Sorbonne. Série “Etudes” ; vol. 9).

17. Deininger, J. Die Provinziallandtage der
römischen Kaiserzeit von Augustus bis zum Ende des
dritten Jahrhunderts n. Chr. / J. Deininger. – M�nchen ;
Berlin : С. H. Beck’sche Verlagsbuchh., 1965. – xvi,
220 S. – (Vestigia. Beiträge zur Alten Geschichte ;
Bd. 6).

18. Destephen, S. Actes conciliaires, listes de
souscriptions et notices épiscopales ou du bon usage
des sources ecclésiastiques / S. Destephen //
L’Anatolie des peuples, des cités et des cultures
(IIe millénaire av. J.-C. – Ve siqcle ap. J.-C.). Colloque
international de Besanoon, 26–27 novembre 2010. Vol. 1. –
Besanoon : Institut des Sciences et Techniques de
l’Antiquité, 2013. – P. 207–228.

19. Die Inschriften von Magnesia am Maeander /
hrsg. von O. Kern. – Berlin : W. Spemann, 1900. –
xxxvii, 296 S.

20. Dmitriev, S. City Government in Hellenistic
and Roman Asia Minor / S. Dmitriev. – Oxford : Oxford
University Press, 2005. – xiii, 428 p.



86

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

21. Domitilla Campanile, M. Il koinon di Bitinia.
Βειșυνιάρχαι e ?ρχοντες τοà κοινοà τ}ν Qν ΒειșυνίC
0�λλήνων / M. Domitilla Campanile // Studi Classici e
Orientali. – 1995. – Vol. 43. – P. 343–357.

22. Edelmann-Singer, B. Koina und Concilia.
Genese, Organisation und sozioökonomische Funktion
der Provinziallandtage im römischen Reich
/ B. Edelmann-Singer. – Stuttgart : Franz Steiner Verl.,
2015. – 363 S.

23. Fishwick, D. The Imperial Cult in the Latin West.
Studies in the Ruler Cult of the Western Provinces of the
Roman Empire. Vol. II/1 / D. Fishwick. – Leiden ; New York ;
K¡benhavn ; Köln : E. J. Brill, 1991. – vi, 626 p.

24. Foss, C. Nicaea and Nicomedia: The Lives of
Two Rival Cities / C. Foss // Imperial Residence and
Site of Councils. The Metropolitan Region of Nicaea
/ Nicomedia / ed. by A. Lichtenberger, T. ùare A÷ttirk,
E. Winter, K. Zimmermann. – Bonn : Dr. Rudolf Habelt
GMBH, 2020. – P. 5–17. – (Asia Minor Studien ; Bd. 96).

25. Guerber, E. Les cités grecques dans l’Empire
romain: les privilqges et les titres des cités de l’orient
hellénophone d’Octave Auguste à Dioclétien
/ E. Guerber. – Rennes : Presses universitaires de
Rennes, 2009. – 514 p.

26. Guiraud, P. Les assemblées provinciales dans
l’Empire romain / P. Guiraud. – Paris : Imprimerie
nationale, 1887. – 309 p.

27. Haensch, R. Capita provinciarum:
Statthaltersitze und Provinzialverwaltung in der
römischen Kaiserzeit / R. Haensch. – Mainz : P. von
Zabern, 1997. – 861 S.

28. Harris, B. F. Bithynia: Roman Sovereignty and
the Survival of Hellenism / B. F. Harris // Aufstieg und
Niedergang der römischen Welt. Geschichte und Kultur
Roms im Spiegel der neueren Forschung – II (Principat)
/ hrsg. von H. Temporini. – Bd. 7/2. – Berlin ; New
York : Walter de Gruyter, 1980. – P. 857–901.

29. Heller, A. “Les brtises des grecs”. Conflits et
rivalités entre cités d’Asie et de Bithynie à l’époque
romaine (129 a.C.–235 p.C.) / A. Heller. – Bordeaux : De
Boccard, 2006. – 425 p.

30. Heller, A. Priesthoods and Civic Ideology:
Honorific Titles for Hiereis and Archiereis in Roman
Asia Minor / A. Heller // Empire and Religion. Religious
Change in Greek Cities under Roman Rule / ed. by
E. Muxiz Grijalvo, J. M. Cortés Copete, F. Lozano
Gómez. – Leiden ; Boston : Brill, 2017. – P. 1–20. –
(Impact of Empire. Roman Empire, c. 200 B.C. – A.D.
476 ; vol. 25).

31. Inan, J. Roman and Early Byzantine Portrait
Sculpture in Asia Minor / J. Inan, E. Rosenbaum. –
London : Oxford University Press, 1966. – xxv, 244.

32. Inan, J. Römische und fr�hbyzantinische
Porträtplastik aus der T�rkei. Neue Funde. Tafeln
/ J. Inan, E. Rosenbaum. – Mainz : Verlag Philipp von
Zabern, 1979. – xviii, 368 p.

33. Jones, A. H. M. The Later Roman Empire 284–
602. Vol. 1 / A. H. M. Jones. – Oxford : Basil Blackwell,
1964. – xv, 522 p.

34. Kaser, M. Das römische Zivilprozessrecht
/ M. Kaser, K. Hackl. – 2. Aufl. – M�nchen : C. H. Beck’sche
Verlagsbuchhandlung, 1996. – xxxiv, 712 S.

35. Larsen, J. A. O. Representative Government
in Greek and Roman History / J. A. O. Larsen. –
Berkeley ; Los Angeles, 1955. – vii, 247 p.

36. Larsen, J. A. O. Greek Federal States. Their
Institutions and History / J. A. O. Larsen. – Oxford :
Clarendon Press, 1968. – xxviii, 537 p.

37. Leuenberger-Wenger, S. Das Konzil von
Chalcedon und die Kirche. Konflikte und
Normierungsprozesse im 5. und 6. Jahrhundert
/ S. Leuenberger-Wenger. – Leiden ; Boston : Brill,
2019. – 617 S. – (Supplements to Vigiliae Christianae ;
vol. 153).

38. Mackil, E. Creating a Common Polity. Religion,
Economy, and Politics in the Making of the Greek
Koinon / E. Mackil. – Berkeley ; Los Angeles :
University of California Press, 2013. – xvii, 593 p.

39. Magie, D. Roman Rule in Asia Minor to the
End of the Third Century After Christ. Vol. 1
/ D. Magie. – Princeton ; New Jersey : Princeton
University Press, 1950. – xx, 723 p.

40. Magie, D. Roman Rule in Asia Minor to the
End of the Third Century After Christ. Vol. 2
/ D. Magie. – Princeton ; New Jersey : Princeton
University Press, 1950. – 1661 p.

41. Mari, T. The Latin Translations of the Acts of
the Council of Chalcedon / T. Mari // Greek, Roman
and Byzantine Studies. – 2018. – Vol. 58. – P. 126–155.

42. Meyer-Zwiffelhoffer, E. Πολιτικ}ς ?ρχειν.
Zum Regierungsstil der senatorischen Statthalter in den
kaiserzeitlichen griechischen Provinzen / E. Meyer-
Zwiffelhoffer. – Stuttgart : Franz Steiner Verl., 2002. –
369 S.

43. Price, S. R. F. Rituals and Power. The Roman
Imperial Cult in Asia Minor / S. R. F. Price. –
Cambridge ; London ; New York ; New Rochelle ;
Melbourne ; Sydney : Cambridge University Press,
1984. – xx, 289 p.

44. Puech, B. Des cités-mqres aux métropoles
/ B. Puech // L’Hellenisme d’époque romaine. Nouveaux
documents, nouvelles approches (Ier s. a. C. – IIIe s. p.
C.). Actes du Colloque international à la mémoire de
Louis Robert Paris, 7–8 juillet 2000 / ed. par S. Follet. –
Paris : De Boccard, 2004. – P. 357–404.

45. Robert, L. Documents de l’Asie Mineure
méridionale. Inscriptions, monnaies et géographie
/ L. Robert. – Paris ; Genqve : Minard, Libr Droz, 1966. –
123 p.

46. Robert, L. La Titulature de Nicée et de Nicomédie:
La Gloire et la haine / L. Robert // Harvard Studies in
Classical Philology. – 1977. – Vol. 81. – P. 1–39.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 87

М.В. Граɰианскиɣ. Спор Никеи и Никомидии на Халкидонском соборе за статус митрополии

47. Rumscheid, J. Kranz und Krone : Zu Insignien,
Siegespreisen und Ehrenzeichen der römischen
Kaiserzeit / J. Rumscheid. – T�bingen : Wasmuth,
2000. – xi, 270 S.

48. ùahin, S. Bithynische Studien / S. ùahin. –
Bonn : Rudolf Habelt Verl. GMBH, 1978. – 152 S. –
(Inschriften griechischer Städte aus Kleinasien ; Bd. 7).

49. Schwartz, E. Zweisprachigkeit in den
Konzilsakten / E. Schwartz // Philologus. – 1933. –
Bd. 88. – S. 245–253.

50. Seeck, O. Regesten der Kaiser und Päpste f�r
die Jahre 311 bis 476 n. Chr. / O. Seeck. – Stuttgart :
J. B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung, 1919. – x,
487 S.

51. Sölch, J. Bithynische Städte im Altertum
/ J. Sölch // Klio. – 1925. – Bd. 19. – S. 140–188.

52. Stein, E. Histoire du Bas-Empire. Vol. 1
/ E. Stein. – Paris ; Brussels ; Amsterdam : Desclée de
Brouwer, 1959. – xvi, 406 p.

53. The Acts of the Council of Chalcedon. Vol. 3
/ transl. with introd. and notes by R. Price, M. Gaddis. –
Liverpool : Liverpool University Press, 2005. – 312 p.

54. Vitale, M. Eparchie und Koinon in Kleinasien
von der ausgehenden Republik bis ins 3. Jh. n. Chr.
/ M. Vitale. – Bonn : Dr. Rudolf Habelt GMBH, 2012. –
viii, 418 S. – (Asia Minor Studien ; Bd. 67).

55. Vitale, M. “Priest” – “Eparchy-arch” –
“Speaker of the Ethnos”. The Areas of Responsibility
of the Highest Officials of the Eastern Provincial
Imperial Cult / M. Vitale // Mnemosyne. A Journal of
Classical Studies. – 2016. – Vol. 69. – P. 82–111.

56. Ziegler, R. Die Polis in der römischen
Kaiserzeit: Selbstdarstellung und Rangstreitigkeiten /
R. Ziegler // Leben in der Stadt. Gestern – heute –
morgen / hrsg. von G. Hödl, J. Grabmayer. – Wien ;
Köln ; Weimar : Böhlau, 1995. – S. 83–105.

57. Zimmermann, K. Kaiserresidenz und Konzilsort:
Zwei epigraphische Profile" / K. Zimmermann // Imperial
Residence and Site of Councils. The Metropolitan Region
of Nicaea / Nicomedia / ed. by A. Lichtenberger, T. ùare
A÷ttirk, E. Winter, K. Zimmermann. – Bonn : Dr. Rudolf
Habelt GMBH, 2020. – S. 163–171. – (Asia Minor Studien ;
Bd. 96).

REFERENCES

1. Golubtsova E.S. Obshchina, plemya,
narodnost v antichnuyu epokhu [Community, Tribe,
Folk in the Antiquity]. Moscow, Nauka Publ., 1998.
251 p.

2. Gratsianskiy M.V. Uporyadochenie tserkovno-
administrativnogo statusa mitropoliy na Khalkidonskom
sobore na primere tyazhby mitropolitov Tira i Berita
[Status Regulation of Metropolis in Regard to the
Ecclesiastical Administration During the Council of

Chalcedon: The Case of the Litigation Between the
Metropolitans of Tyre and Berytus]. Via in tempore.
Istoriya. Politologiya [Via in tempore. History. Political
Science], 2020, vol. 47, no. 3, pp. 505-517.

3. Makhlayuk A.V., ed. Kassiy Dion Kokkeyan.
Rimskaya istoriya. Kn. LI–LXIII [Cassius Dio
Cocceianus. Roman History. Books 51–63].
Saint Petersburg, Nestor-Istoriya Publ., 2014. 679 p.

4. Kuhl P.Yu. Provintsialnye sobraniya u rimlyan.
Ikh organizatsiya i funktsii v vek printsipata [Roman
Provincial Assemblies. Their Organization and
Functions During the Age of the Principate]. Kharkov,
Parovaya tip. i lit. Zilberberg Publ., 1898. 198 p.

5. Lourie S.Ya. Beotiyskiy soyuz [The Boeotian
League]. Saint Petersburg, Senatskaya tip., 1914. 215 p.

6. Sizov S.K. Akheyskiy soyuz. Istoriya
drevnegrecheskogo federativnogo gosudarstva
�281–221 gg. do n.e.� [The Achaean League. History
of an Ancient Greek Federal State (281–221 BC)].
Moscow, Prometey Publ., MGPI im. V.I. Lenina, 1989.
170 p.

7. Schwartz E., ed. Acta conciliorum
oecumenicorum. T. II. Vol. 1. Pars 3. Berlin, Leipzig,
Walter de Gruyter, 1935. xxx, 154 p.

8. Schwartz E., ed. Acta conciliorum
oecumenicorum. T. II. Vol. 3. Pars 3. Berlin, Leipzig,
Walter de Gruyter, 1937. xxiii, 162 p.

9. Barbati S. I iudices ordinarii nell’ordinamento
giudiziario tardoromano. Jus, 2007, vol. 1, pp. 67-136.

10. Barnes T.D. The NeZ Empire of Diocletian
and Constantine .  Cambridge, Massachusetts,
London, Harvard University Press, 1982. xix, 305 p.

11. Beck H. Polis und Koinon. Untersuchungen
zur Geschichte und Struktur der griechischen
Bundesstaaten im 4. Jahrhundert v. Chr. Stuttgart,
Franz Steiner Verl., 1997. 316 S. (Historia. Zeitschrift
f�r Alte Geschichte. Einzelschriften; Bd. 114).

12. Bekker-Nielsen T. Nicomedia and Nicaea from
Hellenism to Late Antiquity: Parallel Lives or a Tale of
Two Cities" Lichtenberger A., ùare A÷ttirk T.,
Winter E., Zimmermann K., eds. Imperial Residence
and Site of Councils. The Metropolitan Region of
Nicaea � Nicomedia. Bonn, Dr. Rudolf Habelt GMBH,
2020, pp. 19-40. (Asia Minor Studien; Bd. 96).

13. Bowersock G.W. Martyrdom and Rome.
Cambridge, Cambridge University Press, 1995. xii,
106 p.

14. Burrell B. Neokoroi: Greek Cities and Roman
Emperors. Leiden, Boston, Brill, 2004. xviii, 422 p.

15. Chaniotis A. Der Kaiserkult im Osten
des Römischen Reiches im Kontext der
zeitgenössischen Ritualpraxis. Cancik H., Hitzl K., eds.
Die Pra[is der Herrscherverehrung in Rom und seinen
Provinzen. T�bingen, Mohr Siebeck, 2003, S. 3-28.

16. Chastagnol A., Duval N. Les survivances du
culte impérial dans l’Afrique du Nord à l’époque



88

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

vandale. Mplanges d¶histoire ancienne offerts j
:illiam Seston. Paris, editions E. de Boccard, 1974,
pp. 87-118. (Publications de la Sorbonne.
Série “Etudes”; vol. 9).

17. Deininger J.  Die Provinziallandtage
der r|mischen Kaiserzeit von Augustus bis zum Ende
des dritten Jahrhunderts n. Chr. M�nchen, Berlin,
C.H. Beck’sche Verlagsbuchh., 1965. xvi, 220 S.
(Vestigia. Beiträge zur Alten Geschichte; vol. 6).

18. Destephen S. Actes conciliaires, listes de
souscriptions et notices épiscopales ou du bon usage
des sources ecclésiastiques. L¶Anatolie des peuples, des
citps et des cultures �IIe millpnaire av. J.�C. – Ve siqcle
ap. J.�C.�. Colloque international de Besanoon, 26–
27 novembre 2010. Vol. 1. Besanoon, Institut des
Sciences et Techniques de l’Antiquité, 2013, pp. 207-228.

19. Kern O., hrsg. Die Inschriften von Magnesia
am Maeander. Berlin, W. Spemann, 1900. xxxvii, 296 S.

20. Dmitriev S. City Government in Hellenistic
and Roman Asia Minor. Oxford, Oxford University
Press, 2005. xiii, 428 p.

21. Domitilla Campanile M. Il koinon di Bitinia.
Beithyniarchai e archontes tou koinou ton en Beithynia
Ellenon. Studi Classici e Orientali, 1995, vol. 43,
pp. 343-357.

22. Edelmann-Singer B. Koina und Concilia.
Genese, Organisation und sozio|konomische
Funktion der Provinziallandtage im r|mischen Reich.
Stuttgart, Franz Steiner Verl., 2015. 363 S.

23. Fishwick D. The Imperial Cult in the Latin
:est. Studies in the Ruler Cult of the :estern
Provinces of the Roman Empire. Vol. II�1. Leiden, New
York, K¡benhavn, Köln, E.J. Brill, 1991. vi, 626 p.

24. Foss C. Nicaea and Nicomedia: The Lives of
Two Rival Cities. Lichtenberger A., ùare A÷ttirk T.,
Winter E., Zimmermann K., eds. Imperial Residence
and Site of Councils. The Metropolitan Region of
Nicaea � Nicomedia. Bonn, Dr. Rudolf Habelt GMBH,
2020, pp. 5-17. (Asia Minor Studien; Bd. 96).

25. Guerber E. Les citps grecques dans l¶Empire
romain: les privilqges et les titres des citps de l¶orient
hellpnophone d¶Octave Auguste j Dioclptien.
Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2009. 514 p.

26. Guiraud P. Les assemblpes provinciales dans
l¶empire romain. Paris, Imprimerie nationale, 1887.
309 p.

27. Haensch R. Capita Provinciarum:
Statthaltersitze und ProvinzialverZaltung in der
r|mischen Kaiserzeit. Mainz, P. von Zabern, 1997.
861 S.

28. Harris B.F. Bithynia: Roman Sovereignty and
the Survival of Hellenism. Temporini H., hrsg. Aufstieg
und Niedergang der r|mischen :elt. Geschichte und
Kultur Roms im Spiegel der neueren Forschung –
II �Principat�, Bd. 7�2. Berlin, New York, Walter de
Gruyter, 1980, S. 857-901.

29. Heller A. ³Les brtises des grecs´. Conflits et
rivalitps entre citps d¶Asie et de Bithynie j l¶ppoque
romaine �129 a.C.–235 p.C.�. Bordeaux, De Boccard,
2006. 425 p.

30. Heller A. Priesthoods and Civic Ideology:
Honorific Titles for Hiereis and Archiereis in Roman
Asia Minor. Muxiz Grijalvo E., Cortés Copete J.M.,
Lozano Gómez F., eds. Empire and Religion. Religious
Change in Greek Cities under Roman Rule. Leiden,
Boston, Brill, 2017, pp. 1-20. (Impact of Empire. Roman
Empire, c. 200 B.C. – A.D. 476; vol. 25).

31. Inan J., Rosenbaum E. Roman and Early
Byzantine Portrait Sculpture in Asia Minor. London,
Oxford University Press, 1966. xxv, 244 p.

32. Inan J.,  Rosenbaum E. R|mische und
fr�hbyzantinische Porträtplastik aus der T�rkei.
Neue Funde. Tafeln. Mainz, Verlag Philipp von Zabern,
1979. xviii, 368 p.

33. Jones A.H.M. The Later Roman Empire 284–
602. Vol. 1. Oxford, Basil Blackwell, 1964. XV, 522 p.

34. Kaser M., Hackl K. Das r|mische
=ivilprozessrecht. 2. Aufl. M�nchen, C. H. Beck’sche
Verlagsbuchhandlung, 1996. xxxiv, 712 S.

35. Larsen J.A.O. Representative Government in
Greek and Roman History. Berkeley, Los Angeles,
1955. vii, 247 p.

36. Larsen J.A.O. Greek Federal States. Their
Institutions and History. Oxford, Clarendon Press,
1968. xxviii, 537 p.

37. Leuenberger-Wenger S. Das Konzil von
Chalcedon und die Kirche. Konflikte und
Normierungsprozesse im 5. und 6. Jahrhundert.
Leiden, Boston, Brill, 2019. 617 S. (Supplements to
Vigiliae Christianae; vol. 153).

38. Mackil E. Creating a Common Polity.
Religion, Economy, and Politics in the Making of the
Greek Koinon. Berkeley, Los Angeles, University of
California Press, 2013. xvii, 593 p.

39. Magie D. Roman Rule in Asia Minor to the
End of the Third Century After Christ. Vol. 1. Princeton,
New Jersey, Princeton University Press, 1950. xx, 723 p.

40. Magie D. Roman Rule in Asia Minor to the
End of the Third Century After Christ. Vol. 2.
Princeton, New Jersey, Princeton University Press,
1950. 1661 p.

41. Mari T. The Latin Translations of the Acts of
the Council of Chalcedon. Greek, Roman and
Byzantine Studies, 2018, vol. 58, pp. 126-155.

42. Meyer-Zwiffelhoffer E. ȆȠȜȚĲȚț§Ȣ TȡȤİȚȞ. =um
Regierungsstil der senatorischen Statthalter in den
kaiserzeitlichen griechischen Provinzen. Stuttgart,
Franz Steiner Verl., 2002. 369 S.

43. Price S.R.F. Rituals and PoZer. The Roman
Imperial Cult in Asia Minor. Cambridge, London, New
York, New Rochelle, Melbourne, Sydney, Cambridge
University Press, 1984. xx, 289 p.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 89

М.В. Граɰианскиɣ. Спор Никеи и Никомидии на Халкидонском соборе за статус митрополии

44. Puech B. Des cités-mqres aux métropoles.
Follet S., ed. L¶Hellenisme d¶ppoque romaine.
Nouveau[ documents, nouvelles approches �Ier s. a.
C. – IIIe s. p. C.�. Actes du Colloque international j
la mpmoire de Louis Robert Paris, 7–8 Muillet 2000.
Paris, De Boccard, 2004, pp. 357-404.

45. Robert L. Documents de l¶Asie Mineure
mpridionale. Inscriptions, monnaies et gpographie.
Paris, Genqve, Minard, Libr Droz, 1966. 123 p.

46. Robert L. La Titulature de Nicée et de
Nicomédie: La Gloire et la haine. Harvard Studies in
Classical Philology, 1977, vol. 81, pp. 1-39.

47. Rumscheid J. Kranz und Krone: zu Insignien,
Siegespreisen und Ehrenzeichen der r|mischen
Kaiserzeit. T�bingen, Wasmuth, 2000. xi, 270 S.

48. ùahin S. Bithynische Studien. Bonn, Rudolf
Habelt Verlag GMBH, 1978. 152 S. (Inschriften
griechischer Stдdte aus Kleinasien; Bd. 7).

49. Schwartz E. Zweisprachigkeit in den
Konzilsakten. Philologus, 1933, Bd. 88, S. 245-253.

50. Seeck O. Regesten der Kaiser und Päpste f�r
die Jahre 311 bis 476 n. Chr. Stuttgart, J. B. Metzlersche
Verlagsbuchhandlung, 1919. x, 487 S.

51. Sölch J. Bithynische Städte im Altertum. Klio,
1925, Bd. 19, S. 140-188.

52. Stein E. Histoire du Bas�Empire. Vol. 1. Paris,
Brussels, Amsterdam, Desclée de Brouwer, 1959. XVI,
406 p.

53. Price R., Gaddis M., eds. The Acts of the
Council of Chalcedon. Vol. 3. Liverpool, Liverpool
University Press, 2005. 312 p.

54. Vitale M. Eparchie und Koinon in Kleinasien
von der ausgehenden Republik bis ins 3. Jh. n. Chr.
Bonn, Dr. Rudolf Habelt GMBH, 2012. viii, 418 S. (Asia
Minor Studien; Bd. 67).

55. Vitale M. “Priest” – “Eparchy-arch” –
“Speaker of the Ethnos”. The Areas of Responsibility
of the Highest Officials of the Eastern Provincial
Imperial Cult. Mnemosyne. A Journal of Classical
Studies, 2016, vol. 69, pp. 82-111.

56. Ziegler R. Die Polis in der römischen Kaiserzeit:
Selbstdarstellung und Rangstreitigkeiten. Hödl G.,
Grabmayer J., hrsg. Leben in der Stadt. Gestern – heute –
morgen. Wien, Köln, Weimar, Böhlau, 1995, S. 83-105.

57. Zimmermann K. Kaiserresidenz und Konzilsort:
Zwei epigraphische Profile" Lichtenberger A., ùare
Aãttirk T., Winter E., Zimmermann K., eds. Imperial
Residence and Site of Councils. The Metropolitan
Region of Nicaea�Nicomedia. Bonn, Dr. Rudolf Habelt
GMBH, 2020, S. 163-171. (Asia Minor Studien; Bd. 96).

Information About the Author

Mikhail V. Gratsianskiy, Candidate of Sciences (History), PhD, Leading Researcher, Centre
of Byzantine and the Black Sea Region Studies, Faculty of History, Lomonosov Moscow State
University, Prosp. Lomonosovsky, 27–4, 119192 Moscow, Russian Federation; Leading Researcher,
Centre for Complex Historical and Archaeological Research of the Byzantine Black See Region,
Sevastopol State University, Universitetskaya St, 33, 299053 Sevastopol, Russian Federation,
gratsianskiy@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-6981-3216

Информация об авторе

Миɯаил Вячеславович Ƚрацианскиɣ, кандидат исторических наук, PhD, ведущий науч-
ный сотрудник, Лаборатория по изучению стран Причерноморья и Византии в средние века, Мос-
ковский государственный университет им. М.В. Ломоносова, просп. Ломоносовский, 27, корп. 4,
119192 г. Москва, Российская Федерация; ведущий научный сотрудник, Историко-археологичес-
кая лаборатория по комплексному изучению византийского Причерноморья, Севастопольский
государственный университет, ул. Университетская, 33, 299053 г. Севастополь, Российская Фе-
дерация, gratsianskiy@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-6981-3216



¤
�З

ах
ар

ов
 Г.

Е.
, 2

02
2

90 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.8

UDC 27“03” Submitted: 15.12.2021
LBC 86.37-34,31 Accepted: 25.02.2022

THE CA1O1S � A1' �� OF THE CO81CIL OF CHALCE'O1 �����
I1 THE LIGHT OF THE WESTER1 S<1O'AL HERITAGE OF THE �th CE1T8R< �

GeorJy E. =akharoY
St. Tikhon’s Orthodox University for the Humanities, Moscow, Russian Federation

Abstract. Introduction. The article is devoted to the problem of interpretation of the canons 9 and 17 of the
Council of Chalcedon (451) which regulate the arbitrage in disputes between clerics. Of particular importance is the
prescription to resolve disputes in which the metropolitans participate through an appeal to the exarch of the
diocese or the See of Constantinople. These canons are often viewed as the foundations of the ecumenical primacy
and special judicial prerogatives of the See of Constantinople in the entire Orthodox Church. Methods. Given the
status of Constantinople as the New Rome, the author compares the contents of the rules of the Council of
Chalcedon with the decisions of the Council of Serdica (343) and the Council of Rome (378) concerning the judicial
prerogatives of the Roman see. Analysis. As a result, the article criticizes the thesis about the similarity of the rules
of the Council of Chalcedon with the appeal canons of the council of Serdica, which has become widespread in
historiography. At the same time, in the letter of the Council of Rome (378) and in the rescript of the emperor Gratian
who responded to this text, we can find some similarity with the Chalcedonian decrees. For example, in the decisions
of both councils, there is alternativeness in the choice of the judicial instance. Their common feature is also the idea
that it is impossible to conduct a trial of the metropolitan’s case at the provincial level. At the same time, if the
decisions of the Council of Rome deal with the accusations in grave crimes, the canons of the Council of Chalcedon
speak about arbitration in litigation. Results. Despite some differences, the decrees of the councils in Rome and
Chalcedon are inextricably linked with the general tendencies in the development of the system of ecclesiastical
organization at the super-provincial level.

Key words: See of Constantinople, Roman See, Council of Chalcedon, Council of Serdica, Roman Council of
378, ecclesiastical court, canon law, ecclesiastical organization.

Citation. Zakharov G.E. The Canons 9 and 17 of the Council of Chalcedon (451) in the Light of the Western
Synodal Heritage of the 4th Century. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya.
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area
Studies. International Relations], 2022, vol. 27, no. 6, pp. 90-97. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2022.6.8

УДК 27“03” Дата поступления статьи: 15.12.2021
ББК 86.37-34,31 Дата принятия статьи: 25.02.2022

��е И ���е ПРАВИЛА ɏАЛКИȾОНСКОȽО СОȻОРА ��� ɝ.
В СВЕТЕ ЗАПАȾНОȽО СОȻОРНОȽО НАСЛЕȾИЯ IV ВЕКА �

Ƚеорɝиɣ Евɝеньевич Заɯаров
Православный Свято-Тихоновский гуманитарный университет, г. Москва, Российская Федерация

Аннотация. Введение. Статья посвящена проблеме интерпретации 9-го и 17-го канонов Халкидонского
собора 451 г., в которых регламентируется практика разрешения тяжб между представителями духовенства.
Особое значение имеет предписание разрешать споры, в которых участвуют митрополиты, через обраще-
ние к экзарху диоцеза или Константинопольскому престолу. Эти каноны зачастую рассматриваются как
основания вселенского первенства и особых судебных прерогатив Константинопольской кафедры во всей
Православной Церкви. Методы. Учитывая статус Константинополя как Нового Рима, автор сопоставляет
содержание 9-го и 17-го правил Халкидонского собора с постановлениями Сердикского собора 343 г. и
Римского собора 378 г., касающимися судебных прерогатив Римского престола. Анализ. В результате в статье



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 91

Г.ȿ. Ɂаɯаров. 9-е и 17-е правила Халкидонского собора 451 г. в свете западного соборного наследия IV в.

подвергается критике получивший распространение в историографии тезис об аналогичности 9-го и 17-го
правил Халкидонского собора и так называемых апелляционных канонов Сердикского собора. В то же время
в послании Римского собора 378 г. и рескрипте императора Грациана, ставшем ответом на этот текст, присут-
ствует некоторое сходство с халкидонскими постановлениями. Например, в решениях и Римского, и Халки-
донского соборов обозначена идея альтернативности в выборе судебной инстанции. Их общей особеннос-
тью является также представление о невозможности производить судебный процесс по делу митрополита на
уровне провинции. При этом если в постановлениях Римского собора речь идет о рассмотрении обвинений
в тяжелых преступлениях, то в канонах Халкидонского собора – об арбитраже в тяжбах. Результаты. Не-
смотря на некоторые различия, постановления Римского и Халкидонского соборов неразрывно связаны с
общими тенденциями развития системы церковной организации на сверхпровинциальном уровне.

Ключевые слова: Константинопольский престол, Римский престол, Халкидонский собор, Сердикский
собор, Римский собор 378 г., церковный суд, каноническое право, церковная организация.

Цитирование. Захаров Г. Е. 9-е и 17-е правила Халкидонского собора 451 г. в свете западного соборного
наследия IV века // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведе-
ние. Международные отношения. – 2022. – Т. 27, № 6. – С. 90–97. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.8

Введение. Халкидонский собор 451 г.,
без сомнения, стал поворотным моментом в
истории Церкви в пределах Византийской им-
перии. И речь идет не только о его значении в
истории христологических споров, но и о его
роли в развитии церковной организации в вос-
точных областях римского мира. Фактически
именно на этом соборе были определены кон-
туры формирующихся восточных патриарха-
тов. Особое значение также имеет упрочение
статуса Константинополя как Нового Рима,
реализованное не только в вызвавшем дискус-
сии на соборе и после него знаменитом 28-м
правиле (cм.: [13, p. 473–487; 1]), но и в самом
регламенте работы собора, в рамках которого
иерархическое положение Анатолия Констан-
тинопольского соотносилось со статусом рим-
ского епископа Льва Великого (см., например:
[9, p. 103; ср.: 18, p. 300; 2, c. 256–257]).

Несмотря на то что церковно-правовым
постановлениям (как юридическим текстам
в целом) должна быть, по логике вещей, при-
суща особая четкость и прозрачность форму-
лировок, этого, к сожалению, нельзя сказать
обо всех трех правилах собора, касающихся
статуса Константинопольской кафедры. Од-
нако если в 28-м правиле неясными остаются
лишь некоторые детали, то в случае с двумя
другими канонами, описывающими прерога-
тивы константинопольского архиепископа –
9-м и 17-м правилами [12, p. 142, 145], спор-
ной является интерпретация самой сути при-
нятых решений, притом что к этим канонам
продолжают апеллировать и в современных
церковных дискуссиях о прерогативах кон-
стантинопольского патриарха.

9-й канон регламентирует общую прак-
тику рассмотрение тяжб (πρ:γμα) между кли-
риками. 17-й канон, судя по всему, касается
одного из типов подобных тяжб, а именно о
территориальных границах юрисдикций епис-
копов в сельской местности. Если между кли-
риками случится тяжба, они должны обратить-
ся к их епископу или с его согласия к избран-
ным сторонами процесса арбитрам. При этом
обращаться в светский суд (Qπ` κοσμικ9
δικαστ³ρια) категорически запрещается. Если
тяжба ведется между клириком и рядовым
епископом (видимо, также предполагается, что
тяжба может вестись в этой ситуации и меж-
ду двумя епископами), то ее разрешение нахо-
дится в компетенции провинциального собора
(παρ9 τÑ συνÉδd τhς Qπαρχ´ας δικαζȑσșω), воз-
главляемого митрополитом. Если же одним из
участников тяжбы является сам митрополит,
то для рассмотрения дела необходимо обра-
щаться к экзарху диоцеза (τÙν Uȟαρχον τhς
διοικ³σεως) или к Константинопольскому престо-
лу (τÙν τhς ȕασιλευοÊσης ȀωνσταντινουπÉλεως
șρÉνον). Не вполне ясным остается, кто под-
разумевается в данном случае под «экзархом
диоцеза» или, если говорить точнее, во всех
ли восточных диоцезах существовал подоб-
ный институт. Исходя из этого, неясной оста-
ется и предполагаемая текстом канонов аль-
тернатива, обозначенная с помощью союза m.
Можно ли предполагать, что епископы и кли-
рики всех вообще регионов или, что более
вероятно, всех регионов восточной части
Империи могли в случае конфликта с митро-
политом выбирать, к кому им обращаться: к
экзарху диоцеза или к константинопольскому



92

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

архиепископу, или каноны описывают ситуа-
цию только в отдельном, хотя и обширном
регионе.

Не претендуя на полноту описания исто-
риографической дискуссии по поводу смысла
рассматриваемых канонов (а также оставляя
за скобками мнения византийских канонистов,
которые также толкуют данные правила по-
разному (см.: [3, с. 58–61])), обозначим три
основных варианта интерпретации данных
текстов:

1) под экзархами диоцезов подразумева-
ются фактически патриархи, таким образом,
константинопольский патриарх получает пра-
во рассмотрения конфликтных ситуаций за
пределами своего патриархата [21, p. 250–253;
cр.: 13, p. 475–480; 3];

2) экзархи диоцезов – в данном случае
это главные епископы только тех диоцезов,
которые, согласно 28-му правилу Халкидонс-
кого собора, оказались под иерархическим
главенством Константинопольской кафедры
(речь идет о Понте, Асии и Фракии). В таком
случае каноны описывают правила проведе-
ния судебных тяжб только в Константинополь-
ском патриархате [14, p. 462; 25, p. 43, cр.: 19,
S. 474–477];

3) экзархами диоцезов называются гла-
вы других восточных патриархатов, однако
каноны не предполагают судебной альтерна-
тивности: в тех диоцезах, которые находятся
в юрисдикции других патриархов, высшие су-
дебные прерогативы принадлежат им, а в ди-
оцезах Фракия, Асия и Понт (в которых эк-
зархов нет) – константинопольскому патриар-
ху [7, c. 380–385; 23, S. 655–656; 17, p. 300; cр.:
19, S. 477].

Оригинальную трактовку канонов пред-
лагает С.В. Троицкий. В его понимании в ка-
ноне 9 речь идет не о церковных конфликтах,
а о частных тяжбах представителей духовен-
ства, хотя исследователь вынужден, учиты-
вая содержание 17-го канона, все-таки огово-
риться, что помимо гражданских тяжб кано-
ны касаются и распределения сельских при-
ходов. Каноны не предполагают апелляцию к
Константинопольскому престолу на уже при-
нятые иной инстанцией решения, а предписы-
вают проведение посреднического суда, при-
чем стороны конфликта, ввиду нерегулярнос-
ти проведения соборов диоцезов, могут обра-

титься к любому экзарху диоцеза или к Кон-
стантинопольскому престолу, то есть к «по-
стоянному собору». При этом, поскольку Кон-
стантинопольский престол упомянут в обоих
канонах после указания на экзархов, то и об-
ращаться к его суду, в интерпретации С.В. Тро-
ицкого, можно только лишь получив отказ от
экзарха рассматривать дело [8].

Методы и материалы. Решению обо-
значенных выше вопросов могло бы послужить
соотнесение содержания рассматриваемых
канонов с конкретными судебными казусами,
разбиравшимися на Халкидонском соборе, ко-
торые и могли стать побудительной причиной
к принятию данных правил. Не так давно по-
добного рода исследование предпринял
М.В. Грацианский. С его выводом о том, что
9-е и 17-е правила Халкидонского собора в
первую очередь учитывали ситуацию в дио-
цезе Восток и, вероятно, также в Восточном
Иллирике, в целом можно согласиться [3,
c. 68–69]. В данной статье предполагается
взглянуть на проблему интерпретации 9-го и
17-го халкидонских канонов под несколько
иным углом зрения. Если Константинопольс-
кая кафедра устойчиво воспринималась на
Востоке в соотнесенности с Римской с точ-
ки зрения ее церковного статуса, то встает
вопрос: содержат ли уже принятые к тому
времени соборные постановления, касающи-
еся судебных прерогатив Римского престо-
ла, какие-либо аналогии содержанию 9-го и
17-го правил" Ответить на этот вопрос мо-
жет сравнительный анализ халкидонских ка-
нонов и постановлений Сердикского собора
343 г. и Римского собора 378 г., которые как
раз и определяют особый судебный статус
Римского престола.

Анализ. Предложенная постановка воп-
роса не является совершенно новой. Соотне-
сение 9-го и 17-го канонов Халкидонского со-
бора с правилами Сердикского собора 343 г.,
наделяющими Римский престол особыми
апелляционными прерогативами 2, присутству-
ет в научной литературе [21, p. 252; 18, p. 302].
При этом фактически подразумевается пере-
дача Новому Риму на Востоке полномочий,
которыми Ветхий Рим обладает на Западе.
Насколько корректно подобное соотнесение"
Если сравнить содержание апелляционных
канонов Сердикского собора с рассматрива-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 93

Г.ȿ. Ɂаɯаров. 9-е и 17-е правила Халкидонского собора 451 г. в свете западного соборного наследия IV в.

емыми в настоящей статье халкидонскими
правилами, то бросаются в глаза существен-
ные различия между ними, делающие, на наш
взгляд, подобное соотнесение неоправданным:

1. Сердикские каноны описывают си-
туацию низложения или осуждения еписко-
па на провинциальном соборе и подачу им
апелляции на его решение Римскому престо-
лу. Халкидонские каноны посвящены пробле-
ме тяжб между епископами и, в сущности,
предполагают не рассмотрение апелляции,
а арбитраж.

2. Если согласно сердикским канонам
римский епископ лишь решает вопрос о необ-
ходимости пересмотра дела и в случае нали-
чия таковой созывает собор епископов про-
винции, соседствующей с провинцией обвиня-
емого, ограничивая свое участие в новом раз-
бирательстве направлением на него своих
легатов (да и то только по желанию обвиняе-
мого), то халкидонские каноны предполагают
непосредственное участие экзархов диоцезов
или константинопольского архиепископа в раз-
бирательстве.

3. Если в сердикских канонах судебные
прерогативы Римского престола мыслятся как
уникальные и универсальные 3, то в халкидон-
ских канонах одинаковыми правами наделя-
ются и константинопольский архиепископ, и
экзархи диоцезов. О праве со стороны Кон-
стантинопольского престола пересматривать
решения экзархов речи нет.

Как представляется, намного ближе по
содержанию к халкидонским канонам подхо-
дят постановления Римского собора 378 г.,
касающиеся организации епископского суда в
Италии и почти полностью поддержанные
императором Грацианом. Этот собор прохо-
дил в период понтификата папы Дамаса I, ко-
торый, с одной стороны, стремился всячески
укрепить положение Римской кафедры, а, с
другой стороны, сам недавно был подсуди-
мым в рамках процесса, ставшего следстви-
ем его противостояния с антипапой Урсином
[5, c. 143–144, 163–176, 259–269].

Согласно позиции Римского собора
(Ambrosius. Epistulae extra collectionem. 7. 9)
епископ судится или римским епископом, или
собором кафолических епископов (nostro
iudicio qui catholici sumus). В случае неявки
обвиняемого на суд он принудительно достав-

ляется в Рим представителями государствен-
ной власти (ab illustribus viris praefectis praetorio
Italiae vestrae sive a vicario accitus ad urbem Romam
veniat). В отдаленных областях (longinquioribus
partibus) (ср.: (Collectio Avellana. 13. 12)) обвиня-
емый направляется к местному митрополиту.
В случае сомнений в беспристрастности мит-
рополита или иного из участников процесса
дело может быть вынесено на рассмотрение
римского епископа (ad Romanum episcopum)
или собора не менее 15-ти епископов (ad
concilium certe quindecim episcoporum
finitimorum). Дела, касающиеся митрополитов
(si ipse metropolitanus est), должны были обя-
зательно рассматриваться в Риме или судья-
ми, назначенными римским епископом (Romae
necessario vel ad eos quos Romanus episcopus
iudices dederit). Дела же, касающиеся самого
папы, могли рассматриваться или Римским
собором, или, в случае отсутствия доверия к
нему, – «императорским собором» (concilium
imperiale), то есть, видимо, собором, созванным
императором, при его непосредственном учас-
тии (Ambrosius. Epistulae extra collectionem. 7. 11;
ср.: [16, S. 18–22]). Грациан в своем рескрип-
те распространил действие данной системы
суда над епископами на всю западную часть
Империи, включая Иллирик (Collectio Avellana.
13. 11). При этом о праве папы обращаться к
суду императора и созванного им собора в рес-
крипте ничего не было сказано. Непрояснен-
ным остался также вопрос о географических
границах практики суда над митрополитами:
все ли вообще митрополиты должны были, по
логике рассматриваемых текстов, судиться в
Риме или это предписание относится только к
митрополитам западных провинций" 4

Сопоставление халкидонских канонов и
послания Римского собора позволяют выде-
лить ряд схожих моментов, а также суще-
ственных различий:

1. Как и Халкидонский собор, Римский
собор многократно подчеркивает необходи-
мость рассматривать дела епископов в цер-
ковных, а не в гражданских судах (Ambrosius.
Epistulae extra collectionem. 7). В то же время
если в халкидонских канонах речь идет о тяж-
бах, то в послании Римского собора – о тяже-
лых обвинениях, поэтому предполагается ис-
пользование государственного принуждения
для обеспечения явки обвиняемого на суд.



94

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

2. При проведении суда над епископом,
описанного в послании Римского собора и
императорском рескрипте, речь идет о колле-
гиальном процессе 5. Халкидонские каноны,
вероятно, также предполагают коллективное
рассмотрение тяжб как на провинциальном,
так и на сверхпровинциальном уровне: на про-
винциальном и диоцезальном уровне – в рам-
ках соответствующих соборов, а при обраще-
нии к константинопольскому архиепископу –
на константинопольском постоянном соборе,
упоминаемом в деяниях Халкидонского собо-
ра [9, p. 107].

3. Оба собора исходят из невозможнос-
ти рассмотрения дела митрополита на провин-
циальном соборе, что требует создания иных
форм судебного разбирательства.

4. Оба собора предполагают альтерна-
тивность в выборе судебной инстанции, хотя
если в послании Римского собора выбор обус-
ловливается расстояниями и связан только с
судом над рядовыми епископами, то в халки-
донских канонах альтернативность присут-
ствует в разбирательствах по делам митро-
политов, что не позволяет полностью уровнять
статус Римского и Константинопольского пре-
столов в рассматриваемых источниках.

5. В обоих случаях, когда речь идет о
митрополитах, не вполне четко оговорены гео-
графические границы действия принятых
норм. Вполне возможно, что подобная особен-
ность является неслучайной. Соборы созна-
тельно обозначают принципиально открытую
модель организации церковного суда, очевид-
но, ориентированную в первую очередь на
епископов ближайших к Риму и Константино-
полю областей, но предполагающую возмож-
ность при необходимости обращения к епис-
копам этих городов предстоятелей удаленных
Церквей, которые по различным причинам не
могут рассчитывать на справедливый суд
епископов, занимающих важнейшие регио-
нальные кафедры, или самих являющихся ре-
гиональными примасами.

6. Примечательно, что в халкидонских
канонах не обозначается, каким образом дол-
жны рассматриваться тяжбы, связанные с
самим константинопольским епископом, в то
время как послание Римского собора предпо-
лагает возможность организации император-
ского собора для суда над папой. Впрочем,

положение Константинополя как императорс-
кой резиденции делало проведение императорс-
кого собора для суда над константинопольским
епископом не только теоретически возможной,
но к тому моменту уже в некоторой степени
реализованной, что видно из дела свт. Иоанна
Златоуста, альтернативой [6].

Результаты. Предпринятый сравнитель-
ный анализ показывает, что соотнесение со-
держания 9-го и 17-го правил Халкидонского
собора с апелляционными канонами Сердик-
ского собора не является обоснованным. Что
касается решений Римского собора 378 г., то
и здесь мы не можем говорить о том, что они
полностью аналогичны принятым в Халкидо-
не постановлениям. Особенно важно подчер-
кнуть, что если Римский собор сформировал
процедуру рассмотрения тяжких прегрешений
епископов, то предписания Халкидонского со-
бора регламентируют проведение тяжб меж-
ду клириками, в том числе и с участием епис-
копов и митрополитов. В то же время мы ви-
дим в соотносимых текстах и сходные тен-
денции. И Римский собор, и Халкидонский
соборы не допускают возможности проведе-
ния на провинциальном уровне судебного про-
цесса с участием митрополита в качестве
подсудимого или стороны тяжбы, что делает
необходимым развитие сверхпровинциальных
церковных институтов. Находят свои анало-
гии в решениях Римского собора и такие
«странности» халкидонских канонов как прин-
цип альтернативности в выборе судебной ин-
станции (при этом критерии выбора либо не
обозначены, либо определены весьма нечет-
ко), а также неопределенность географичес-
ких границ применения описанных процедур.
Последнее еще раз подчеркивает тот факт,
что канонические постановления древних со-
боров не могут рассматриваться исключи-
тельно в правовой перспективе, и их содер-
жание может определяться конкретной цер-
ковно-политической ситуацией. Будучи зача-
стую «позиционными» документами, канони-
ческие предписания трудно поддаются интер-
претации как из-за нашей недостаточной ин-
формированности о побудительных мотивах
их принятия, так и из-за того, что в их содер-
жание элемент неопределенности может вно-
ситься сознательно самими составителями из
политических соображений.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 95

Г.ȿ. Ɂаɯаров. 9-е и 17-е правила Халкидонского собора 451 г. в свете западного соборного наследия IV в.

ПРИɆЕɑАНИə

1 Статья подготовлена в рамках проекта «Со-
отношение идеи вселенского первенства с регио-
нальной консолидацией епископата в IV–VI вв.»,
осуществляемого при поддержке Фонда «Живая
традиция».

The article was prepared within the framework
of the project “Correlation of the idea of ecumenical
primacy with the regional consolidation of the
episcopate in the 4th–6th centuries”, carried out with
the support of the Living Tradition Foundation.

2 См. каноны 3, 4 и 7 в латинской и каноны 3, 4
и 5 в греческой версиях. Различные варианты тек-
ста и исторические комментарии к ним см. в рабо-
те Г. Хесса [20].

3 Ключевое значение для понимания позиции
Сердикского собора имеет фраза из соборного по-
слания к папе Юлию I: «Станет очевидным, что
было бы прекрасно и совершенно правильно, если
бы священники Господни (то есть епископы. – Г. Ɂ.)
из каждой провинции обращались к главе, то есть к
престолу апостола Петра» (Hoc enim optimum et
valde congruentissimum esse videbitur, si ad caput,
id est ad Petri apostoli sedem, de singulis quibusque
provinciis Domini referant sacerdotes (Hilarius
Pictaviensis. Fragmenta historica. II. 9)).

4 Е. Каспар [11, S. 210, 214] и ɒ. Пиетри [24,
p. 746] ограничивают действие рескрипта западной
частью Империи. Н. Мак-Линн полагает, что речь
может идти и о восточных митрополитах [22, p. 90–
91]. Дж.Х.В.Г. Либешютц [10, p. 245] также допуска-
ет такое прочтение, но считает более вероятным,
что под дальними областями подразумеваются ок-
раинные территории в пределах западных префек-
тур. Такого же мнения придерживается и Дж. Данн
[15, p. 173]. М.В. Грацианский в своей недавней ста-
тье решительно настаивает на том, что предписа-
ния Грациана не могли касаться церковного уст-
ройства восточных провинций, поскольку он и его
соправитель Валентиниан II не провозглашали себя
восточными императорами [4, c. 13]. Соглашаясь с
тем, что императорский рескрипт 378 г. адаптиро-
ван в первую очередь именно к реалиям западных
областей, отметим в то же время, что, во-первых,
Грациан воспринимался современниками как «ав-
густ всего мира» – totius orbis augustus (Ambrosius.
De fide. I. 1), во-вторых, если следовать логике
М.В. Грацианского, получается, что восточная часть
Империи находилась между 9 августа 378 г. (гибель
императора Валента) и 19 января 379 г. (провозгла-
шение Феодосия I соправителем Грациана и Вален-
тиниана II) в режиме юридического безвластия. При
этом о церковно-политической деятельности Граци-
ана в направлении преодоления Антиохийского рас-
кола прямо сообщает Феодорит (Theodoretus.

Historia ecclesiastica. V. 2–3). И хотя данное свиде-
тельство, возможно, неточно передает имевшие
место события, оно показывает, что церковный ис-
торик V в. явно считал, что Грациан имел все пол-
номочия решать спорные церковные вопросы в
восточных провинциях.

5 Епископ судится или собором кафоличес-
ких епископов, или Дамасом при участии 5–7 дру-
гих епископов (это уточнение присутствует в им-
ператорском рескрипте (Collectio Avellana. 13. 11)).
Вероятно, процесс по пересмотру дела в Риме так-
же должен был носить коллективный характер, а в
качестве альтернативы к нему и в соборном посла-
нии, и в императорском рескрипте выступает со-
бор пятнадцати соседних епископов (Collectio
Avellana. 13. 13).

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Блодо, Ф. Подготовка, восприятие и защи-
та Халкидонского собора со стороны Римского
папы Льва Великого / Ф. Блодо // Вестник Право-
славного Свято-Тихоновского гуманитарного уни-
верситета. Серия II: История. История Русской Пра-
вославной Церкви. – 2020. – Вып. 94. – С. 11–30.

2. Грацианский, М. В. Четвертый Вселенский
собор и проблема первенства римского епископа
/ М. В. Грацианский // Вестник Волгоградского го-
сударственного университета. Серия 4, История. Ре-
гионоведение. Международные отношения. –
2019. – Т. 24, № 6. – С. 255–271. – DOI: https://doi.org/
10.15688/jvolsu4.2019.6.20

3. Грацианский, М. В. Церковно-администра-
тивное содержание термина «экзарх диоцеза» 9-го
и 17-го правил Халкидонского собора и вопрос о
подсудности дел против митрополита / М. В. Гра-
цианский // Античная древность и средние века. –
2020. – Т. 48. – С. 53–73.

4. Грацианский, М. В. Римские епископы и
развитие церковно-административных структур
«сверхпровинциального» уровня в начале V в.
/ М. В. Грацианский // Вестник Православного
Свято-Тихоновского гуманитарного университе-
та. Серия II: История. История Русской Право-
славной Церкви. – 2021. – Вып. 101. – С. 9–33.

5. Захаров, Г. Е. Внешняя коммуникация и
богословская традиция Римской Церкви в эпоху
арианских споров / Г. Е. Захаров. – М. : Изд-во
ПСТГУ, 2019. – 320 с.

6. Захаров, Г. Е. Римский престол и Восточ-
ные Церкви в конфликте вокруг св. Иоанна Златоу-
ста / Г. Е. Захаров // Вестник древней истории. –
2020. – T. 80, вып. 3. – C. 697–711.

7. (Л’Юилье), Петр, архиеп. Правила первых
четырех Вселенских соборов / архиеп. Петр (Л’Юи-



96

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

лье). – М. : Изд-во Сретенского монастыря, 2005. –
528 с.

8. Троицкий, С. В. О смысле 9-го и 17-го кано-
нов Халкидонского собора / С. В. Троицкий // Един-
ство Церкви / С. В. Троицкий. – М. : Изд-во
М. Б. Смолина (ФИВ), 2016. – С. 629–644.

9. Acta Conciliorum Oecumenicorum. T. II. Vol. 1.
Pars 3 / ed. E. Schwartz. – Berlin ; Leipzig : Walter de
Gruyter, 1935. – xxx, 154 p.

10. Ambrose of Milan. Political Letters and
Speeches / eds. J. H. W. G. Liebeschuetz, C. Hill. –
Liverpool : Liverpool University Press, 2005. – 424 p.

11. Caspar, E. Geschichte des Papsttums von den
Anfängen bis zur Höhe der Weltherrschaft. Bd. I
/ E. Caspar. – T�bingen : J. C. B. Mohr (Paul Siebeck),
1930. XV, 633 S.

12. Conciliorum Oecumenicorum Generaliumque
Decreta, Editio Critica. I: The Oecumenical Councils
from Nicaea I to Nicaea II (325–787) / ed. G. Alberigo. –
Turnhout : Brepols Publishers, 2006. – XIV, 373 p.

13. Dagron, G. Naissance d’une capitale.
Constantinople et ses institutions de 330 à 451 / G. Dagron. –
Paris : P. U. F., 1974. – 579 p.

14. Duchesne, L. Histoire ancienne de l’eglise.
T. III / L. Duchesne. – Paris : Fontemoing, 1910. – 688 p.

15. Dunn, G. The Development of Rome as
Metropolitan of Suburbicarian Italy: Innocent I’s
Letter to the Bruttians / G. Dunn // Augustinianum. –
2011. – Vol. 51 (1). – P. 161–190.

16. Girardet, K. M. Gericht �ber den Bischof von
Rom: Ein Problem der kirchlichen und der staatlichen
Justiz in der Spatantike (4.–6. Jahrhundert) / K. M. Girardet
// Historische Zeitschrift. – 1994. – Bd. 259. – S. 1–38.

17. Jones, A. H. M. The Later Roman Empire, 284–
602: A Social, Economic and Administrative Survey.
Vol. III / A. H. M. Jones. – Oxford : Blackwell, 1964. –
VI, 448 p.

18. Halleux, A., de. Le décret chalcédonien sur
les prérogatives de la Nouvelle Rome / A. de Halleux
// Ephemerides Theologicae Lovanienses. – 1988. –
Vol. 64. – P. 288–323.

19. Herman, E. Chalkedon und die Ausgestaltung
des konstantinopolitanischen Primats / E. Herman
// Das Konzil von Chalkedon, Geschichte und
Gegenwart. Bd. II : Entscheidung um Chalkedon / hrsg.
A. Grillmeier, H. Bacht. – W�rzburg : Echter-Verlag,
1953. – S. 459–490.

20. Hess, H. The Early Development of Canon
Law and the Council of Serdica / H. Hess. – Oxford :
Oxford University Press, 2002. – xii, 279 p.

21. Maxime de Sardes, métr. Le Patriarcat
°cuménique dans l’eglise orthodoxe. etude historique
et canonique / métr. Maxime de Sardes. – Paris : editions
Beauchesne, 1975. – 422 p.

22. McLynn, N. B. Ambrose of Milan: Church and
Court in a Christian Capital / N. B. McLynn. – Berkeley ;

Los Angeles ; London : University of California Press,
1994. – 436 p.

23. M�ller, K. Kirchengeschichte. Bd. 1 / K. M�ller. –
T�bingen : J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1941. – XXXII,
862 S.

24. Pietri, Ch. Roma Christiana. Recherches sur
l’Eglise de Rome, son organisation, sa politique, son
idéologie de Miltiade à Sixte III (311–440). – Rome :
Eucole franoaise de Rome, 1976. – 1750 p.

25. Turner, C. H. Studies in Early Church History
/ C. H. Turner. – Oxford : Clarendon Press, 1912. – XII,
276 p.

REFERENCES

1. Blaudeau Ph. Podgotovka, vospriyatie i
zashchita Khalkidonskogo sobora so storony Rimskogo
papy Lva Velikogo [Pope Leo and Chalcedon: How to
Prepare, Appreciate and Defend a Problematic Council].
Vestnik Pravoslavnogo Sviato�Tikhonovskogo
gumanitarnogo universiteta. Seriia II: Istoriia. Istoriia
Russkoi Pravoslavnoi Tserkvi [St. Tikhon’s University
Review. Series II: History. Russian Church History], 2020,
vol. 94, pp. 11-30.

2. Gratsianskiy M.V. Chetvertyy Vselenskiy
sobor i problema pervenstva rimskogo episkopa [The
Fourth Ecumenical Council and the Issue of the
Primacy of the Bishop of Rome]. Vestnik
Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta.
Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye
otnosheniya [Science Journal of Volgograd State
University. History. Area Studies. International
Relations], 2019, vol. 24, no. 6, pp. 255-271. DOI:
https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2019.6.20

3. Gratsianskiy M.V. Tserkovno-administrativnoe
soderzhanie termina «ekzarkh diotseza» 9-go i 17-go
pravil Khalkidonskogo sobora i vopros o podsudnosti
del protiv mitropolita [Church-Administrative
Connotation of the Term “Exarch of a Diocese” in the
Ninth and Seventeenth Canons of the Council of
Chalcedon and the Issue of Jurisdiction in Cases
against a Metropolitan]. Antichnaya drevnost¶ i
srednie veka [Antiquity and the Middle Ages], 2020,
vol. 48, pp. 53-73.

4. Gratsianskiy M.V. Rimskie episkopy i
razvitie tserkovno-administrativnykh struktur
«sverkhprovintsialnogo» urovnya v nachale V v.
[Roman Bishops and the Development of Church-
Administrative Structures at the “Superprovincial” Level
at the Beginning of the 5 th Century]. Vestnik
Pravoslavnogo Sviato�Tikhonovskogo gumanitarnogo
universiteta. Seriia II: Istoriia. Istoriia Russkoi
Pravoslavnoi Tserkvi [St. Tikhon’s University Review.
Series II: History. Russian Church History], 2021, vol. 101,
pp. 9-33.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 97

Г.ȿ. Ɂаɯаров. 9-е и 17-е правила Халкидонского собора 451 г. в свете западного соборного наследия IV в.

5. Zakharov G.E. Vneshnyaya kommunikatsiya
i bogoslovskaya traditsiya Rimskoy Tserkvi v epokhu
arianskikh sporov [External Communication and
Theological Tradition of the Roman Church in the
Period of the Arian Controversy]. Moscow, Izd-vo
PSTGU, 2019. 320 p.

6. Zakharov G.E. Rimskiy prestol i Vostochnye
Tserkvi v konflikte vokrug sv. Ioanna Zlatousta [The Roman
See and the Eastern Churches in the Conflict Around St.
John Chrysostom]. Vestnik drevney istorii [Journal of
Ancient History], 2020, vol. 80, iss. 3, pp. 697-711.

7. L’Huillier P. Pravila pervykh chetyrekh
Vselenskikh soborov [The Rules of the First Four
Ecumenical Councils]. Moscow, Izd-vo Sretenskogo
monastyrya, 2005. 528 p.

8. Troitsky S.V. O smysle 9-go i 17-go kanonov
Khalkidonskogo sobora [On the Meaning of the 9th

and 17th Canons of the Council of Chalcedon]. Edinstvo
Tserkvi [Unity of the Church]. Moscow, Izd-vo
M.B. Smolina (FIV), 2016, pp. 629-644.

9. Schwartz E., ed. Acta Conciliorum
Oecumenicorum. T. II. Vol. 1. Pars 3. Berlin; Leipzig,
Walter de Gruyter, 1935. xxx, 154 p.

10. Liebeschuetz J.H.W.G., Hill C., eds. Ambrose
of Milan. Political Letters and Speeches. Liverpool,
Liverpool University Press, 2005. 424 p.

11. Caspar E. Geschichte des Papsttums von den
Anfängen bis zur H|he der :eltherrschaft. T�bingen,
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1930, vol. 1, XV, 633 p.

12. Alberigo G., ed. Conciliorum Oecumenicorum
Generaliumque Decreta, Editio Critica. I: The
Oecumenical Councils from Nicaea I to Nicaea II �325–
787�. Turnhout, Brepols Publishers, 2006. XIV, 373 p.

13. Dagron G. Naissance d¶une capitale.
Constantinople et ses institutions de 330 j 451. Paris,
P.U.F., 1974. 579 p.

14. Duchesne L. Histoire ancienne de l¶eglise.
Vol. III. Paris, Fontemoing, 1910. 688 p.

15. Dunn G. The Development of Rome as
Metropolitan of Suburbicarian Italy: Innocent I’s Letter
to the Bruttians. Augustinianum, 2011, vol. 51 (1),
pp. 161-190.

16. Girardet K.M. Gericht �ber den Bischof von
Rom: Ein Problem der kirchlichen und der staatlichen
Justiz in der Spatantike (4.–6. Jahrhundert). Historische
=eitschrift, 1994, vol. 259, pp. 1-38.

17. Jones A.H.M. The Later Roman Empire,
284–602: A Social, Economic and Administrative
Survey. Vol. III. Oxford, Blackwell, 1964, VI, 448 p.

18. Halleux A., de. Le décret chalcédonien sur
les prérogatives de la Nouvelle Rome. Ephemerides
Theologicae Lovanienses, 1988, vol. 64, pp. 288�323.

19. Herman E. Chalkedon und die Ausgestaltung
des konstantinopolitanischen Primats. Grillmeier A.,
Bacht H, ed. Das Konzil von Chalkedon, Geschichte
und GegenZart. Bd. II: Entscheidung um Chalkedon.
W�rzburg, Echter-Verlag, 1953, pp. 459�490.

20. Hess H. The Early Development of Canon
LaZ and the Council of Serdica. Oxford, Oxford
University Press, 2002. xii, 279 p.

21. Maxime de Sardes, métr. Le Patriarcat
°cumpnique dans l¶eglise orthodo[e. etude
historique et canonique. Paris, editions Beauchesne,
1975. 422 p.

22. McLynn N.B. Ambrose of Milan: Church and
Court in a Christian Capital. Berkeley, Los Angeles,
London, University of California Press, 1994. 436 p.

23. M�ller  K.  Kirchengeschichte.  Vol. 1.
T�bingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1941. XXXII,
862 p.

24. Pietri Ch. Roma Christiana. Recherches sur
l¶Eglise de Rome, son organisation, sa politique, son
idpologie de Miltiade j Si[te III �311–440�. Rome,
Eucole franoaise de Rome, 1976. 1750 p.

25. Turner C.H. Studies in Early Church History.
Oxford, Clarendon Press, 1912. XII, 276 p.

Information About the Author

GeorJy E. =akharoY, Candidate of Sciences (History), Head of the Department of Systematical
Theology and Patrology, Associate Professor, Department of the World History, St. Tikhon’s Orthodox
University for the Humanities, Novokuznetskaya St, 23B, 115184 Moscow, Russian Federation,
g.e.zakharov@gmail.com, https://orcid.org/0000-0002-3406-2088

Информация об авторе

Ƚеорɝиɣ Евɝеньевич Заɯаров, кандидат исторических наук, заведующий кафедрой си-
стематического богословия и патрологии, доцент кафедры всеобщей истории, Православный
Свято-Тихоновский гуманитарный университет, ул. Новокузнецкая, 23Б, 115184 г. Москва, Рос-
сийская Федерация, g.e.zakharov@gmail.com, https://orcid.org/0000-0002-3406-2088




 L

ou
rié

 B
., 

20
22

98 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ



www.volsu.ru 

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.9

UDC 25(37)	 Submitted: 23.06.2022
LBC 86.313.3-574	 Accepted: 10.10.2022

FIVE ANASTASIAE AND TWO FEBRONIAE: 
A GUIDED TOUR IN THE MAZE OF ANASTASIA LEGENDS  *

Part Two. The Roman Dossier. I. Anastasia between Aquileia and Rome

1a. From Aquileia back to the Early Roman Legend  **
Basil Lourié

Institute of Philosophy and Law of the Siberian Branch of the Russian Academy of Sciences, 
Novosibirsk, Russian Federation

Abstract. Sections from 1 to 4 of Part Two of our study, which is dedicated to the western legends of Anastasia, 
are focused on an investigation of the Aquileian legend and, then, going in the reverse chronological order, on the 
early Roman legend before its reception in Aquileia. The plot line dedicated to Chrysogonus is an Aquileian addition 
lacking from the earlier Roman legend. The pious mother of Anastasia called Fausta belongs to the same plot line, 
whereas the mother of the “original” Anastasia was pagan.

Key words: Roman martyrs, St Anastasia, St Chrysogonus, Aquileia, Grado.

Citation. Lourié B. Five Anastasiae and Two Febroniae: A Guided Tour in the Maze of Anastasia Legends. 
Part Two. The Roman Dossier. I. Anastasia Between Aquileia and Rome. 1a. From Aquileia back to the Early 
Roman Legend. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya  4. Istoriya. Regionovedenie. 
Mezhdunarodnye otnosheniya [Science journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International 
Relations], 2022, vol. 27, no. 6, pp. 98-130. DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.9

УДК 25(37)	 Дата поступления статьи: 23.06.2022
ББК 86.313.3-574	 Дата принятия статьи: 10.10.2022

ПЯТЬ АНАСТАСИЙ И ДВЕ ФЕВРОНИИ: 
ЭКСКУРСИЯ ПО ЛАБИРИНТУ ЛЕГЕНД ОБ АНАСТАСИИ *

Часть вторая. Римское досье. I. Анастасия между Аквилеей и Римом

1а. От Аквилеи обратно к ранней римской легенде **
Вадим Миронович Лурье

Институт философии и права Сибирского отделения РАН, г. Новосибирск, Российская Федерация

Аннотация. Разделы с 1 по 4 части второй нашего исследования, посвященной западным легендам об 
Анастасии, охватывают аквилейскую легенду и далее, отталкиваясь от нее и двигаясь в обратном хроноло-
гическом порядке, раннюю римскую легенду, как она выглядела до ее адаптации в Аквилее. Вся сюжетная 
линия, связанная с мучеником Хрисогоном, была прибавлена в Аквилее, а в ранней римской легенде она 
отсутствовала. К этой же линии принадлежит упоминание о благочестивой матери Анастасии Фавсте, тогда 
как в оригинальной римской легенде мать Анастасии была язычницей.

Ключевые слова: римские мученики, св. Анастасия, св. Хрисогон, Аквилея, Градо.

Цитирование. Лурье В. М. Пять Анастасий и две Февронии: экскурсия по лабиринту легенд об 
Анастасии. Часть вторая. Римское досье. I. Анастасия между Аквилеей и Римом. 1а. От Аквилеи обратно 
к ранней римской легенде // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. 
Регионоведение. Международные отношения. – 2022. – Т. 27, № 6. – С. 98–130. – (На англ. яз.). – DOI: https://
doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.9



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 99

B. Lourié. Five Anastasiae and Two Febroniae: A Guided Tour in the Maze of Anastasia Legends

1. Introduction

The western hagiographical dossier of St 
Anastasia is very ample, especially because of the 
multiplication of her relics throughout different 
countries in the second Christian millennium. 
Our purpose will be, however, limited to Rome 
before the end of the Byzantine period in the 
eighth century.

As in Part One, we will follow, in general, 
the reverse chronological order, and this is why, 
before approaching Rome, we will have to begin 
with Aquileia from the seventh to the eleventh 
century. Thus, section 2 will be dedicated to the 
transformations of the cult of St Anastasia in 
Aquileia. This is necessary because the long Latin 
Passio of Anastasia (LLA) was affected by these 
transformations. We have to dispense with the 
Aquileian editorship before starting to deal with 
the Roman legend.

The Roman legend itself will be studied 
mostly in sections 3 to 5. These will be dedicated 
to the Roman hagiographical substrate of St 
Anastasia’s legend: from material originally 
unrelated to Anastasia (section 3) to the earliest 
Roman cult of a certain Anastasia (section 4), and 
to the creation of the early pre-Byzantine Roman 
legend of Anastasia using the legends considered 
in section 3 with the addition of others (section 5). 
There we will discuss, among other things, the 
interconnection between the cults of Anastasia and 
Bassilla; the latter was the link between Anastasia 
and Sirmium.

The two following sections will be dedicated 
to the Roman cults where, in different ways, 
the veneration of St Anastasia was involved. 
Namely, they will be focused on the Roman 
stational liturgies of Christmas (section 6) and 
the Epiphany (section 7) before the late sixth 
century, that is, in a rather understudied period 
for both. In  this period, the church of Anastasia in 
Rome was one of the three or four most important 
churches of the city, with an appropriate place in 
the stational liturgy, which became interwoven 
with the cult of St Anastasia.

Section 8 will be dedicated to the destiny 
of St Anastasia’s relics between Rome and 
Sirmium.

Finally, section 9 will deal with Pope 
Symmachus’s short-lived programme for the 
integration of the Petrine cult in the Vatican 

with the pro-Gothic cult of St Anastasia. The 
monuments to this chimerical creation became 
the church in the west rotunda near Saint Peter’s 
and a specific cult of St Anastasia together with 
St Petronilla.

One of the most venerated saints from 
the fifth to the sixth century, Anastasia, will 
lead us to the most important features of the 
contemporaneous life of the Roman Church.

2. The Latin Legend of Anastasia (LLA) 
and Its Aquileian Edition

In this section, we provide a survey of the 
contents of the Latin legend. We will discuss its 
complicated geography, and then we will evaluate 
the results of the intervention of an Aquileian 
editor.

Our main interest will be the Latin recension 
of the Anastasia legend before its editing in 
Aquileia. This recension must have been a 
faithful translation of the Greek Byzantine legend 
created for the deposition of Anastasia’s relics 
in Constantinople. However, it must have been 
distinct from the autochthone Roman Anastasia 
legends, which partially were incorporated in the 
Roman core of the Byzantine legend.

The Latin legend of Anastasia (LLA) 
consists of five major parts which are also present 
in the Latin manuscript tradition separately and/
or in different combinations; the Latin legend as 
a whole, therefore, has no proper number in BHL 
but is indexed as a combination of the Prologue 
Omnia quae a sanctis gesta sunt (incidentally, 
not indexed in BHL 1), Part I (Passio Chrysogoni, 
BHL 1795), Part II (Passio Agapes et sociarum, 
BHL 118), Part III (Passio Theodotae, BHL 8093), 
and Part IV (Passio ipsius Anastasiae, BHL 401). 
The Prologue occurs in other Latin legends (see 
below, section 4.1). It was, most likely, added to 
LLA by some later editor.

2.1. The Latin Legend of Anastasia (LLA) 
and Its Geography

The LLA itself (without the Prologue) is 
usually considered as having been penned by 
a unique author who arranged the materials 
from different sources. This is an a priori 
presumption that I have never seen challenged 
nor even discussed  2. However, a legend with 



100

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

so complicated a geography could preserve 
editorial layers of different epochs and different 
ecclesiastical centres. The unity of the author as 
an a priori supposition is unacceptable. In the case 
of LLA, a posteriori it will turn out to be false.

Delehaye’s judgment on the complicated 
geography of the Latin legend was not especially 
favourable: “En fait, il est difficile d’imaginer une 
combinaison plus absurde que celle qui réunit en 
une même action des martyrs immolés, on ne sait 
quand, à Aquilée [sc., Chrysogonus], à Sirmium 
[sc., Anastasia], à Thessalonique [sc., Agape, 
Irene, and Chionia], à Nicée [sc., Theodota with 
her sons], et il ne suffit pas de les faire voyager 
pour la rendre acceptable” [25, p. 136].Recent 
scholars, with even more detailed observations of 
LLA’s geography, have shown how inconsistentit 
is as well as physically impossible. There are, 
however, two options that could make such 
geography less absurd. This geography would:

1)  chart important connexions between 
actual ecclesiastical centres, and/or 

2)  have a complicated stratigraphy 
consisting of several editorial layers, which would 
be a necessary consequence of adapting an old 
legend to new purposes and conditions.

Both mechanisms, to my opinion, were 
involved in the development of the presently 
available Latin recension.

Let us recapitulate the geographical 
information contained in the legend, while 
making sure not to confound the explicit 
geographical information we read and the 
understanding of it available to modern scholars 
(Table 1). These scholars, through some 
topographical and historical indications, have 
managed to make explicit otherwise obscure 
locations, whereas the intended audience of the 
legend was certainly neither so qualified nor 
supposed to be so.

Table 1. Geographical Data from the Latin Legend of Anastasia
Locality as named 

in the text
Locality as understood 

by the scholars 3
Events Chapter

Unnamed Rome Anastasia’s birth, growing up, marriage, 
conversion 2

The same location Rome Chrysogonus under arrest 3

The same location Rome
Correspondence between Chrysogonus and 
Anastasia; Anastasia’s detainment by her 
husband

4–7

Aquileia, Rome Aquileia, Rome

Anastasia accompanies Chrysogonus 
summoned by Diocletian to Aquileia; “…she 
made better provision to the saints at Aquileia 
than she had done at Rome.”

8

Aquileia Aquileia Trial of Chrysogonus 8

Aquae Gradatae near 
Aquileia

Near the village of 
San Canzian d’Isonzo, 
12  miles from Aquileia

Execution of Chrysogonus
8

An estate called 
Ad  Saltus near 

Aquileia

Near the village of San 
Giovanni del Timavo, 

12  miles from Aquileia

Home town of Agape, Chionia, and Irene and 
their priest Zoilus. Burying of Chrysogonus 
by Zoilus. Death of Zoilus

8–9

The same place as that 
of the interrogation of 

Chrysogonus
Aquileia

Interrogation of Agape, Chionia, and Irene by 
Diocletian 10–11

Macedonia Thessalonica Trials of Agape, Chionia, and Irene 12
Thessalonica Thessalonica Execution of Agape, Chionia, and Irene 18

Sirmium Sirmium
Theodota with her three sons presented 
to Diocletian. She fled there from her city 
because of a persecution

19

Nicaea of Bithynia Nicaea of Bithynia Home town of Theodota 19



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 101

B. Lourié. Five Anastasiae and Two Febroniae: A Guided Tour in the Maze of Anastasia Legends

What one can see immediately from this 
table is that the two explicit mentions of Rome 
corroborate the feeling that the name of this city 
has been deliberately omitted in other places. 
Where the narrative of LLA implies Rome, the 
available text normally avoids making it explicit. 
Other locations remain, however, explicitly 
named.

One of the three exclusions, in ch. 8, is 
belated (the respective actions were mentioned 
earlier in the plot), and it has the purpose of 
comparison between Rome and Aquileia, not in 

Rome’s favour: Anastasia showed better self-
sacrificing when she arrived to Aquileia. The 
second and the third exclusions, ch. 21 and 32, are 
related to a characteristic of Anastasia (her noble 
origin) that does not make her a Roman saint. The 
lack of the mention of Rome in the very beginning 
of the story is especially striking. Even though 
modern scholars are successful in recognising 
Roman realities in the Latin legend, the intended 
audience of the editor who was responsible for 
this “anti-Roman” censorship would have been 
less sagacious.

End of table 1
Locality as named 

in the text
Locality as understood 

by the scholars 3
Events Chapter

The same place as that 
of the interrogation of 

Theodota
Sirmium

Interrogation of Anastasia by the prefect of 
Illyricum Probus 20

Rome Rome Anastasia said to Probus that she is a citizen 
of Rome and lived in Rome 21

The same place as that 
of the interrogation of 

Theodota
Rome 4

Ulpian, the summus pontifex at the Capitol, 
intervened. Anastasia was handed over to 
Ulpian who placed her in his home

26

Still the same place Rome 5 Ulpian died; Anastasia left his house and 
went to the house of Theodota 28

Bithynia Bithynia Count Leucadius arrived from Bithynia; 
Theodota with her sons sent to Bithynia 29

The same place as that 
of the interrogation of 

Theodota
Rome

Anastasia is arrested in the house of Theodota 
and handed over to an unnamed judge 
(ch.  29) or the prefect (ch. 32) Lucillius 6

29, 32

Nicaea in Bithynia Nicaea in Bithynia Martyrdom of Theodota with her sons 31

The same place as that 
of the interrogation 

of  Theodota
Rome

Lucillius condemned Anastasia to be put 
in a punctured ship and to be drowned in 
the sea together with many criminals and 
St  Eutychianus

35

Palmariae (now 
Pontine   7) islands Pontine islands

Disembarking from the miraculously saved 
ship; solemn reception by the Christians 
exiled there

35

The same place Pontine islands

Continuous liturgies by the Christian 
community gathered on the Pontine islands; 
arrival of the agents of Lucillius; martyrdom 
of all Christians (only the martyrdom of 
Anastasia is described in detail)

36

Unnamed
“Unclear” (Lapidge [54, 
p. 87, fn. 113]); Pontine 

islands (Delehaye 8)

Apollonia took the body of Anastasia and 
buried it in the garden of her house; then, she 
builta basilica on the same place

36

“A hidden location” No comments by the 
modern scholars

The body of Anastasia “was kept in a hidden 
location. She was subsequently translated to 
the basilica built in the house of Apollonia.”

36 
(the final 

passage of 
the entire 

text)



102

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

This fact of “anti-Roman” censorship 
applied to a “Roman” legend has been overlooked 
so far and needs an explanation.

2.2. The Aquileian Edition: 
Preliminary Considerations

The text of the LLA looks to have been 
edited outside Rome with the purpose of making 
Anastasia less “Roman”. At the same time, there 
is, in this text, the plot line of Chrysogonus, which 
subordinates the martyrdom of Anastasia to this 
Aquileian saint. According to LLA, Chrysogonus 
became her mentor in Christianity. The story of 
Chrysogonus is not only easily detachable from 
the corpus of the legend but has an obvious 
bias: having made Chrysogonus the teacher of 
Anastasia, the editor introduced Chrysogonus 
as the highest religious authority in the legend, 
thus making the cult of Anastasia secondary with 
respect to him and dependent on him 9. Such a 
construction of the plot of LLA is in sharp contrast 
with what we know about the Roman titular 
churches of St Chrysogonus and St Anastasia: 
the latter was one of the most important churches 
of the city (see below, section 6), whereas the 
former was rather ordinary and never reached a 
comparable status. Thus, the sacred topography 
implied in LLA is certainly not Roman, whereas 
it probably fits to the Aquileian landscape.

The concluding lines of LLA are especially 
revealing through their contrast between 
chronological exactitude and spatial imprecision. 
It is an account of the deposition of the relics 
of Anastasia in a new basilica on September 7. 
Below (sections 2.3.4 and 4.5) we will discuss this 
part of the text in detail, but now it is important 
to note that the only possibility to explain this 
lack of any geographical precision is a deliberate 
erasure. It is obvious that this concluding passage 
of LLA was intended to establish an additional 
commemoration of Anastasia related to her 
depositio and, therefore, must have had to contain 
indications of both the day and the place.

In the early Latin martyrologia, Chrysogonus 
is mentioned as a martyr with no connection to 
Anastasia. The scholarly consensus considers 
his story within LLA to be the adaptation of 
an early and subsequently lost Passio of the 
Aquileian martyr 10. It is natural to conclude that 
suppression of the explicit mentions of Rome and 

the subordination of Anastasia to Chrysogonus 
were made by the same hand working in the 
interests of the See of Aquileia at the expense of 
the interests of the See of Rome.

Now we provisionally keep open the 
question whether the Aquileian editor added 
the entire Chrysogonus plot line (that, under 
this supposition, was absent in the preceding 
Latin recension) or limited himself to shifting 
emphasis from Anastasia to Chrysogonus (who, 
in this case, must have been somewhat present in 
the preceding recension), but we will turn to this 
problem in section 2.4 and resolve it in favour of 
the first option.

The editing of LLA in Aquileia reveals three 
features of the editor’s milieu:

1.	Inaccessibility (or very difficult accessibility) 
of Anastasia’s relics.

2.	Antagonism (hostility, competition etc.) 
with either Old Rome or/and.

3.	New Rome.
For the time being, let us put aside the 

problem of dating the recension of the Anastasia 
legend preceding the LLA, because, for now, we 
are interested only in the dating of its Aquileian 
recension. It must certainly have been posterior 
to the Latin recension where all Roman realities 
were explicit. Given that this lost Latin recension 
already contained the plot lines of Theodota and 
the three martyrs of Thessalonica, it must have 
been posterior to the transfer of Anastasia’s relics 
to Constantinople in 468–470 11.

Keeping this in mind, we can try to choose 
the most fitting period of the ecclesiastical history 
of Aquileia with respect to the three features 
above. The periods to be taken into account are 
the following five: 

1) Ostrogothic rule during the peace with 
Byzantium (from the late fifth century to 536); 

2) the same rule during the Gothic war – 
until the taking of Aquileia by Byzantine troops 
(536–552);

3) Byzantine rule before the Three Chapters 
schism (552–554);

4) Byzantine rule when the Church of 
Aquileia broke off communion with the Pope of 
Rome, meanwhile without breaking it decisively 
with Constantinople 12 (554–568); 

5) the Aquileian Church out of communion 
with both Rome and Constantinople under the 
Lombard rule (568–698) 13.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 103

B. Lourié. Five Anastasiae and Two Febroniae: A Guided Tour in the Maze of Anastasia Legends

The communion with Constantinople was 
certainly already broken by 606, when a part of 
the Aquileian Church entered into communion 
with Rome and established the new Byzantine-
backed Aquileian patriarchate in Grado; however, 
Aquileia’s communion with Constantinople 
would hardly have survived the Lombard invasion 
of 568.

Now we can look at all possible combinations 
of the three features of our Aquileian editor’s 
milieu with these five historical periods to see 
which of the five is the most fitting with LLA 
(Table 2).

Table 2 demonstrates that the most plausible 
period when LLA (in its presently accessible 
recension) was composed is that of the strong 
opposition of the “tricapitoline” Patriarchate of 
Aquileia, protected by the Lombards, to both 
Old and New Romes – somewhere after 568 
(if not after the schism within the Patriarchate 
of Aquileia in 606). This dating is compatible 
with that of the earliest manuscripts (late eighth 
century) but is much later than is usually thought. 
Let us discuss the history of LLA in somewhat 
more detail.

2.3. LLA and the Cult of Anastasia 
in Aquileia

In this section, the meaning of the peculiar 
geography of LLA will be interpreted within the 
history of the cult of Anastasia in the Patriarchates 
(both) of Aquileia. Our main question will be: 
What is the actual meaning of the geography 
presented in LLA, in its Aquileian recension? 
We will see that it satisfies the need to transfer 
Anastasia’s martyrdom onto Aquileian soil. Such 
a need arose in the seventh century, and to this 
century LLA, in its Aquileian recension, is to be 
dated.

2.3.1. Methodological Considerations 
and the terminus post quem

The current scholarly consensus proposes 
for LLA an early fifth-century dating 14. This is 
a supposition without pretense to any kind of 
logically strict demonstration. It is based on two 
kinds of reasoning.

The first kind depends on an evaluation of 
the meaning and purpose of the legend. Without 
considering LLA as a hagiographical document 
serving a certain cult and understandable within 
this cult only, such reasoning becomes almost 
arbitrary and certainly not very productive 15. 
However, once we take into account the meaning 
of the translation of Anastasia’s relics from 
Sirmium to Constantinople (as we did in Part 
One of the present study), it becomes clear why 
Anastasia appeared flanked with Nicaean and 
Thessalonian saints. Given that these non-Roman 
saints are present in LLA, we thus obtain the 
terminus post quem 468–470 for LLA as well as 
for its lost Latin predecessor that will be edited 
in Aquileia.

Indeed, there was a cult of Anastasia in Rome 
before 468–470, and, therefore, it must have had 
legends of its own. In Part One of the present 
study, we have called (a part of) the corresponding 
Roman legends the Roman substrate of the 
Byzantine legend of Anastasia. We  will discuss 
this early Roman cult of Anastasia(e) below (see 
esp. section 7).

The second kind of reasoning is, on the 
contrary, the strictest one. It is based on quotations 
or references to LLA in the later Latin literature, 
and we will discuss it below. It will be necessary 
to discern between three kinds of references to 
Anastasia legends: 1) references to the Sondergut 
of the Aquileian recension, 2) references to the 
pre-Aquileian Latin legend viz. unedited material 

Table 2. Three Features of LLA against Five Possible Historical Backgrounds
before 536 536–552 552–554 554–568 after 568

Antagonism with 
Rome

– – – + +

Antagonism with 
Constantinople

– – – –? +

Inaccessibility of 
the relics

– +? – – +



104

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

of LLA, and 3) references to non-Byzantine 
Roman legends of Anastasia, including – but not 
limited to – the Roman substrate of the Byzantine 
legend. So far, however, any reference to the cult 
of St Anastasia in Rome has been treated as a 
reference to LLA (as if there could have not been 
any other Anastasia legends).

2.3.2. The Earliest References to the Aquileian 
Sondergut of LLA

There are two pre-ninth-century texts having 
references to a legend of both Anastasia and 
Chrysogonus. One of them is datable more or less 
strictly, whereas the other one is not. The former 
is the Martyrologium of Bede the Venerable 
(672/673–735) datable to the early eighth 
century 16. The latter is part of the hagiographical 
dossier of the martyrs Cantius, Cantianus, and 
Cantianilla, the so-called martyrs Cantiani. 
Their entire dossier exists only in Latin. The part 
of the dossier relevant to us is called by Cécile 
Lanéry Passion  1 (BHL 1543–1548) 17. It  is not 
datable exactly in any way (except for the date 
of the earliest manuscripts as the terminus ante 
quem, the ninth century) 18 but is very helpful for 
understanding the scale and the contents of the 
Aquileian editorial intervention.

The Cantiani were historical martyrs of 
Aquileia under Diocletian, but historically related 
to neither Chrysogonus nor Anastasia. Their cult 
is attested to by artefacts of the fourth and fifth 
century and by a short sermon by Maximus, the 
first bishop of Turin († ca 420), BHL 1549 19. This 
sermon has no connection to either Chrysogonus 
or LLA and is focused on a unique episode of 
the martyrdom (a failed attempt to escape from 
the persecutors on a chariot) 20. It was used, 
however, by the author of Passion 1, who added 
ad libitum matter from LLA, including a number 
of characters (with the same functions and under 
the same names), and made the three martyrs 
share their place in martyrdom with Chrysogonus 
(Ad  Aquas Gradatas).

With Passion 1 of the Cantiani, we see 
a kind of appropriation of their cult by that of 
Chrysogonus. In a similar manner, we see, in 
LLA, an appropriation of the cult of Anastasia by 
the same cult of Chrysogonus. Passion 1 of the 
Cantiani uses LLA, but it is difficult to evaluate 
how much it is posterior to it.

2.3.3. Multiplication of Relics 
between Aquileia and Grado

Transformations of hagiographical legends 
are an aspect of the transformations of the 
respective cults. Therefore, studying the Aquileian 
recension of LLA requires data on cults and 
relics.

In 568, the head of the “tricapitoline” 
patriarchate of Aquileia, Paulinus (or Paul) I (557–
570), fled from the Lombard invasion to the island 
of Grado, not far from Aquileia, taking with him 
the Church’s treasures and relics. In  the earliest 
account available to us, the mid-780s Historia 
langobardorum (II, 10) by Paul the Deacon, the 
relics remained unspecified and never mentioned 
apart from “treasures” (omnem suae thesaurum 
ecclesiae deportavit) 21. In the later Venetian 
chronicles, however, the relics are mentioned 
under the respective saints’ names, although 
their lists differ from each other and are never 
exhaustive 22. None of these chronicles mentions 
any relics of Anastasia, whereas the Chronicon 
Gradense (dated to the second half of the eleventh 
century, if not somewhat earlier  23) narrates a story 
of delivering to Grado some relics, including those 
of the Cantiani, rescued from the devastated city 
of Aquileia (with the subsequent deposition of the 
relics of the Cantiani in the church of St John the 
Evangelist of Grado), still under Patriarch Paul 
(Paulinus) I (cf. [65, pp. 37, 41]).

Small pieces of the relics of several saints 
including the Cantiani were found, in 1871, in two 
fifth- or sixth-century decorated boxes deposed 
under the main altar of the Grado cathedral of 
St Euphemia 24; the names of the saints were 
inscribed on the boxes. The cathedral, however, 
was dedicated in 579, substantially later than these 
two boxes were made (s. A. Tilatti [86, pp.  765-
767]). For Venantius Fortunatus, between 
September 573 and April 576, the relics of the 
Cantiani were still in Aquileia 25.

Be that as it may, one can be sure that, in 
Grado, there had accumulated plenty of relics of 
Aquileian saints. It is beyond any probability that 
all of them could have been kept in good order. 
The early seventh-century schism (606) and the 
late seventh-century reconciliation (698) between 
Grado and Aquileia added further confusion. 
According to the inevitable laws of nature, the 
relics started to multiply. It is difficult to evaluate 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 105

B. Lourié. Five Anastasiae and Two Febroniae: A Guided Tour in the Maze of Anastasia Legends

how many “copies” of the relics of different saints 
have been “discovered” since the seventh century. 
For us, however, it is important that there appeared, 
among others, “new” relics of Anastasia which 
were always connected with the “new” relics of 
the Cantiani. Meanwhile, the “old” (apparently 
genuine) relics of the Cantiani felt into oblivion. 
Their modest home in a village would have hardly 
been competitive with such centres as Grado and 
Aquileia. In general, the relics were and still are 
venerated according to the importance of the cults 
in which they are involved, with no respect at all 
to their historical provenance 26.

In 1024, the patriarch of Aquileia Poppo 
(patriarch in 1019–1042) sacked the rival 
ecclesiastical centre of Grado with a military 
force. He carried off many ecclesiastical treasures 
including the relics. An apologetic account of 
this event is preserved in monk Gotschalcus’s 
Translatio sanctae Anastasiae (BHL 403) – the 
translation from a monastery in Verona, within 
the patriarchate of Aquileia (where they, together 
with the relics of the Cantiani, were deposed 
by Poppo after his raid on Grado), to his own 
Bavarian monastery of Benediktbeuren in 1053 27. 
Gotschalcus testifies that, by 1024, the relics 
of Anastasia as well as those of the Cantiani, 
just as many others, were still in Grado, so that 
that Poppo must have planned an operation for 
“returning” them to their Aquileian “home”.

We do not know what then happened to 
the relics of the Cantiani in Verona, but, in 1307, 
they were once again discovered in the cathedral 
basilica of Aquileia, again together with the relics 
of St Anastasia, and, this time, also with the relics 
of St Chrysogonus 28. It was opportune for the 
highly esteemed saints already unified within a 
ramified common cult to appear together in the 
main cathedral of the respective ecclesiastical 
region (patriarchate). As always, the relics were 
inevitably discovered everywhere where people 
of some power were actually in need of them.

The influence of the combined cult of 
Anastasia and the Cantiani increased in Aquileia 
and Grado. Naturally, it resulted in the appearance 
of new relics of theirs, even more than once. The 
composition of Passion 1 of the Cantiani must 
have been both fruit and tool of this process, in 
which the Aquileian cults of the Cantiani and 
Anastasia became interwoven and put into the 
orbit of the cult of St Chrysogonus.

2.3.4. The Martyrdom of Anastasia Packed 
into the Aquileian Landscape

With the Gotschalcus’s account BHL 403, 
we reach the domain of sacred topography, so vital 
for understanding the Aquileian edition of LLA.

For Gotschalcus, who obviously was 
retelling an established tradition, the population 
of Grado are Palmarientes cives, “the citizens 
of Palmaria”, while Palmaria is, of course, the 
martyrdom place of Anastasia 29. The place of 
action of LLA became the island of Grado instead 
of the Pontine islands and, indeed, Aquileia 
instead of Rome.

For Gotschalcus, the history of Anastasia’s 
relics ran as follows. Anastasia’s martyrdom 
took place ad insulas Palmarias; from the very 
beginning, Gotschalcus did not forget to mention 
the role of Chrysogonus as Anastasia’s mentor. 
Apollonia buried Anastasia intra viridarium 
domus sue (“in the garden of her villa”); then, 
at the same place where she buried Anastasia, 
Apollonia constructed a basilica (basilicam 
fabricavit, ubi eam sepelivit). In this passage, 
Gotschalcus quotes LLA generally verbatim, 
certainly with the text at hand, but with significant 
changes in comparison with the recensions 
available to us (see Table 3).

The date of the martyrdom of Anastasia 
in BHL 403, November 23, is at odds with all 
other sources. It is, however, significant that it is 
adjacent to the most common commemoration day 
of Chrysogonus, November 24; alternatively, some 
manuscripts of the Martyrologium Hieronymianum 
contain his commemoration on November 22 and 
23 30. We do not know which of these days was 
implied by the tradition in which Anastasia was 
commemorated on November 23, whereas, of 
course, November 24 is the most probable. This 
is the main difference of BHL 403, which has so 
far been overlooked.

Gotschalcus quoted LLA in a recension 
where only a single translation of the body of 
Anastasia was mentioned, from the place of the 
martyrdom to the place of the burial. In the next 
sentence after the quotation above, he continued 
once again mentioning this translation of the body 
as a unique act: Dehinc postquam ista translatio 
facta est memorate virginis et martiris Anastasie 
in supradicto loco, et ubi ecclesia brevi creverat 
tempore… (“Then, after this translation was 



106

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

made, when the virgin and martyr Anastasia was 
commemorated in the aforementioned place, 
where the church has had appeared in a short 
time...”).

The text of LLA is not so smooth. At first, it 
runs as does the text of Gotschalcus, naming only 
two locations, that of the martyrdom and that of 
the burial. Then, in the sentence containing the 
precise dates, most of the previous sentence is 
repeated, but the third place, “a hidden location” 
appeared between the two previously enumerated 
locations. This “hidden location” replaced the 
garden of Apollonia at her home. The text as it 
is allows the interpretation that this place was 
located outside Apollonia’s home but probably 
in another of her gardens. However, it would 
be much more natural to acknowledge that the 
phrase mentioning “a hidden place” goes back to 
a different tradition, where it was unrelated to any 
garden of Apollonia; but the basilica is now placed 
in Apollonia’s home, not the place of the first 
burial of Anastasia. It looks as though the actual 
ending of LLA agglomerates two contradictory 
traditions about Anastasia’s sepulture, the first 
one containing only a single translation, and 
the second one, two translations 31. Gotschalcus 
followed the former.

Then Gotschalcus described a conflict 
between Palmarienses cives et Aquileigensis 
civitatis episcopum (“the citizens of Palmaria 
and the bishop of the city of Aquileia”), when 
the “Palmarians” attacked the Aquileians with a 
military force which carried out many murders 
and acts of violence and carried off many treasures 
and holy relics. This is why the relics of Anastasia, 
among others, were removed from Aquileia to 
Palmaria, that is, to Grado. Gotschalcus does not 
mention Rome at all. His geography is limited to 
Aquileia and Grado, even though the island of 
Grado is called by an unusual name.

The rivalry between Aquileia and Grado 
began in the early seventh century, when, in 606, 
Grado became the city of the alternative patriarch 
of Aquileia in communion with Rome, whereas 
the patriarch residing in Aquileia itself was 
not in communion with any other patriarchate. 
This rivalry could explain to us the coexistence 
of conflicting versions of the events in LLA. 
A  provisional burial in “a hidden place” different 
from the commonly known basilica might have 
been introduced in order to reclaim the alleged 
rights of Palmaria on Grado for the relics of 
Anastasia. We will discuss the ending of LLA 
later (section 8.3), but we have to notice just now 

Table 3. The Burial of Anastasia according to LLA and Gotschalcus
LLA (Moretti [66, pp. 184, 186]) BHL 403 (p. 225)

Tunc Apollonia christiana matrona per matronam 
praefecti meruit corpus eius tollere. Quod accipiens 
exosculatur, et aromatibus condiens atque dignis 
linteaminibus obvolvens intra viridarium domus suae  – 
ut decuit martyrem – sepelivit atque expenso non 
parvo pecuniae numero basilicam ubi eam sepelierat 
fabricavit. Passa est autem sancta Anastasia octavo 
kalendas ianuarias et in conditis habita. Deposita autem 
est postea quam basilica fabricata est in domo Apolloniae 
septimo idus septembris, in eadem basilica...

Apollonia quedam matrona christianissima tulit corpus 
sancte Anastasie virginis, et linteaminibus obvolens, 
intra viridarium domus sue posuit, et ut decuit 
martirem sepelivit, atque expenso non parvo pecunie 
numero basilicam fabricavit, ubi eam sepelivit. Passa 
est vero sancta Anastasia 9. Kal. Decembris, postea 
autem deposita est ubi basilica fabricate est in domo 
Apollonie 7. Idus Septembris

A Christian matron named Apollonia, through the offices 
of the wife of the prefect, was permitted to remove her 
body. Taking it up she kissed it, and embalming it with 
spices, and wrapping it in appropriate linen clothes, she 
buried it in the garden of her home – as was fitting 
for a martyr; and, at no small monetary expense, she 
built a basilica where she had buried her. St Anastasia 
suffered martyrdom on 25 December and was kept in a 
hidden location. She was subsequently translated to the 
basilica built in the house of Apollonia on 7 September 
<…> Lapidge [54, p. 87]

A certain very Christian matron Apollonia removed the 
body of Saint Anastasia the virgin and wrapping it in 
linen clothes, she buried it in the garden of her home  – 
as was fitting for a martyr; and at no small monetary 
expense she built a basilica where she had buried her. 
St Anastasia suffered martyrdom on 23 November, 
while was subsequently translated to the basilica built 
in the house of Apollonia on 7 September



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 107

B. Lourié. Five Anastasiae and Two Febroniae: A Guided Tour in the Maze of Anastasia Legends

that, in its present form, it seems to be affected 
by the competition between Grado and Aquileia. 
The “hidden place” is a later addition that, most 
probably, is a trace from a recension related to 
Grado.

Anyway, for Gotschalcus, the basilica of 
Apollonia was located in Aquileia. In this respect, 
the text of LLA that he quoted does not contradict 
his version. However, at the same time, his text 
of LLA was almost identical to LLA as we read 
it now. The anti-Roman censorship of LLA 
described above (sections 2.1 and 2.2) was not in 
vain. Now we see that, in Aquileia, the martyrdom 
of Anastasia was indeed separated from Rome and 
packed into the Aquileian landscape, and LLA 
provided a recension of Anastasia’s legend that 
would have been suitable for such usage.

The Aquileian landscape itself did not 
remain immovable. One can wonder whether 
the closeness of the commemoration dates of 
Anastasia and Chrysogonus in Gotschalcus’s 
account already implied the coincidence of the 
sites of their martyrdoms, that is, identifying 
Grado with Ad Aquas Gradatas. Even if such 
a geographical téléscopage did not take place 
in Gotschalcus, it was documented by Andrea 
Dandolo (1306–1354) in his Chronica per 
extensum descripta. He provided a short summary 
of LLA followed with a summary of Passion 1 
of the Cantiani and described the martyrdom site 
of Chrysogonus as ad aquas gradatas, ubi postea 
Gradi civitas constructa fuit [69, p. 28] (“Ad 
Aquas Gradatas, where later the city of Grado was 
built”). This was the final point of the evolution 
of the Aquileian sacred topography, when the 
hagiographical coordinates of Anastasia and 
Chrysogonus eventually coincided: Chrysogonus 
and Anastasia suffered martyrdom at the same 
place and (as we know from Gotschalcus) on two 
successive days. An early phase of this evolution 
is documented by LLA in its present recension, 
which is certainly Aquileian.

The phase of this evolution documented 
by Gotschalcus is closer to LLA, whereas the 
peculiar date November 23 is an innovation. 
Unlike Gotschalcus who followed the Aquileian 
version of the events in Anastasia’s burial, the 
editor of LLA hesitated between two competing 
versions. Indeed, in the seventh century, it 
was difficult to choose between Aquileia and 
Grado.

2.3.5. Conclusion on the Date of the Aquileian 
Editorial Layer: Seventh Century

Now we have confirmed our understanding 
of the geography of LLA as a result of deliberate 
editorship in Aquileia. This editorship must be 
dated to the seventh century, before 824 (when 
LLA was translated into Greek), before Bede the 
Venerable, in an epoch of competition between 
Aquileia and Grado, roughly contemporaneous 
but earlier than Passion 1 of the Cantiani.

The Aquileian editorial layer of LLA 
is certainly posterior to the sixth century. In 
this century, we still do not have evidence of 
the entwining of the cults of Anastasia and 
Chrysogonus or references to the Aquileian 
Sondergut of LLA. If the contradictory ending 
of LLA reflects the competition between Grado 
and Aquileia, which seems to me most likely, 
the terminus post quem for LLA is 606, when 
the alternative patriarchate of Aquileia was 
established in Grado.

2.4. “Chrysogonization” and Fausta

In the Anastasia legend known to us as LLA, 
a mention of Anastasia’s mother Fausta, called 
by the name and attested to as christianissima 
and casta, is uniquely contained in a letter from 
Anastasia to Chrysogonus (in Moretti’s edition, 
[66, p. 110]). If the whole material related to 
Chrysogonus is an Aquileian addition, our 
Anastasia loses her Christian mother. This could 
drastically affect the image of the saint. This 
problem must be discussed in detail.

2.4.1. St Chrysogonus and gens Anicia

The name of Anastasia’s mother according 
to LLA, Fausta, belongs to the Roman aristocratic 
family of Anicii 32. This family became connected 
to the cult of Chrysogonus.

From the very beginning, Passion 1 of 
the Cantiani proclaims that they belonged to 
the family of Anicii that goes back to Emperor 
Carinus (reigned in 283–285): qui de genere 
Aniciorum, hoc est divae memoriae Carini 
imperatoris noscuntur progeniti et intra urbem 
Romam in quarta decima regione generati atque 
educati probantur  33 (“...who are from the family 
of Anicii that is known as descendants of Emperor 



108

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Carinus of divine memory, and who are renowned 
as being raised and educated in the city of Rome 
in the fourteenth region”).

Historically, the Anicians were not connected 
to Emperor Carinus, but they were connected with 
Aquileia, whereas Emperor Carinus, in turn, was 
thought, according to one of the popular versions 
reported by the late fourth-century Historia 
Augusta, to have been born in Aquileia  34. This 
historical commentary, however, is still not 
sufficient for understanding the meaning of this 
reference to Carinus. 

Carinus died after having been defeated by 
Diocletian, thus perhaps becoming, in the eyes of 
Christians, the latter’s victim. On the opposite site, 
the pagan author of the Historia Augusta was so 
hostile toward him that he went beyond the limits 
of probability in portraying Carinus as a monster 
[80, pp. 243-245]; this fact would corroborate 
a highly positive evaluation of Carinus by 
Christians. The mention of Carinus in Passion 1 
is not without parallels in Christian hagiography. 
In the so-called Roman legend of Cosmas and 
Damian, Carinus takes the place of Constantine 
the Great: an edict similar to Constantine’s edict 
of Milan is ascribed to Carinus 35.

The meaning of the connection between 
the Cantiani and the Anicii could stand to 
be clarified. As Cécile Lanéry noticed, “[c]
ette famille était devenue, pour la Vénétie, 
l’emblème de l’aristocratie chrétienne: il n’est 
donc pas surprenant qu’un hagiographe ait 
choisi d’y rattacher les trois martyrs d’Aquilée, 
tout en assignant à ces derniers un parcours qui 
correspondait à l’aire d’influence des Anicii 
(Rome, la Vénétie)” [50, p. 436, n. 544].

The reference to the fourteenth region of 
Rome could be another reference to the Anicians 
and the cult of Chrysogonus: the titular church 
of Chrysogonus was located in this region, Trans 
Tiberim, the modern Trastevere. This church had 
existed since the first half of the fifth century; late 
twentieth-century archaeological studies did not 
confirm the hypothesis that a Christian church had 
existed here already in the fourth century. By the 
late fourth-century, the second-century Roman 
domus constructed on this place was, most likely, 
abandoned and, therefore, available for acquisition 
by certain members of the Church of Rome 36. The 
question of mutual relations between the martyr 
of Aquileia Chrysogonus and the saint of Rome, 

the namesake of the titulus Chrysogoni, is not as 
easy as it is often thought. The Roman church, 
most probably, possessed the relics of her saint 
since the first half of the fifth century, whereas, 
in Aquileia (in the village San Canzian d’Isonzo), 
there were also some relics of St Chrysogonus. 
This does not mean, however, that these two saints 
were necessarily not identical 37. St Chrysogonus, 
like St Anastasia, is also an example of a saint with 
multiple avatars and multiplying relics… Given 
that Passion 1 establishes strong links between 
the cults of the Cantiani and Chrysogonus, it is 
possible, as Steffen Diefenbach supposed, that 
the reference to the fourteenth region at the very 
beginning of the Passion 1 implies the church of 
Chrysogonus. Diefenbach goes further, supposing 
that the Roman cult of Chrysogonus was itself 
a creation of the Aquileian-based branch of the 
Anicii 38.

Even if Diefenbach’s hypothesis about the 
Anicians as the main supporters of Chrysogonus’s 
cult in Rome is far-fetched, Passion 1 of the Cantiani 
demonstrated a connection between Chrysogonus’s 
cult and the Anicii in a hagiographical tradition not 
forgotten by the ninth century. This tradition must 
go back to an earlier period, but not necessarily to 
the fourth or fifth century, as Diefenbach believes. 
Nevertheless, such a tradition is hardly posterior 
to the sixth century, the “Indian summer” that 
was enjoyed by the aristocracy of Rome under 
Odoacer and Theoderic 39. After the Byzantine 
Reconquista of Italia under Justinian, the Roman 
aristocracy, including the Anicians, lost even a 
symbolical role in social life 40. It cannot be ruled 
out, nevertheless, that, in Aquileia, the Anicians 
continued to be socially important throughout the 
seventh century.

Earlier, one of the most famous Anicians 
in ecclesiastical history, Demetrias (born ca 398, 
consecrated as a virgin as of 413, and died under 
Pope Leo I, before 460) contributed to transmitting 
to Rome the Palestinian cult of St Stephanus, 
whose relics were discovered near Jerusalem in 
415 (she founded the suburban Santo Stefano 
basilica in Via Latina) 41. Nevertheless, nothing 
similar is known concerning the hypothetical 
Anicians’ involvement in the development of the 
Roman cult of Chrysogonus, even though we can 
agree with Diefenbach that such an involvement 
would have been likely. Be that as it may, it is 
certain (as Passion 1 of the Cantiani testifies) that 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 109

B. Lourié. Five Anastasiae and Two Febroniae: A Guided Tour in the Maze of Anastasia Legends

the Aquileian cult of Chrysogonus was eventually 
shaped with reference to the Anicians 42.

Al l  that  we know concerning the 
“Chrysogonization” of the cult of Anastasia fits the 
same pattern. Anastasia’s mother’s name, Fausta, 
is certainly a mark of Anastasia’s appropriation 
by the Anicians. Therefore, it could hardly belong 
to the pre-Aquileian Anastasia legend, as we can 
demonstrate definitively from the eastern texts.

2.4.2. Anastasia’s Pre-Aquileian Mother: 
A Pagan

One has to notice that, in the Arabic and 
Georgian versions of the Anastasia legend 
(Martyrdom of Anastasia and Theodota), there 
is no mention of her mother at all. Indeed, these 
versions represent an abbreviated Greek recension. 
However, such an important detail would hardly 
have been skipped, had it been present in the 
complete recension. Anastasia’s father in these 
abbreviated recensions is preserved.

The Greek panegyric to Anastasia ascribed to 
a certain John (BHG 83b) provides additional data 
in its first part 43. In one place (ch. 6), Anastasia is 
praised for becoming Christian despite her pagan 
ancestors and parents; her mother is explicitly 
called pagan (ed. B. Kotter [46, S. 291]):

Καὶ τὸ δὴ θαυμάσιον·οὐ 
γὰρ κλῆρον πατρῷον, 
ὃς ἄνωθεν κάτισιν εἰς 
τοὺς ὕστερον, οὐδέ, ὅ 
φασι, παῖς παρὰ πατρὸς 
τὴν πίστιν ἐδέξατο, 
ἀλλ’ ἐξ ἀγριελαίου τῆς 
ἀκάρπου τῶν Ἑλλήνων 
φυῆς εἰς καλλιέλαιον 
ἐγκεντρίζεται, ὥστε 
λογισμοῦ κρίσει τὴν 
λῆψιν γενέσθαι τῆς 
χάριτος.

And what is especially 
wonderful: not by the 
ancestral lot that from 
the above went up to the 
latest (generation), nor, 
as it is said, the child 
received the faith from 
the father, but, from the 
fruitless wild olive tree 
of the race of pagans, 
she was grafted into a 
cultivated olive tree (cf. 
Rom 11:24), in order 
that the grace became 
received through a 
decision of reason.

Γίνεται τοιγαροῦν ἐξ 
ἀσεβῶν εὐσεβὴς καὶ 
ῥόδον ἐξ ἀκανθῶν, ἐξ 
Ἑλληνίδος χριστιανή. 
Καὶ τὴν πίστιν ἔσχεν 
ἔργον, οὐ πάρεργον.

Therefore, she became 
a pious from out of the 
impious and a rose from 
thorns (cf. Cant 2:2), 
from a pagan (woman), 
a Christian. And she 
acquired faith through 
work, not a by-work.

This fragment, where Anastasia’s mother is 
called Ἑλληνίς “pagan woman”, is sufficient for 
insisting that, in the Byzantine legend, there was 
no christianissima Fausta, and, therefore, the whole 
block of Chrysogonus-related content was absent. 
Within this block, the mention of Fausta was the 
unique detail that was apparently unconnected 
to Chrysogonus but important for the image of 
Anastasia. The entire “Chrysogonization” of the 
Anastasia legend now becomes explainable as an 
Aquileian editorial layer influenced by the Anicians. 
Thus, there are no Anicians and no Chrysogonus in 
the fifth-century Byzantine legend.

The Greek panegyrist did not preserve 
the name of Anastasia’s mother. Perhaps she 
passed unnamed in his source, although this is 
not certain.

2.4.3. The Cult of Chrysogonus in Byzantium

The conclusion about the first appearance of 
Chrysogonus in the Anastasia legend being only 
in Aquileia can be corroborated with the data on 
the Byzantine cult of Chrysogonus.

The Roman feast of Chrysogonus on 
November 24 (this date of his martyrdom is 
preserved in LLA, BHG 81, and Martyrologium 
Hieronymianum) is present in the Synaxarium of 
Constantinople 44, but is absent from the Typikon 
of the Great Church (ca 900). However, it was 
present already in the mid-tenth century first 
recension of the Synaxarium, since it follows from 
its presence in the Armenian version 45.

Even then, in the tenth century, Chrysogonus 
did not in any case become a popular saint. 
There is only a single indication of his relative 
popularity. In the Life of St Andrew the Fool, in 
the scene when St Andrew was recalled to a feat 
of foolishness in Christ by St Anastasia (ch.  2), 
Anastasia appeared to him in a group of five 
women and one elder; the women were Theodota, 
Irene, Agape, Chionia, and Anastasia herself, 
while the elder was obviously Chrysogonus. 
The  whole group becomes identifiable, once the 
name of Anastasia is pronounced. Chrysogonus, in 
accordance with LLA and BHG 81, is represented 
in this scene as a leader of the group 46. This 
scene is, however, an exception in Byzantine 
hagiography.

The actual late ninth- and tenth-century 
liturgical tradition of Constantinople was 



110

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

formulated in the Typikon  of the Great 
Church. On December 22, the women alone 
were commemorated, without a mention of 
Chrysogonus: ἄθλησις τῆς ἁγίας Ἀναστασίας 
καὶ σὺν αὐτῇ ἁγίων γυναικῶν [58, p. 142] (“the 
contest of saint Anastasia and with her saint 
women”). This title of the respective entry is 
repeated in the Greek recension of the Synaxarium 
of Constantinople of Vaticanus gr. 2046 (12th 

cent., not taken into account in the edition by 
Delehaye) and the Slavonic version  47. This 
notice refers to a more complete legend than the 
Martyrdom of Anastasia and Theodota; it implies 
that Irene, Agape, and Chionia are not forgotten. 
Chrysogonus, however, is absent from this list of 
the legend’s headliners. In other recensions of the 
Synaxarium of Constantinople, the long title of the 
entry mentioning, after Anastasia, Chrysogonus 
and the women, is a later addition to the earlier 
form of the title mentioning Anastasia alone, which 
is preserved in some Greek recensions as well as 
in the Armenian and Georgian versions  48.

These facts demonstrate that, in the liturgical 
tradition of Constantinople, there was no specific 
veneration of Chrysogonus, even among the 
companions of Anastasia. It is only about the 
twelfth century when the situation began to 
change, and some recensions of the Synaxarium 
of Constantinople acquired, on December 22, a 
separate entry on Chrysogonus and/or a mention 
of the martyrdom of Chrysogonus at the end of 
the entry of Anastasia. Oddly enough, according 
to these sources, Chrysogonus was decapitated in 
Nicaea [23, pp. 335-338].

Therefore, for the pre-twelfth-century 
Byzantine cult of Anastasia the Widow, Chrysogonus 
was one among other companions of Anastasia, 
but not among the exceptional characters of her 
legend equal to her four women companions. 
The plot line of Chrysogonus seems to be 
completely unknown in Byzantium before the 
translation of LLA in 824; up to this date, there 
was no trace of any cult of Chrysogonus at all.

2.4.4. Conclusion: No “Chrysogonization” 
in Byzantium

The Byzantine legend of Anastasia did not 
include the plot line of Chrysogonus. Therefore, 
the Latin translation of this legend that became 
available in Rome did not contain it either. 

The part of LLA related to St Chrysogonus 
is an addition made by the Aquileian editor in the 
seventh century. 

This editor kept in mind the interests of 
the Anician family. This is why he introduced 
“the most Christian” Fausta, the bearer of a 
recognisable Anician cognomen, instead of 
Anastasia’s “original” mother who was a pagan, 
perhaps unnamed.

Now we become authorized to conclude 
that the original Constantinopolitan legend of 
Anastasia consisted of three major blocks: 

1) the Roman core;
2) the legend of Theodota, and 
3) the legend of Irene, Agape, and Chionia.
The Roman core was free from Aquileian 

connotations, unconnected to the titulus Chrysogoni 
church in Rome, and unrelated to St Chrysogonus 
at all. It was unrelated to the Anicians either.

The pre-seventh-century legend of Anastasia 
the Widow is recoverable from LLA through 
subtraction of the elements related to St Chrysogonus 
and restoring to Anastasia her “original” pagan 
mother.

3. The Roman Hagiographical Substrate. I: 
Non-Anastasian Legends

Before the translation of the relics of 
St  Anastasia from Sirmium to Constantinople, 
Anastasia was certainly venerated as a saint in 
Rome. We know very little about this cult. Our 
further investigation of it will proceed along two 
paths. At first, in the present section, we will study 
the legends belonging to the Roman core of the 
Byzantine Anastasia legend but only those that 
could not be behind the name choice of Anastasia. 
Then, in the next section, on the second path 
of investigation, we will trace the Roman pre-
sixth century cult(s) of a saint (or saints) called 
Anastasia.

We will see, in this section, how deeply the 
legend of Anastasia the Widow was rooted in 
Roman legends. We will refrain, however, from 
attempts to collect the relevant Roman legends 
into a single puzzle. These legends are available 
to us as piles of tesserae from crumbled mosaics.

Even though, in this section, we limit 
ourselves to the pertinent non-Anastasian Roman 
legends, several important topics belonging to 
this already limited domain will be skipped (but 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 111

B. Lourié. Five Anastasiae and Two Febroniae: A Guided Tour in the Maze of Anastasia Legends

addressed later, section 7; see also Stem 2 in 
Part One). It is necessary, at this stage, to obtain 
a general outline of the Roman hagiographical 
substrate of the legend of St Anastasia. More 
details will follow later.

3.1. Martyr Eutychianus: Pope Eutychianus 
and the Roman Martyr Eutychius

The elder martyr Eutychianus was the 
leading figure among those who were, together 
with Anastasia, transported to the Palmaria islands 
in the punctured ship. He is usually considered 
as unknown elsewhere, but this is not true. His 
figure results from an amalgamation of the 
historical Pope Eutychianus and the historical 
Roman martyr Eutychius who entered Roman 
hagiography no later than the fifth century 
(probably in the late fourth).

In LLA (ch. 35), Eutychianus is presented 
as a bishop, even though his title is never made 
explicit 49. The context, nevertheless, is clear: he 
has been condemned in Rome, as all others who 
were put on the punctured ship (the Aquileian 
editor deleted any mention of Rome in the 
corresponding scenes, but the context leaves no 
room for doubt). Anastasia asked him to make a 
prayer and perform baptism for those with them 
and even “kissed his knees” (osculari coepit 
genua eius). Anastasia’s words Da orationem et 
baptizentur universi (“Make a prayer [sc., perform 
the appropriate ecclesiastical rite] and let them 
all be baptized”) 50 have a sacramental meaning 
and would have been addressed only to a priest. 
Other elements of the context mark his rank as 
higher than that of an ordinary priest and allow 
us to identify him as a bishop (kissing his knees 
by Anastasia, his earlier status of a rich man and 
a philosopher) – evidently, a bishop of Rome, 
taken into account that he has been condemned in 
Rome, and that he became the last companion of 
Anastasia, another Roman martyr of the highest 
rank.

In Rome, there was no historical martyr 
Eutychianus. However, the historical Pope 
Eutychianus (274–282), while not a martyr, 
became a martyr in later legends. Their earliest 
occurence is in the so-called second editing of the 
Liber Pontificalis, somewhere in the middle of the 
sixth century and after the Three Chapters affair 51, 
but it must date to an earlier tradition. As Louis 

Duchesne stated concerning Pope Eutychianus, 
“…nous ne possédons pas, tant s’en faut, tous les 
récits qui circulèrent à Rome, du IVe au VIIe siècle, 
sur les martyrs et leurs sanctuaires” [32, p.  159]. 
Some of them, however, can be recovered, even 
though with many lacunae. 

The historical Pope Eutychianus is beyond 
the scope of our study. We are interested in the 
martyr Pope Eutychianus created in the fourth 
or fifth century and also called Eutychius – 
thus according to manuscript B1 of the Liber 
Pontificalis, one of the earliest ones (late seventh 
century) 52. This oscillation of the name of the 
martyr Pope between Eutychianus and Eutychius 
already in the Roman evidence is significant 
for his identification with both the historical 
Roman martyr Eutychius and the companion of 
St Thessalonica commemorated on December 19 
(see below, section 3.2.2).

The legend of the Roman martyr Eutychius 
is lost, but some traces are available thanks to both 
literary sources and archaeology. A brief and not 
very clear story of his martyrdom has survived in 
the short elogium (Nr 21) to the martyr written 
by Pope Damasus (366–384) within the span of 
two years, 383–384 53. The martyr’s mention in 
the so-called Martyrologium Hieronymianum on 
July 2 54 erroneously attributes the deposition of 
his relics to the cemetery of Callistus [26, p. 348] 
instead of their real place in the catacombs of 
St  Sebastian near to the St Sebastian basilica on 
the Via Appia; the marble plate with Damasus’s 
elogium, in perfect condition, is now preserved in 
the basilica, whereas it had originally been placed 
underground, marking the grave in the catacombs 
that had been revealed to Damasus in a dream 
as being that of the martyr 55. The relevant part 
of the catacombs has been called, according to 
recently found inscriptions, ad limina dom(i)ni 
Eutyci, thus testifying that the grave of Eutychius 
has been considered as the main holy object of 
the area 56.

Already Johann Peter Kirsch supposed that 
a confusion between the martyr Eutychius and 
Pope Eutychianus took place: according to him, 
the Martyrologium Hieronymianum would have 
meant, in the entry on July 2, not the martyr but 
the Pope; the error would have been provoked 
by two facts: Eutychius is here commemorated 
together with Pope Miltiades (311–314), and both 
Popes Miltiades and Eutychianus were deposed in 



112

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

the catacomb of Callistus. According to Kirsch’s 
hypothesis, the martyr indicated in the Damasian 
elogium is not mentioned in the Martyrologium at 
all, whereas Pope Eutychianus is commemorated 
twice, together with his proper commemoration 
day December 8 [45, S. 69]. This hypothesis has 
been rejected by Delehaye, especially on the 
ground that Pope Eutychianus already had his 
own commemoration day 57.

I would agree with Delehaye in rejecting 
Kirsch’s hypothesis “as it is” but I consider 
Kirsch’s basic intuition to be true: although the 
martyr commemorated on July 2 is, indeed, the 
Roman martyr Eutychius whose martyrdom 
is known from the Damasian elogium, the 
confusion between this martyr and Pope 
Eutychianus took place, and Kirsch was right 
in explaining with such confusion the erroneous 
indication of the place of the Eutychius’s grave 
in the Martyrologium Hieronymianum. Indeed, 
in the Martyrologium, martyr Eutychius stands 
together with Pope Miltiades, as if he was 
another Pope, Eutychianus, who has been buried 
in the same catacomb as Miltiades – in the area 
designated for popes. The Pope did not replace 
the martyr (pace Kirsch) nor vice versa, but the 
two resulted into a new hagiographic character  – 
the martyr pope whose name was oscillating 
between Eutychianus and Eutychius, and who 
is known to us from the second “edition” of the 
Liber Pontificalis.

Such confusion would have not been possible 
within the realm of literary sources, because 
these sources themselves were dependent on the 
locations of the sacred objects they described. As 
far as the graves of the martyr Eutychius and Pope 
Eutychianus were known as two separate objects, 
such confusion would have been impossible. 
However, the grave of the martyr had been 
abandoned and probably lost after either landslides 
or one of the earthquakes in the fifth century (such 
as those that took place in 402, 429, and 443) that 
eventually destroyed “his” area in the catacomb 
ex Vigna Chiaraviglio and forced the translation 
of the marble plate with the Damasian elogium to 
the crypt of St  Sebastian. The new grave of the 
martyr Eutychius in the crypt of St Sebastian has 
been venerated since the late sixth century at the 
latest 58, but the circumstances of the translation 
of the relics remain obscure; there is no sign that 
it would have taken place at all. It  looks much 

more plausible that the original grave has been 
simply lost in one of the cataclysms of the first half 
of the fifth century, whereas the new grave in the 
St  Sebastian crypt appeared substantially later, 
due to the quite common process of “autogenesis” 
of the venerated tombs and relics (yielding the 
relics previously lost or belonging to the saints 
that have never existed in the material world). The 
marble plate with the Damasian elogium would 
have been the only material link between the two 
graves of Eutychius. 

Therefore, I would conclude that the cult of 
Pope Eutychianus absorbed the cult of the martyr 
Eutychius – in the way that both cults continued to 
exist separately but now also together with a third 
cult, that of Pope Eutychianus which acquired 
features of the martyr Eutychius, particularly that 
of being a martyr. 

It was not unusual for a saint to acquire 
several biographies even without acquiring 
several sets of relics: the example of Theodore 
the Teron and Theodore the Stratelates sharing 
a single set of relics in Euchaita is probably 
the most well known but is not unique; it is 
interesting due to its early date (probably 
the fourth century). Another example is our 
St  Anastasia herself.

Some uncertainty with the relics of Eutychius 
that certainly took place sometime in the first half 
of the fifth century, together with the high rank 
of the martyr in the eyes of the people and the 
similarity of his name with the name of the holy 
Pope, would have been enough for creating our 
martyr Pope Eutychianus/Eutychius. This solution 
is corroborated by the fact that the cult of martyr 
Eutychius alone became marginalised relatively 
soon after the late fourth century, and the relevant 
Passio has been lost; probably, the preservation 
of the Damasian marble plate was the only cause 
of the preservation of at least a vague memory 
of the martyr.

To sum up: Eutychianus is indeed the 
semi-imaginary (but semi-historical) pope of 
Rome, whose name was oscillating between 
Eutychianus and Eutychius, and whose biography 
was created using those of the historical Pope 
Eutychianus (not a martyr) and the historical 
Roman martyr Eutychius. This cult of a semi-
imaginary saint was established by the middle 
of the fifth century, when it contributed to the 
legend of Anastasia.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 113

B. Lourié. Five Anastasiae and Two Febroniae: A Guided Tour in the Maze of Anastasia Legends

3.2. The Companions of Eutychianus: 
270 Martyrs

Those who were baptised by Eutychianus 
became martyrs. Their number was “more than 
two hundred men and seventy women, not 
including small children” (amplius quam ducenti 
viri et septuaginta feminae exceptis parvulis) 59. 
This number of martyrs, connected with the 
semi-legendary Eutychianus/Eutychius, is also a 
part of the hagiographical substrate: their legend 
pre-existed that of Anastasia.

3.2.1. The Historical Pope and His Care 
of Martyrs

According to the Liber Pontificalis 60, but 
only its second recension, Pope Eutychianus 
et martyrio coronatur (“and was crowned with 
martyrdom”). Among his deeds, it was stated  – 
in both recensions – that he has buried many 
martyrs, whose exact number is, according to the 
manuscripts, either 342 or 362 (the latter number 
is provided by the manuscript B1): Hic temporibus 
suis per diversa loca CCCXLII [B1CCCLXII] 
maryris manu sua sepelivit “In  his time he 
buried 342 [362] martyrs in various places with 
his own hands.” In connection with this activity, 
it is said that Pope Eutychianus established a rule 
concerning the mode of the burial of the martyrs. 
The Latin text of this rule is not completely clear 
but, for us, the very fact of some legislative activity 
related to the burial of the martyrs is important: 
together with the textological data allowing us to 
attribute the papal care of the bodies of the martyrs 
to the earliest recension of the Liber Pontificalis 
(ca 530), where Pope Eutychianus was still not 
a martyr, we have to conclude that Eutychianus 
was associated with a great assembly of martyrs 
already before having been merged with martyr 
Eutychius (in whose hagiographical dossier there 
was no such assembly, see below).

Already Duchesne connected the number 
of the martyrs buried by Eutychianus with the 
number of the martyrs deposed in the St  Silvestre 
basilica on the Via Salaria, as reported in a 
seventh-century itinerary 61, even though, as 
Duchesne himself noted, there is neither a 
hagiographical tradition explaining who these 
martyrs were nor any explicit link between them 
and Eutychianus. However, their total number is, 

according to the different manuscripts, either 
365 or 362, and the number 362 is present among 
the readings of the Liber Pontificalis; moreover, 
“...entre CCCXLII et CCCLXII la difference 
n’est pas grande, au point de vue paléographique, 
pas plus qu’entre CCCLXII et CCCLXV” 62. 
We  can add, to Duchesne’s argumentation, 
that the reading “362” in this itinerary, in spite 
of being that of one manuscript against two, is 
the earliest one (this manuscript is of the eighth 
century, whereas the two others of the ninth or 
tenth century). Therefore, it is most plausible 
that the Liber Pontificalis implicitly attributed to 
Pope Eutychianus the burial of the 362 martyrs 
on the Via Salaria.

The number 270 accompanying Eutychianus 
in LLA refers to some other collective grave (or a 
pair of graves with the distribution 200 + 70, because 
LLA divides the sum of 270 into these parts) than 
that of the 362 martyrs of the Via Salaria.

A group of 270 martyrs has been possibly 
venerated in Rome in the catacomb ad clivam 
Cucumeris (“at the Cucumber Hill”, situated 
not far from the St Silvestre basilica on the Via 
Salaria), although the available data are not 
sufficiently clear 63. It is possible than the number 
270 goes back to some tradition related to the 
collective graves of this area – well known near 
ca 400 AD but confused and obscured in the later 
sources available to us.

LLA associates with Eutychius another 
group of martyrs, those 120 persons who were put 
in the punctured ship (ch. 35) 64. The number 120 
is relatively popular in the Roman Passiones and 
catacombs 65, including the cemetery of Thrason 
on the Via Salaria Nuova 66, situated less than 
2  km from the same basilica of St Silvestre on 
the Via Salaria.

The results of this short inquiry are not 
precise but sufficient to conclude that the numbers 
of the martyrs with Eutychianus, both 270 and 
120, were associated with his name in some 
Roman legends.

3.2.2. Eutychianus/Eutychius and Those 
with Him in the East: Eutychius and Thessalonica

The following legend is important to show 
that the story of Eutychianus with 270 martyrs 
was a part of the Constantinopolitan legend of 
Anastasia.



114

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

This is the entry of the Synaxarium of 
Constantinople and its predecessor, the calendar of 
the Typikon of the Great Church on December 19:

ἄθλησις τῶν ἁγίων 
μεγαλομαρτύρων 
[Synaxarium 
μαρτύρων] Εὐτυχίου 
καὶ Θεσσαλονίκης 
καὶ τῶν σὺν αὐτῷ 
[Synaxarium: αὐτοῖς] 
ἀνδρῶν σ΄ [Synaxarium 
διακοσίων] καὶ γυναικῶν 
ο΄ [Synaxarium 
ἑβδομήκοντα] 67.

The martyrdom 
of the saint great 
martyrs [Synaxarium 
martyrs, without 
great] Eutychius and 
Thessalonica and with 
him [Synaxarium them] 
men 200 [Synaxarium 
two hundred] and 
women 70 [Synaxarium 
seventy].

We immediately recognise, in this Eutychius, 
Eutychianus of LLA together with his companion 
martyrs, 200 men and 70 women. Only St 
Thessalonica looks somewhat strange in the place 
of Anastasia.

This entry is absent from the Armenian 
version of the Synaxarium, but omissions of such 
commemorations of little significance are, for this 
version, quite possible. The presence of this entry 
in the Typikon is sufficient to prove that it belongs 
to the earliest recension of the Synaxarium.

This entry in the Georgian version of 
the Synaxarium has an addition: რომელნა 
იწამნეს თესალონიკეს [98, p. 102] (“they 
were martyrized in Thessalonica”). The Georgian 
translation was made by the famous writer 
George the Hagiorite (1009–1065). Obviously, 
he translated this phrase from his Greek original, 
where it was added by one of the Byzantine 
editors.

Nothing more is known so far about these 
saints.

There are a number of martyrs bearing the 
name of Eutychius and one other female martyr 
Thessalonica (a saint of Amphipolis in Macedonia 
whose “epic” Passio known from its epitome in 
the Synaxarium which made her suffer at the hands 
of her father, a pagan priest, together with Auctus 
and Taurion; all the three are commemorated on 
November 7 68). The legend of Thessalonica of 
Amphipolis consists of a series of clichés known 
from other legends but, as it seems, shows no 
connection to the dossier of Anastasia.

Our present Thessalonica, a companion 
of Eutychius, has a very strong connection to 
Anastasia’s dossier and, more specially, to its 
insular segment. Such a coincidence of the 

number 270 itself (which does not occur elsewhere 
in hagiography), its distribution between the 
two sexes (200 and 70), and the very name of 
Eutychius that we already know as alternating 
with Eutychianus leaves no doubt that we are 
dealing with an off-spring of Anastasia’s dossier. 
The date of the commemoration of Eutychius and 
Thessalonica, December 19, is hardly by chance 
so close to December 22, the day of Anastasia.

The change of the name of Anastasia to 
Thessalonica is understandable, especially if 
it occurred in a legend composed in the city of 
Thessalonica, exactly as it is specified by the 
notice preserved in the Georgian version.

The cult of Eutychius and Thessalonica 
must have had a Thessalonian origin, but it must 
have been based on the Greek source of LLA, the 
Constantinopolitan legend of Anastasia. It is clear 
from chronological considerations: by ca  900 
(the date of the Typikon of the Great Church), 
this cult had already become a liturgical tradition 
recognised in the capital. It was impossible for 
BHG 81, the Greek translation of LLA made in 
824, over the timespan of about 80 years, to spark 
development of a new cult in Thessalonica and, 
then, to provide its recognition in Constantinople. 
Such processes require centuries.

Therefore, we obtain proof that the story 
of Eutychianus/Eutychius and the 270 martyrs 
with him was already a part of the plot of the 
Constantinopolitan Anastasia legend.

3.3. Eutychius/Eutyches and an Exiled Dame 
in the Pontine Islands

The Roman legends connecting Eutychianus/
Eutychius with a great group of martyrs did not 
contain any specific connection between him and 
a dame from the Roman nobility. Such a legend 
was connected with another Roman martyr with a 
similar but different name, Eutyches. The legend 
of Eutyches and a great Roman dame is preserved 
“encapsulated” in a larger legend that we need to 
discuss first.

3.3.1. Flavia Domitilla in the Fourth-Century 
Roman Hagiography

The long legend is the Roman Passio of 
Nereus and Achilleus and those with them. This is 
an amalgam of six histories with an introduction 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 115

B. Lourié. Five Anastasiae and Two Febroniae: A Guided Tour in the Maze of Anastasia Legends

(BHL 6058): Rescriptum Marcelli (an elaboration 
on otherwise known Latin Petrine apocrypha, 
BHL 6059), Passio SS. Petronillae et Feliculae 
(BHL 6061), Passio S. Nicomedes (BHL  6062), 
Passio SS. Nerei et Achillei (BHL  6063), Passio 
S. Eutychetis, Victorini et Maronis (BHL  6064)  – 
the main object of our interest, chapters 19–20 
of the whole compilation, – and Passio S. 
Domitillae (BHL 6066) 69. Despite the claim of 
the Latin author that he translated his text from 
Greek, the extant Greek recension, BHG  1327 70, 
is a translation from the Latin; the Latin author 
tried to gain more confidence by referring to 
an authoritative Greek source 71. The Passio 
belongs to hagiographical elaborations on the 
pseudo-apostolic acts. The action takes place in 
the entourage of Apostle Peter. One of the acting 
persons is his daughter Petronilla.

Domitilla is the main character of the whole 
composition. Her historical prototype is the 
granddaughter of Emperor Vespasian and a niece 
of Emperor Domitian Flavia Domitilla, the wife 
the consul Flavius Clement who was an uncle 
of Domitian 72. Both spouses were Christians. 
In 95, they were persecuted by Domitian out 
of religious motives. Clement was executed, 
whereas Flavia Domitilla was exiled to the 
Pontine islands (namely, Ponza), where she died 
after having spent many years in exile. In the 
Passio of Nereus and Achilleus, Flavia Domitilla 
was made a contemporary of Apostle Peter, 
somewhat anachronistically but by the standards 
of hagiography, only slightly.

In the fourth-century Christian tradition, this 
Flavia Domitilla has been transformed into another 
Flavia Domitilla, a niece of consul Clement – 
perhaps a lesser historical personage and already 
the third Flavia Domitilla in a row (because the 
wife of Vespasian who was the mother of the 
exiled historical Flavia Domitilla was also called 
Flavia Domitilla). For our purposes, the difference 
between the second (historical) and the third (to  a 
lesser extent historical) Flaviae Domitillae is 
insignificant, whereas significant is the fact, that, 
in the late fourth century, the cellulae in the island 
of the Pontia where Flavia Domitilla “underwent a 
long martyrdom” (in quibus illa [Domitilla] longum 
Martyrion duxerat) was a place of pilgrimage. 
A  friend of Hieronymus, Paula, visited these 
“cells” on her way to the Holy Land as a source of 
inspiration for her further monastic life 73.

The long legend of Domitilla and other 
people around her is now dated to the second 
half of the fifth century 74. The story of the 
martyrs Eutyches (so in Latin; in Greek Εὐτύχιος 
“Eutychius”), Victorinus, and Maro BHL 6064 is 
present in all early manuscripts of the Latin legend 
(from eighth to tenth century) [47, p. 125].

3.3.2. Eutychius in the Background 
of the Passio of Nereus and Achilleus

One would be tempted to claim that the 
long Passio BHL 6058–6066 was used as a 
source by the Constantinopolitan hagiographer 
of Anastasia, who extracted from it both a great 
Roman dame exiled to the Pontine islands and the 
martyr Eutychius. Chronology would allow such 
a hypothesis providing that the long Passio was 
composed ca 450. Nevertheless, such a conclusion 
is unacceptable due to hagiographical reasons. 
In the long Passio, there is no pair made up of 
Domitilla and Eutyches, but a group formed by 
Domitilla with a trio of Eutyches, Victorinus, and 
Maro. Each of the three is buried in a specific 
place in the vicinity of Rome and is mentioned 
as such in the Martyrologium Hieronymianum; 
namely, Eutyches has been buried on the Via 
Nomentana  – at the 16th mile according to 
the Passio or at the 18th mile according to the 
Martyrologium  75. In this legend, there is no 
individual martyr Eutyches/Eutychius deposed 
in closiness to the city of Rome.

Therefore, the Passio of Nereus and 
Achilleus would have not been a source of the 
Constantinopolitan legend of Anastasia. This 
Passio and the legend of Anastasia must have 
had a common source related to the martyr 
Eutychius.

Apparently, Eutychius the martyr of Rome 
has nothing to do with Eutyches, a companion 
of Victorinus and Maro. They were not only 
buried in different places, but one of them was 
inside the city while another was outside. The 
cults that were developed around their respective 
graves were certainly not identical. Nevertheless, 
there are marks that the long Passio of Nereus 
and Achilleus absorbed the original legend 
of the martyr Eutychius as well. An episodic 
character, Felicula, repeats the most striking 
elements of Eutychius’s legend that we know 
from Damasus.



116

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Among the very few things we know about 
Eutychius’s martyrdom, there are two facts: he 
apparently died of starvation after having been 
without food two periods of six days, apparently 
by his own will (verses 6–7) 76:

BIS SENI TRANSIERE DIES ALIMENTA 
NEGANTUR
twice six days passed, the food is denied;

MITTITUR IN BARATHRUM…
he is thrown into a deep dungeon…

“The food is denied” would point to a willing 
starvation. The barathrum “deep dungeon” is, 
most probably, the Cloaca maxima  77.

In the long Passio of Nereus and Achilleus, 
Felicula, a young virgin, dies of starvation after 
having been without food for two periods as well, 
whereas not of six but seven days. Then, “…her 
body was taken down and thrown into the sewer” 
(deposita & præcipitata est in cloacam)  78.

Felicula is introduced in an artificial manner, 
as a duplication of her foster-sister Petronilla 
(one of the major characters of the legend). After 
Petronilla’s death, she became the object of 
undesirable attention from Petronilla’s persecutor. 
Regardless of how naturally she was introduced 
into the plot, her hagiographical coordinate of 
place remains important. The Passio as a whole is 
constructed similarly to an itinerary unifying within 
a common network the catacombs of Domitilla, 
the nearby arcosolium with the famous fresco 
depicting the deceased matron Veneranda with 
Petronilla as her guardian saint and a psychopomp, 
and the basilica of Nereus and Achilleus having an 
underground part, in the catacombs of Domitilla.

Other characters (Nicomedes and the trio of 
Eutychius, Victorinus, and Maro) also represent 
otherwise known Christian shrines. Felicula is 
apparently represented in the same way – the 
place of her grave is stated to be at the seventh 
mile of the Via Ardeatina (on the same road as 
the catacombs of Domitilla but substantially farer 
from the city), where her relics are preserved 
usque in hodiernum diem (“until the present day”) 
(ch. 17) 79. However, this locality is the only one in 
the Passio that is not verifiable from other written 
sources or archaeologically [54, p. 208]. It  is 
hardly possible that the locality indicated in the 
Passio would have been fictitious, but the related 
shrine was rather short lived. This topographical 
indication could be interpreted as intended to 

support a new cultic place, but the attempt did 
not have much success.

The parallels between the legends of Felicula 
and Eutychius are not accidental: the motif of 
throwing the body of a saint into a sewer was 
sufficiently popular, it is true, but its combination 
with death by starvation after having refused food, 
and especially following a series of two periods 
without food one immediately after another, is 
unique. The presence of Felicula in the Passio 
of Nereus and Achilleus is proof that its author 
used the legend of the Roman martyr Eutychius.

The main features of Eutychius’s legendary 
biography were transmitted to Felicula, whereas 
Eutychius’s name was used for another purpose  – 
as a link with the legend of the trio of Eutyches, 
Victorinus, and Maro. The near-identity of the 
names of Eutychius and Eutyches would have been 
useful for the identification of the two martyrs. 
In a similar way, the biographies of Nereus and 
Achilleus were also changed in their Passio: in their 
elogium by Damasus, Nr  8 [88, pp.  98-101], they 
were warriors, but, in their Passio, they became 
eunuch servants, chamberlains of a great dame.

For the author of the Passio of Nereus and 
Achilleus, it was important to create a network of 
several martyr shrines both inside and outside the 
city by unifying them within a single legendary 
plot. The plot was subordinated to a pilgrimage 
route. Thus, he invented, for three graves located 
outside the city at a significant distance from 
each other, the unique trio of martyrs Eutyches, 
Victorinus, and Maro 80.

In the Passio, the whole trio of these martyrs 
is connected with Domitilla (as her servants) when 
she was on one of the Pontine islands. It looks like 
an amplification of a simpler plot, where Domitilla 
was accompanied, on the island, by Eutyches/
Eutychius/Eutychianus without Victorinus and 
Maro. At least, the most economic explanation 
would consist in a supposition that there was a 
legend of Domitilla with some Eutychius in the 
Pontine islands. Then, what we see in the Passio of 
Nereus and Achilleus, on the one hand, and in the 
legend of Anastasia, on the other, appeared as two 
different modes of amplification of this legend:

1.	There was a legend of Domitilla with 
Eutychius in the Pontine islands (not preserved).

2.	In the Passio of Nereus and Achilleus, it was 
amplified with the addition of the trio of Eutyches 
(identified with Eutychius), Victorinus, and Maro.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 117

B. Lourié. Five Anastasiae and Two Febroniae: A Guided Tour in the Maze of Anastasia Legends

3.	In the legend of Anastasia, it was 
amplified with the addition of the legend of Pope 
Eutychianus (identified with Eutychius) and two 
groups of martyrs, 120 and 270.

4.	Moreover, in the legend of Anastasia, 
Domitilla changed her name to Anastasia.

4. The Roman Hagiographical Substrate. II: 
An Outline of the Early Roman Anastasia 

Legend

There are a number of indications, both direct 
and indirect, of the Roman pre-sixth-century cult 
of St Anastasia. Normally, they are interpreted as 
if they refer to LLA. In fact, mostly they are not 
so specific as to allow us to define exactly which 
legend of Anastasia is meant. In the present section, 
we will discuss these indications, excluding, 
however, those that are directly related to the 
Roman church of St  Anastasia. This church will 
be discussed in section 6. As a result, we will be 
able to discern between the data that, despite being 
somehow related to the Anastasia legends, do not 
contribute to our knowledge of the early Anastasia 
cult in Rome and the documents allowing us to 
figure out an outline of the early Roman legend of 
St Anastasia.

4.1. The Prologue Omnia quae

We begin with the part of LLA that has had 
a literary career of its own, the prologue Omnia 
quae (no BHL number, see section 2 above). 
It  contains a textual intercession with the early 
fifth-century Passio Sebastiani. Regardless 
of how this intercession could be explained 
(borrowing from the prologue to the Passio or 
vice versa or borrowing from a common source), 
the likelihood that this prologue was written by 
the author of LLA or of its earlier recension is 
extremely low.

This prologue occurs in five other Passiones 
and one Latin Vita. Both Henschenius (1675) and 
Mabillion (1685), independently from each other, 
supposed that this prologue originally belonged 
to an entire menologium and not to a specific 
legend, where it was placed before December 25, 
the date of the first legend in this menologium. 
This hypothesis was criticised by Bauduin de 
Graiffier 81, but presently, as François Dolbeau 
concluded, it is impossible to decide whether 

it is true or not [29, pp. 358-359]. Even if it is 
untrue, that is, even if this prologue was composed 
for a specific legend, it is impossible to decide 
for which one. The content of this prologue is 
unrelated to any specific hagiographical legend.

We have to conclude that any possible 
references to and quotations from the prologue 
Omnia quae say nothing about the cult of 
St  Anastasia.

4.2. The Regula magistri

Putting the prologue aside, there are three 
written sources possibly referring to a pre-sixth-
century legend of Anastasia 82. The first of them is 
Regula magistri 10, 44. The text has been dated by 
Adalbert de Vogüé to ca 500/525, a dating which 
became the scholarly consensus 83.

The sentence identified by de Vogüé as a 
quotation from the interrogation of Irene in LLA 
(but lacking from the Greek Passio BHG 34) is 
introduced, in the Regula, with the words Et item 
dicit scribtura [sic!] [92, pp. 426/427-428/429; 
cf.  453 (txt/tr.)]. According to de Vogüé, it is 
LLA that is here called “Scripture”, but, under 
the pen of the author of the Regula, the words 
scriptura and scriptum est are normally applied 
also to Christian writings outside the Bible, such 
as hagiography and the Enchiridion of Sextus 84.

It is also possible that the author of the 
Regula quoted not from LLA but from a source 
common with LLA. Anyway, the author of the 
Regula magistri is sufficiently late to be able to 
quote the Latin predecessor of LLA, that is, the 
Latin version of the Byzantine legend composed 
for the translation of Anastasia’s relics from 
Sirmium to Constantinople in 468–470.

4.3. The Libellus ad Gregoriam

The Libellus ad Gregoriam in palatio is 
a pseudonymous work attributing itself to a 
certain John, evidently Chrysostom. Since the 
early twentieth century, it is usually ascribed to 
Arnobius the Younger (dating to the 430s–450s). 
Presently, it seems, Cécile Lanéry (who applied 
statistical methods) has definitely confirmed the 
authorship of Arnobius 85.

The reference to Anastasia made in ch. 5 
epitomises the earliest form of the Roman Anastasia 
legend available to us. It must be quoted in full 86.



118

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Sed concedam te illarum posse coniugum inueniri 
participem, quarum passiones et gesta euidentia 
testantur scripta. Cur ergo parua non sufferas, quae 
te magna posse sufferre confidis? Quas contra 
tyrannorum acies inuicte pugnasse, quas que uniuersa 
certa es risisse supplicia, quas florido sui cruore 
sanguinis coronatas sedes credis caelorum intrasse. 
Et ut ex multis paucarum et ex innumerabilibus saltim 
trium aut quattuor faciam mentionem, tuum, mihi, 
o sancta Anastasia, satis deo carum licet breuiter est 
commemorandum exemplum. Inlustris in saeculo, apud 
deum curasti esse inlustrior, cum pretiosiora obtinuisti 
in moribus, quam contempsisti in rebus; immo et morum 
censum obtinuisse te credimus et facultates atque 
praedia non perdidisse, sed cum domino commutasse, 
receptura centuplum, et aeternam uitam pariter 
susceptura. Quanta putas tolerantia maritalem iniuriam 
temperabas, quae ita crudelitatem tyranni tranquillo 
animo pertulisti, ut post uerbera carnificum, post que 
uniuersa supplicia gratanter etiam te assari permitteres? 
O decus christianarum omnium matronarum, quomodo 
putas pro amore pudicitiae contempsit fortiter quod 
libebat, quae tam libenter pro amore Christi perferre 
uoluit quod dolebat? Quantae putas plebeia sorte 
progenitae coniuges hoc intuitu corporeas minas et 
saeuientis tyranni os non pallentes metu, sed alacres 
in domino deriserunt, cum te inlustrem et delicatam 
pro defensione honestatis et fidei constanter uniuersa 
despexisse tormentorum genera conspexerunt? Merito 
te illo die caelos fecit Christus intrare, quo ipse 
descendit ad terras, et natalem passionis tuae cum 
suae adsumptionis natiuitate esse permisit; quia quod 
ille omnibus praestitit nascendo, tu multis patiendo 
praestasti. Et sicut ille contempta maiestate formam 
serui suscepit, ut nobis omnibus subueniret, ita ipsa 
contempta nobilitatis gloria ignominiam suscepisti 
personae, ut imitabilis esses et ut christianis omnibus 
patientiae dares exemplum, tam pro passione tua quam 
pro aedificatione omnium matronarum perpetuam 
gloriam perceptura

But let me admit that you might be able to find a place 
among those wives whose martyrdoms and deeds are 
witnessed by reliable documents. In sum, why would 
you not be willing to bear small trials, you who are sure 
you can bear great ones? There are many whom you 
believe to have fought victoriously against the battle-
lines of tyrants and to have laughed at all manner of 
tortures, whom you believe to have entered the abode of 
the heavens crowned by the flowery gore of their own 
blood. And so that out of the many I may mention a few 
and out of the innumerable at least three or four, I must 
recount, though briefly, your example, o holy Anastasia, 
which is very dear to God. Distinguished in this world, 
you took care to be even more distinguished before God, 
since you obtained even more precious treasures in your 
character than you scorned among your possessions. 
Indeed, we believe you attained distinguishing wealth 
in your good character, and you did not lose wealth 
and property but rather made an exchange with God, 
as one who will receive the hundred-fold, and equally 
as one who will take on eternal life. With how great 
forbearance  – in your view  – did you manage the 
affront suffered in marriage, who so endured with 
tranquil soul the cruelty of a tyrant, that after the blows 
of the executioners and after all manner of tortures you 
rejoiced in allowing yourself even to be roasted? Oh 
ornament of all Christian married women (matronarum), 
in what way do you think for love of chastity she boldly 
scorned what was allowed to her, who so willingly 
desired for the sake of Christ to bear that which caused 
suffering? Think in this respect how many wives sprung 
from a lowly condition scoffed at physical threats and in 
the face of a raging tyrant, not pale with fear but eager 
in the Lord, when they saw that you, who are noble and 
dainty, had constantly scorned all kinds of torments for 
the defence of honour and faith? Justly Christ took you 
up into the heavens on the same day on which he himself 
descended to Earth, and He permitted the feast of your 
martyrdom to occur on the same day as the nativity of 
His Incarnation, because you, by suffering martyrdom, 
offered to many what He offered to all by being born. 
And just as, having despised majesty, He took on the 
form of a slave, so that He might assist us all, so you 
yourself, having despised the glory of nobility took on 
an ignominy of person, so that you might be imitable 
by others, and so that you might provide a model of 
endurance for all Christians, as one who will receive 
everlasting glory as much because you set an example 
for other married women as because of your martyrdom

These data are precious: they englobe 
features of the St Anastasia venerated in Rome 
before the cult of her relics was established in 
Constantinople. Here, as in LLA, Anastasia 
is a Roman matron who was tortured and 

eventually “permitted to be roasted (assari)” 
(cf. in LLA: Anastasia per manus et pedes 
extensa et ligata ad palos fixos, circa media 
eius ignis incensus est “Anastasia, tied by her 
hands and feet to fixed stakes, had a fire kindled 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 119

B. Lourié. Five Anastasiae and Two Febroniae: A Guided Tour in the Maze of Anastasia Legends

about her abdomen”87) on December 25, on 
Christmas. Nevertheless, while mentioning her 
“love of chastity” (amor pudicitiae), Arnobius 
did not mention her permanent virginity. No 
wonder: unless he considered her a normal 
married woman, he would never cite her as 
an example for Gregoria, a Roman Christian 
matron experiencing difficulties in her marriage. 
Indeed, Anastasia as the virginal character of 
LLA would have been an inappropriate example 
for Arnobius’s purpose. The scholars so far have 
not been sensitive to this difference between 
the two Anastasiae, that of Arnobius and that 
of LLA 88.

Arnobius refers to a written Anastasia 
legend, one of the passiones et gesta that are 
testified (testantur) by evidentia… scripta 
(“written evidence”). Therefore, the Roman 
legend, by the time of Arnobius, already existed 
in a written form. This form, however, was distinct 
from LLA.

We will see below (sections 5.1.2 and 5.1.3) 
that the historical Roman Anastasia who gave her 
name to the martyr was actually a married woman 
who had at least one son.

4.4. The Passio Caeciliae

The Passio Caeciliae (BHL 1495) has 
some similarities with LLA, especially in the 
structure of the plot but also in phraseology, and 
is, according to Lanéry, a work of Arnobius the 
Younger as well 89. The relevant places are noticed 
in the edition by Moretti [66, p. 41, n.  184; 
p.  104; p. 123; p. 156; p. 169]. They suggest 
that Arnobius as the hagiographer of St  Caecilia 
was influenced by the Anastasia legend known to 
him. However, these parallels are not so specific 
as to allow us to discern between LLA and an 
earlier Roman text paraphrased in the Libellus 
ad Gregoriam.

I think that, in both cases – those of the 
Libellus ad Gregoriam and the Passio Caeciliae – 
Arnobius kept in mind a Latin legend of Anastasia 
that more or less coincided with what I have called 
the Roman core of the Anastasia legend. This 
legend will be further amplified in Constantinople 
in 468–470 thus resulting in the Byzantine legend 
written in Greek, this Greek text will be translated 
into Latin, and this Latin will be edited in Aquileia 
for becoming LLA.

4.5. The Commemoration of St Anastasia 
on September 7

The Martyrologium Hieronymianum 
provides several commemoration dates for 
St  Anastasia. All of them will be discussed in 
later sections (6 and 7), but now we are interested 
only in the date of September 7. As we recall, 
in LLA, this is the date of the deposition of the 
relics of St Anastasia by Apollonia. This date 
remains unknown to the Byzantine sources, with 
the natural exception of BHG 81 (Greek version 
of LLA) and its paraphrases.

The readings of the Hieronymianum for 
September 7 are confused but needed to be taken 
into account due to a relatively early date of this 
martyrologium (compiled in northern Italy in the 
second quarter of the fifth century, while actually 
available in a later recension produced in Auxerre, 
Gaul, about 592) 90. On September 7, the three 
main manuscripts (E, B, and W) 91 contradict each 
other [75, p. 117]:

B: et passio Sc̃i Anastasii

E: sc̃i anastasi ep̃i

W: et pas̃ sc̃i anastasi cum sociis suis

Delehaye proposed two alternative 
reconstructions. Either the martyr Anastasius of 
Salona is meant, who is actually commemorated 
on August 26 (in this case, one has to suppose 
an error: VII id. sept. instead of VII kal. sept.; 
moreover, erroneous are the additions episcopi in 
E and cum sociis suis in W; this Anastasius was a 
layman, a merchant, who was martyrized alone) 
or Anastasia whose the day of whose deposition is, 
according to LLA, September 7 (in  this case, the 
obviously defective reading Anastasi of E and W 
is to be restored to Anastasiae, the reading episcopi 
in E is, of course, erroneous, but the reading 
cum sociis suis in W is at place) 92. The  second 
understanding is certainly preferable as it supposes 
fewer errors in the manuscripts. The reading of W, 
in this case, would require only one restoration in 
the only obviously distorted place (Anastasi). This 
results in the following restored phrase: et passio 
sancti Anastasiae cum sociis suis.

Delehaye was hesitant to accept this reading 
only because he considered December 25 being 
the true date of St Anastasia’s martyrdom. 
I  would add that the early mediaeval editors 
of the Martyrologium Hieronymianum shared 



120

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Delehaye’s opinion and, therefore, tried to avoid 
the commemoration of St Anastasia with her 
companions on September 7.

Below (section 6) we will see that the 
commemoration of St Anastasia on December  25 
is related to the role of the titulus church of 
Anastasia in the Roman Christmas stational 
liturgy and unrelated to St Anastasia as a martyr. 
It is hardly probable that this date served as the 
commemoration day of St Anastasia since the 
very beginning of the St Anastasia cult in Rome. 
Therefore, another date of her martyrdom must 
be sought. The Martyrologium Hieronymianum, 
especially in manuscript W, provides us with 
exactly what we need, namely, traces of another 
commemoration day of the saint in the first 
half of the fifth century. This day is the same as 
indicated in LLA, with the only difference that 
LLA, being a later composition, harmonises two 
commemoration dates allotting to the earlier one 
the role of the date of deposition.

Let us return to the ending lines of LLA 
(quoted above, section 2.3.4): …she [Apollonia] 
built a basilica where she had buried her. 
St Anastasia suffered martyrdom on 25 December 
and was kept in a hidden location. She was 
subsequently translated to the basilica built in the 
house of Apollonia on 7  September…

This text is obviously edited even before 
passing to the hands of the editor who worked in 
Aquileia trying to eliminate the Roman realities. 
The previous Roman text was not smooth either. 
For the author of the original text, there was no 
need to repeat at the very end of the Passio that 
Apollonia deposed Anastasia in the basilica in 
Apollonia’s house, unless an editor – not the 
author – wished to add some new data, namely, 
to establish two separate days for the martyrdom 
and the deposition of the relics. In my opinion, 
the original Roman text contained a unique date, 
September 7, for the martyrdom.

4.6. Preliminary Conclusions: An Outline 
of the Early Roman Anastasia Legend

The early Roman legend of St Anastasia 
roughly coincided with the part of LLA now 
called by the Bollandists Passio ipsius Anastasiae 
(BHL 401), although it contained neither an 
interconnection with the plot line of Chrysogonus 
nor mention of Fausta. This early Roman Anastasia 

was born to the pagan parents. She was, indeed, a 
married woman and not a perpetual virgin.

The original commemoration day of this 
St  Anastasia was September 7. The commemoration 
on December 25 was added – and became the 
principal date – only in the middle of the fifth 
century, perhaps during the pontificate of Leo 
the Great who drastically changed the role of 
the church of St Anastasia in Rome (see below, 
section  6). However, when this old Roman legend 
was imported to Constantinople in 468–470, the 
main commemoration date of St Anastasia was 
already December 25.

To be continued...

AcknowleDgeMenTS

The author expresses his gratitude to André 
Binggeli, Elizabeth Castelli, Megan Dixon, Alexandra 
Elbakyan, Habib Ibrahim, Kai juntunen, Maria Lidova, 
Fiodar Litvinau, Nicolai Markovich, Ugo Mondini, 
Oscar Santillino, Peter Shuvalov, Alexander Simonov, 
Pavel Turkin, Antonello Vilella, Andrey Vinogradov, 
and Nataliya Yanchevskaya.

NOTES

	 *	This work was accomplished with financial 
support of RFBR grant No. 21-012-41005 “jerusalem 
and Understudied Apocrypha in Slavonic Translations: 
Textology, History, and Doctrines”.
	 **	The beginning see: Lourié B. Five Anastasiae 
and Two Febroniae: A Guided Tour in the Maze 
of Anastasia Legends. Part One. The Oriental 
Dossier. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo 
universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. 
Mezhdunarodnye otnosheniya [Science journal 
of Volgograd State University. History. Area 
Studies. International Relations], 2021, vol. 26, 
no. 6, pp. 252-289. DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2021.6.20
	 1	Prologue BHL 400 (Historiam priorum 
sanctorum ad aedificationem nostram), indicated in 
BHL as that of LLA, although occurs in one of LLA’s 
manuscripts (and, as the epilogue, in another LLA’s 
manuscript), belongs to the Passio of Chrysanthus 
and Daria (BHL 1787); cf. j. Noret [68, pp. 116-117].
	 2	Cf. especially Lanéry [52, pp. 56-58], Lapidge 
[54, pp. 57-62].
	 3	As summarised by Michael Lapidge [54], ad 
loco.
	 4	The presence of the Capitol and many other 
details reveal that the action is replaced from Sirmium 
to Rome.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 121

B. Lourié. Five Anastasiae and Two Febroniae: A Guided Tour in the Maze of Anastasia Legends

	 5	Cf.: “As we have seen (c. 19) Theodota – who 
was a citizen of Nicaea in Bithynia – apparently had 
a residence in Sirmium, where she was presented 
to Diocletian, who was in residence there. Are we 
to understand that Theodota also had a residence in 
Rome? Or has the author overlooked the fact that 
Ulpian brought Anastasia back with him from Sirmium 
to Rome? Or is Ulpian’s residence, and the trial of 
Anastasia, imagined as taking place in Sirmium?” 
(Lapidge [54, p. 82, fn. 97]).
	 6	Lucillius’s name is restored by Moretti [66, 
p. 172], whereas the manuscripts instead praefecto 
Lucillio have here praefecto Illyrici (with a single 
exception having praefecto Lucio). Moretti explains 
this as an error mendum e perseveratione, because 
previously there was acting as praefectus Illyrici 
Probus in Sirmium [66, p. 69]. Lapidge, however, 
noticed, that this reading affects the geography of the 
Passio: “The emendation [proposed by Moretti and 
accepted by him. – B. L.] has the effect of removing the 
location of Anastasia’s trial from Sirmium in Illyricum 
(where, as we saw in c. 21, the praefectus Illyrici was 
named Probus, not Lucillius), and raises the possibility 
that, in the author’s conception, Anastasia was tried in 
Rome by the urban prefect Lucillius, who sentenced 
her to death by drowning (c. 35)” [54, p. 60, n. 29]. 
I would consider this place as an especially unfortunate 
attempt to eliminate Rome from the Martyrdom’s 
geography.
	 7	 Lying opposite the Bay of Naples in the 
Tyrrhenian Sea.
	 8	Delehaye [25, p. 162]: “Cet édifice n’est pas, 
comme on pourrait le croire, la basilique romaine, le 
titulus Anastasiae, auquel il n’est fait aucune allusion 
dans notre légende. C’est une église bâtie, au dire de 
l’hagiographe, près de l’endroit où, d’après le récit, 
Anastasie a été martyrisée, c’est-à-dire dans l’île 
Palmaria.”
	 9	For those who analysed LLA as an arbitrary 
fairy tale without its cult-formative function, the role of 
Chrysogonus remains unexplainable: cf. Lapidge [54, 
p. 57, fn. 16]: “It is not clear why the author should 
have wished to link Anastasia with St Chrysogonus”, 
with a reference to “the similar doubts raised by 
Mesnard” [63, p. 36]; the latter monograph has thus 
far been inaccessible to me.
	 10	See, for the details, Lapidge [54, p. 57], with 
further bibliography.
	 11	See Part One of the present study, sections 6 
and 7, pp. 270-274.
	 12	In this respect, especially revealing is the 
situation of patricius Iohannes, Justinian’s representative 
established in Aquileia: he retained communion 
with both the Patriarch of Aquileia Paulus and Pope 
Pelagius I, despite Pelagius’s demands to choose with 
whom of those two Iohannes would be in communion 

(C. Sotinel [81, pp. 104-109]). In general, Claire Sotinel 
concluded, “[t]he churches separated from Rome [that 
is, the “tricapitoline” Churches of Aquileia and Milan] 
flourished under Byzantine rule” [81, p. 107].
	 13	See esp. Sotinel [81]; cf. C. Azzara [8] and 
R.  Bratož ([11, pp. 517-521] and [10]).
	 14	It replaced the early twentieth-century scholarly 
consensus (established by Dufourcq and Delehaye) 
proposing a late fifth-century or early sixth-century 
date. Cf. especially A. Dufourcq [34, vols. I and II], 
passim; Delehaye [25, p. 151-171]; Moretti [66, pp. 24-
37] (with a detailed bibliography).
	 15	 See Lapidge [54, p. 62-63]. There are several 
explanations of the meaning of LLA as a document 
understandable outside the cult. Thus, Lapidge 
proposed that LLA would have been an answer to 
simple curiosity about the origin of two Roman tituli 
(churches of Anastasia and of Chrysogonus) or a 
reading for Roman aristocratic intellectual women 
(Lapidge [54, pp. 57, 62-63]). Others classify LLA 
as “stories women want” (Moretti [66, pp. 37-38]) 
or even “an economical strike at Manichaeism’s 
most vulnerable point” [sc., “the Manichaean stress 
on virginity”] using the potential of “socially and 
economically powerful” Christian matrons (K. Cooper 
[18, p. 142]). Such approaches disregard the very 
nature of the hagiographical legends (the raison d’être 
of which could not be other than (re)shaping a cult) and 
treat them as an arbitrary mix of history and fairy tales. 
Despite this methodological flaw, Moretti contributed 
to our knowledge of the history of the legend of 
Anastasia more than anybody else, and we will have to 
return to her study below. Efthymios Rizos is one of the 
rare scholars who has seen, in LLA, something more 
appropriate to the purpose and nature of hagiography 
calling LLA “a hagiographic product resulting from 
the collation of a series of initially independent texts, 
probably reflecting some form of linkage among their 
cults, which currently eludes us” [72, p. 206]. This 
“form of linkage” as well the linked cults themselves 
are the object of our present study.
	 16	Relevant are the entries dedicated to 
Chrysogonus on November 24 (J. Dubois, G. Renaud 
[31, p. 213]) and to Anastasia on December 25 [31, 
p. 1]. They clearly refer to LLA when connecting 
Anastasia with Chrysogonus; this fact was noticed 
already by H. Quentin [71, pp. 58-60], where he 
discussed as well the entries of Theodota on August  2 
[31, p. 142], Agape and Chionia on April 1 [31, p. 57], 
and Irene on April 5 [31, p. 58]. However, the entries 
of Chrysogonus and Anastasia (that allude to the 
Sondergut of the Aquileian recension), as well as that 
of Theodota, belong to the part of the Martyrologium 
preserved in late and highly interpolated manuscripts 
only; cf. Quentin [71, pp. 18-19, 114-119]; J.  Dubois 
[30, pp. 38-39]. Therefore, one could not be absolutely 



122

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

certain that these entries in their present form were 
written by Beda. However, even if they are completely 
genuine, they are sufficiently late not to affect our 
dating of the Aquileian recension of LLA.
	 17	 See her study of the entire dossier in C.  Lanéry 
[50, pp. 388-390, 435-445]. This study of the written 
documents must be completed with a study of 
archaeological data (especially the grave discovered in 
San Canzian d’Isonzo in 1965, which, very plausibly, 
contained the authentic relics of the two brothers 
Cantiani and their sister) by Andrea Tilatti [86] (Tilatti, 
however, does not take into account Lanéry’s study of 
the hagiographical dossier). In turn, I was unable to 
consult the study by Valeria Mattaloni referred to by 
Tilatti [59].
	 18	 C. Lanéry [50, p. 437]: “La Passion 1 fut donc 
rédigée entre la fin de l’Antiquité et le IXe siècle 
(premiers manuscrits de BHL 1544, 1545, et 1547).” 
She demonstrates that recension BHL 1545 is the 
earliest; recension BHL 1547, ascribed to Ambrosius 
of Milan, is Milanese, whereas all other recensions are 
Aquileian [50, pp. 435-441, 442-444]. This conclusion 
allows to explain the variability of commemoration 
dates in the Martyrologium Hieronymianum, where 
the Cantiani are commemorated on May 31 (in some 
manuscripts May 30) and June 14 (in some manuscripts 
June 15 or 17). As Victor Saxer noticed, only BHL 1547 
has June 14, whereas other recension of Passion  1 
has May [78, p. 379]. Thus, the date May 31 that was 
considered as the genuine one by Delehaye must be 
Aquileian, whereas June 14, must be Milanese.
	 19	 Sermo 15 in the critical edition by Almut 
Mutzenbecher [61, pp. 57-58]. This sermon was 
pronounced on the commemoration day of the saints 
(Hodie beatissimorum Canti, Cantiani et Cantianillae 
natalis est, p. 57), but this date is unknown. Later 
their commemoration days were May 31 (this date 
goes back, at least, to their cult in Grado, where, in 
the second half of the sixth century, their relics were 
translated) and June 14, 15, and 17 (these dates are 
connected with commemorations of the Aquileian 
martyrs Protus and Chrysogonus); cf. Delehaye, 
Quentin [26, p. 284].
	 20	 Victor Saxer supposed that this sermon 
is fragmentary, and the final part containing the 
description of the martyrdom proper and the sepulture 
is lost [78, p. 377].
	 21	 Ed. by L. Bethmann and G. Waitz [96, p. 78]. 
For the date of Paul’s Historia, cf. R. McKitterick [62, 
p. 77].
	 22	 Cf. esp. a detailed study by Emanuela Colombi: 
[17, pp. 769-775].
	 23	 Cf. Colombi [17, pp. 767-768].
	 24	 In the actual Aquileian context, this saint was 
not simply a symbol of the Council of Chalcedon 
(as she became in the early sixth century already in 

Constantinople) but a symbol of the “tricapitoline” 
defence of the Chalcedon against those who condemned 
the Three Chapters at the Constantinopolitan Council 
of 553. Cf. an observation by Giorgia Vocino [91, 
p.  274, n. 6].
	 25	 Vita Sancti Martini, IV, 658–659: Aut 
Aquileiensem si fortasse accesseris urbem, / Cantianos 
Domini nimium venereris amicos (“Or if you reach the 
city of Aquileia, / You will venerate very much the 
Cantiani, Lord’s friends”); the latest edition: [90]. For 
the date of the poem, I follow Michael Roberts [73, 
p.  199].
	 26	 I believe that this is the main reason why the 
actual grave of the Cantiani was forgotten. Tilatti [86, 
pp. 778-779], cautiously supposes that their “old” relics 
were still venerated at their home in the thirteenth 
century, because, near their grave in San Canzian 
d’Isonzo, there was found a coin minted by Arlongo, 
who was the bishop of Trieste from 1261 to 1281. This 
coin, however, proves nothing beside the fact that the 
site itself was not abandoned. Indeed, it has never 
ceased to be a cultic place related to the Cantiani, as is 
testified by the village’s name and the small church of 
St Cantianus still standing near the site of the historical 
grave. The local population, of course, might have 
been confident for a long time that they had the true 
relics of the Cantiani. Nevertheless, for the mainstream 
religious life of Aquileia, the situation must have been 
different. I would propose, as a terminus ante quem 
for the falling into oblivion of the actual grave of the 
Cantiani, the sacking of Grado by Patriarch Poppo of 
Aquileia in 1024 (s. below), but even this date seems 
too late.
	 27	 Preserved within the Chronicon Benedictoburanum 
composed in this monastery; ed. by W. Wattenbach [84, 
pp. 225-226]. The story itself is one of those of furta 
sacra, with no special interest for us.
	 28	 See, for the details, Tilatti [86, pp. 779-786]. 
The relics of the martyr Protus were also discovered, 
because Protus was made a companion of the Cantiani 
already in the Passion 1. Lanéry noticed that Protus 
arrived there from the Passio of Eugenia, where he was 
the mentor in Christianity of Eugenia, as, in Passion 1, 
he became the mentor of the Cantiani (cf. Lanéry [50, 
pp. 437-438]). It is true for Protus as a character in the 
plot of Passion 1, but not for Protus as a saint. He is a 
historical martyr of Aquileia, probably the companion 
of Chrysogonus. In 1960, two early fourth-century 
sarcophagi, one with the name of Protus and another 
one with the name of Chrysogonus, were found under 
the small St Cantianus church in San Canziano di 
Isonza, less than 500 m from the site of the grave of 
the Cantiani; cf. Cuscito [21].
	 29	 Ed. Wattenbach [85, p. 225]. This fact was first 
properly noticed by Emanuela Colombi: [17, pp.  783-
784].



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 123

B. Lourié. Five Anastasiae and Two Febroniae: A Guided Tour in the Maze of Anastasia Legends

	 30	 Cf. Delehaye, Quentin [26, pp. 612, 615, 618-
619]; cf. G. Cuscito [21, p. 260].
	 31	 The Greek version, BHG 81, does not contain 
a mention of “a hidden place” but still preserves the 
structure with two endings, even though they are no 
longer contradictory (Halkin [42, p. 131]). The mention 
of “a hidden place” would have been omitted by either 
translator or editor of his Latin original.
	 32	 F. Chausson [15, p. 140; 16, p. 127, n. 77]: 
“Faustus est le cognomen le plus charactéristique des 
Anicii des IIIe–IVe siècles.”
	 33	 Quoted according to the earliest recension 
of Passion 1, BHL 1545 [6, cols. 438-442, quoted 
col.  438].
	 34	 See Historia Augusta in the Vita of his father 
Emperor Carus [80, p. 236]. Cf. Lellia Cracco 
Ruggini’s study on the possible historical and 
ideological background of this claim of the author of 
Passion 1: [20, pp. 77-82].
	 35	 See, for an outline of the hagiographical dossier 
of Cosmas and Damian, M. van Esbroeck [36]. Quite 
recently, Daniela Motta has examined hagiographical 
references to Carinus comparing them with those in 
historiography [67].
	 36	 H. Brandenburg [9, pp. 174-175, esp. p. 175] 
(“Resta dubbio se la chiesa sia stata eretta prima o dopo 
il sacco di Roma di Alarico del 410”). Cf. M. Cecchelli 
[14, pp. 232-238].
	 37	 Although the most widespread scholarly 
viewpoint consists in discerning between the 
homonymous martyr of Aquileia and founder of the 
Roman titulus, who could have been not a martyr 
and even not a saint; cf. Cuscito [21] (with further 
bibliography).
	 38	 S. Diefenbach [28, S. 361, 368-369, 371-372]. 
Of course, Diefenbach’s hypothesis that both cults of 
Chrysogonus and Anastasia were brought to Rome by 
Anicii, and both these saints were, in Rome, venerated 
together on the ground that they belonged to a group of 
Illyrian saints (see esp. [28, S. 353, 373-376]) seems 
to me inacceptable. Any guesses about pre-sixth-
century connexions between the two cults are without 
any support in the sources. Nevertheless, I agree 
with Diefenbach’s intuition that the cult of Anastasia 
became connected to Anicii. However, I attribute this 
connexion to the Aquileian editorial layer of LLA; cf. 
below.
	 39	 Expression by Alan Cameron [12, p. 167].
	 40	 See Cameron [12].
	 41	 On Demetrias and her pious Christian female 
relatives, see: M. Gonsette [38]; A. S. Jacobs [44]; 
P.  Laurence [55]; Anne N. Kurdock’s unpublished 
thesis [48], which is mostly but not completely 
included in her article [49].
	 42	 Diefenbach [28, S. 374] interpreted as an 
additional connection with the Anicians an inscription 

ICUR I, 19 (CIL VI, 1712), now lost but described in 
the 17th century as placed on a marble column near the 
main altar of the titulus Anastasia church in Rome: 
Clodius Adelfius v<ir> c<larissimus> ex praefectis 
urbis uxori incomparabili et sibi fecit (“Clodius 
Adelphius [85, pp. 192-193], the very famous man [i.e., 
senator], the former urban prefect [praefectus urbi in 
351] made to his incomparable spouse and himself”). 
His spouse was the famous Roman poetess Proba who 
belonged to the clan of the Anicians; see, for the details: 
J.F. Matthews [60]. Diefenbach, following Rita Lizza 
Testa, noticed that the inscription is, by its wording, 
funerary, and, therefore, the column was made with no 
relation to any church; its use in the Anastasia church 
was certainly secondary. Nevertheless, Diefenbach 
writes: “Vielmehr dokumentiert die Inschrift – ebenso 
wie beim titulus Chrysogoni – auch beim titulus 
Anastasiae die Verbindung der gens Anicia zu einer 
außerrömischen Heiligen und der Etablierung ihres 
Kult in Rom” [28, S. 374-375]. This conclusion 
would be correct under the (absurd) supposition that 
later Anicians donated to the church a column from a 
destroyed grave of their ancestors. Recently Hendrik 
A. Wagner has supported Diefenbach’s supposition 
about the possible involvement of the Anicians in 
establishing the titulus Chrysogoni, whereas he 
remained silent about the titulus Anastasiae and the 
cult of Anastasia in general; cf. H. A. Wagner [95, 
S. 383-390, esp. S. 386].
	 43	 Let us recall that this panegyric in its second 
part, from ch. 11 (Kotter [46, S. 293]), is a recension 
of the Martyrdom of Anastasia and Theodota, 
slightly paraphrased; its first ten chapters are highly 
rhetorical but, nevertheless, not completely void of any 
biographical information.
	 44	 Delehaye [23, p. 255]: only a notice: Καὶ ἄθλησις 
τοῦ ἁγίου μάρτυρος Χρυσογόνου (“And the contest of 
the holy martyr Chrysogonos”). This commemoration 
is not retained in the Georgian translation, but, 
nevertheless, Chrysogonus is mentioned in the long 
entry of St Anastasia on December 22 [98, p. 104].
	 45	[97, vol. 11, pp. 296-297]. The Armenian notice 
(repeated, beside the earliest translation, in two other 
recensions of the Armenian Synaxarium) contains 
an attempt of clarifying who this Chrysogonus was: 
Եւ մեծ վկաին Կրիզիկաւն ի Հռոմ և բազում 
աշակերտաց նորա, սա Խռուսուգենոս կոչի “And 
(the commemoration) of the great martyr Krizikawn/
Krizikōn in Rome and many disciples of him, who are 
called Chrysogenos/Χρυσόγενος/‘Golden Family’.” 
The translator distinguished between “Krizikon” and 
Chrysogonus; the name of the latter is rendered almost 
exactly as Խռուսուգենոս (Xṙusugenos), but it is 
understood literally as “Golden Family”, thus evoking, 
as a folk etymology, the creation of imaginary disciples 
of Chrysogonus, who were allegedly martyrized 



124

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

with him; Aquileia as the martyrdom place remained 
unknown. The Armenian translator apparently tried to 
harmonise what he knew about “Krizikon” and what 
he read in the Greek Synaxarium about Chrysogonus. 
In the rather long epitome of the legend of Anastasia 
on December 22, the Armenian mentions Anastasia’s 
teacher as Խռուսոգոնոս “Chrysogonos” [97, vol.  12, 
p. 268], with a perfect spelling; the translator did 
not recognise in him the saint commemorated on 
November 24.
	 46	 L. Rydén [76, p. 20/21 (txt/tr.)]: ...καὶ ἰδοὺ 
πρεσβύτης τις δόξῃ πολλῇ κλεϊζόμενης καὶ μετ’ 
αὐτοῦ γυναῖκες πέντε ὀφθαλμοφανῶς τοῖς ἐκεῖσε 
ἐπέστησαν... (“…and behold, and old man vested in 
great glory accompanied by five women appeared 
there in full sight…”). Then, the elder is called ὁγέρων 
“elder”.
	 47	 V.B. Krys’ko [2, p. 512] (for the Greek and the 
Slavonic). Vat. gr. 2046 is a recension especially close 
to the lost Greek original of the Slavonic translation; 
the Slavonic translation was made in Bulgaria in the 
eleventh century.
	 48	 Cf. [23, pp. 333-334] and [97, vol. 12, p. 268] 
and [98, p. 104].
	 49	 For Lanéry, however, Eutychianus is a layman 
[52, p. 58] – perhaps, because he has never been called 
priest or bishop explicitly.
	 50	 Ed. Moretti [66, p. 182], tr. Lapidge [54, 
p.  86].
	 51	Cf. Sotinel [82].
	 52	 Th. Mommsen [64, p. 38], cf. Duchesne [32, 
p. 159], both in the apparatus criticus.
	 53	 See the latest edition, with the bibliography, in 
D. Trout [88, pp. 122-124, cf. 18-19]; cf. also [87]. For 
the date, see C. Carletti [13, p. 53].
	 54	 Ed. de Rossi and Duchesne [75, p. 85]. 
Delehaye considered and rejected a possibility of 
identity of this Eutyches with Eutychius from the Acta 
S. Secundi (BHL 7558) [27, p. 48].
	 55	 See, for the details, Carletti [13], where are 
summarised recent data from the excavations in the 
peripheral area of the cemetery of St Sebastian called 
ex Vigna Chiaraviglio.
	 56	 See, for the details, Carletti [13].
	 57	 See Delehaye’s commentary in [26, p. 348]: 
Aegre probanda coniectura, quia illius depositio incidit 
in diem 8 decembris.
	 58	Cf. Carletti [13, p. 57]; in 1563, the marble 
plate was translated from the underground crypt to 
the overground basilica of St Sebastian. Obviously, by 
this time, the relics of the martyr had been considered 
lost.
	 59	 Ed. Moretti [66, p. 184]; tr.: Lapidge [54, 
p.  87].
	 60	 Ed. Duchesne [32, p. 159], ed. Mommsen [64, 
p. 38]; English tr. R. Davis [22, p. 11].

	 61	 Namely, in the text having two titles (of whom 
only the second covers its contents): De locis sanctis 
martyrum quae sunt foris civitatis Romae. Ecclesiae 
quae intus Romae habentur. It is presently dated to the 
decade between 635 and 645 (by Lapidge [54, p.  662]). 
The relevant text is (within a relatively long list of the 
relics in the basilica): et in una sepultura sub altare 
maiore ccclxu. [ms B: ccclxii] “and in a unique grave 
under the major altar, 365 [362]” (sc., martyrs) (ed. by 
F. Glorie [43, p.  320].
	 62	 Duchesne [32, p. 159, n. 2], with a reference 
to the edition by de Rossi [74, pp. 176-177].
	 63	 In the anonymous itinerary Notitia portarum, 
viarum, ecclesiarum circa urbem Romam included 
in liber IV, capp. 351 and 352 of the Gesta regum 
Anglorum by William of Malmesbury (three editions: 
1120, 1128, 1140) at the Cucumber Hill are enumerated, 
among others, in uno sepulchro decenti sexaginta 
[thus manuscripts of families B and C; family A 
quadraginta], et in altero triginta “in one tomb, two 
hundred sixty [forty] and in another, thirty (martyrs)” 
(R. Valentini, G. Zucchetti [89, p. 143]; reprinted 
by F. Glorie [43, p. 325]; cf. translation, but without 
variant readings in (Lapidge [54, p. 665]). For the date 
of this itinerary, between 648 and 682, see Valentini, 
Zucchetti [89, pp. 134-135], where is approved the 
dating by di Rossi [75, p. 146]. The variant reading 
“240” with the next number 30 result in number 270 
of two groups of anonymous martyrs. In LLA, there 
are also two groups, but 200 (men) and 70 (women). 
Two groups ad clivum Cucumeris are mentioned in the 
Passio recentior of Polychronius and those with him 
BHL 6884 (late 5th or early 6th century according to 
Delehaye [24, p. 71] or shortly after the aftermath of the 
“Laurentian schism”, 506–514, according to Lapidge 
[54, pp. 324-325], ch. 35, but there the distribution is 
46 + 120; text in Delehaye [24, p. 98], tr. Lapidge [54, 
p. 347]). In the Passio of Marius and Martha BHL 5543 
(chs 2–3 acc. to Lapidge’s numeration), a unique group 
of 260 [variant reading 262] martyrs has been buried 
ad clivum Cucumeris (I. Bollandus, G. Henschenius 
[4, p.  216]), commented tr. In Lapidge [54, pp. 426-
427, cf. 422-423]. The number 260 coincides with 
the number of the martyrs in one group reported by 
the Notitia portarum according to the majority of 
manuscripts, whereas the number 240 could be easily 
derived from it due to a scribal error (CCXL pro 
CCLX). Nevertheless, there is a solid argumentation in 
favour of the reading “262” (and not “260”) as genuine 
for BHL 5543: Lanzoni [53, pp. 510-512], supported 
by Delehaye, Quentin [26, p. 571]. Cf. also, on these 
numbers, L. Spera [83]. For the Cucumber Hill and 
its catacombs, so far unidentified, see bibliography in 
Lapidge [54, p. 347, fn. 115].
	 64	Moretti [66, p. 180]: Impositis ergo ad centum 
viginti [some manuscripts add ferme “nearly”] 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 125

B. Lourié. Five Anastasiae and Two Febroniae: A Guided Tour in the Maze of Anastasia Legends

hominibus reis in navi...; tr. Lapidge [54, p. 86] follows 
the critical edition: “With nearly one hundred and 
twenty guilty persons placed in the ship…”.
	 65	 Cf. Delehaye, Quentin [26, p. 571], Delehaye 
[24, p. 69], and Spera [83, p. 372].
	 66	 See, for the whole dossier of the collective 
graves of the Roman martyrs, mostly anonymous, 
Lanzoni [53, pp. 510-512], Delehaye, Quentin [26, 
p.  571], and Spera [83].
	 67	 Mateos [58, p. 140] = Dmitrievskiy [1, p 32] = 
Delehaye [23, p. 328] in all recensions including H*, 
but, in some manuscripts, these saints are mentioned 
on December 18 [23, pp. 321, 325].
	 68	 Ed. Delehaye [23, pp. 202-204, cf. 199]; 
commemorated already in Mateos [58, p. 94] = 
Dmitrievskiy [1, p. 21]. Their full Passio is lost.
	 69	 Edition by G. Henschenius, D. Papebrochius [5, 
cols. 6-13]; commented tr.: Lapidge [54, pp. 201-227]; 
cf. also a commentary by Lanéry [52, pp. 113-125].
	 70	 Edition by H. Achelis [3].
	 71	 As has been established by F. Schaefer, whose 
study of the text is still indispensable [79].
	 72	 On her, see especially P. Pergola [70]. For their 
avatars in the Byzantine monothelete hagiography 
related to Rome, see B. Lourié [57].
	 73	 Hieronymus, Epistula CVIII, 7; I. Hilberg [77, 
p. 312]; written in 404.
	 74	 Lanéry [52, pp. 123-125], Lapidge [54, p. 210]; 
not all their arguments for a pre-sixth-century date are 
equally convincing.
	 75	 The difference is explained as a scribal error 
(confusion between XVI and XVIII) in Delehaye, 
Quentin [26, p. 465].
	 76	 Text and translation from Trout [88, pp.  122-
123].
	 77	 See already de Waal [94, p. 270]; for a larger 
context, see M. Ghilardi [37].
	 78	 Ed. Henschenius, Papebrochius [5, p. 11]; 
tr. Lapidge [54, p. 221].
	 79	 Ed. Henschenius, Papebrochius [5, p. 11]; 
tr. Lapidge [54, p. 221].
	 80	 The grave of Eutyches was at the 16th or 18th 
mile from Rome on the Via Nomentana (see above), 
that of Victorinus, at the 60th mile of the Via Salaria, 
and that of Maro, at the 130th mile of the Via Salaria.
	 81	 B. de Graiffier [39]; cf. also B. de Graiffier [40; 
41].
	 82	 Enumerated in Lanéry [52, pp. 55-56], who 
considers them as referring to LLA.
	 83	Cf. criticisms Dunn [35] answered by de Vogüé 
[93].
	 84	 Cf. de Vogüé [92, pp. 216-217]. According 
to de Vogüé [92, p. 217], “Scriptura ne fait pas 
plus allusion que libri au caractère ‘scripturaire’ de 
l’œuvre”. I would rather say that the author of the 
Regula shared the common understanding of the 

Byzantine Commonwealth that the biblical canons are 
not exhaustive lists of inspired writings.
	 85	 C. Lanéry [51]. The dissenting view was 
expressed by Kate Cooper, who placed this work 
into “the period between Valentinian III (425–455) 
and Theoderic the Great (493–526), and probably 
in the reign of Theoderic” [19, p. 44-45 et passim]. 
She promised, in 2007 (before the publication of 
Lanéry’s article), to publish an elaborated study with 
substantiation of this view, but has never published it.
	 86	 Ed. K.-D. Daur [7, pp. 198-199]; translation: 
Cooper [19, pp. 246-247].
	 87	 Text: Moretti [66, p. 184]; tr.: Lapidge [54, 
p.  87].
	 88	 Including Moretti [66, pp. 25-26] and Lanéry 
[52, p. 55]. Moretti goes so far as writes: “…il passo 
relative ad Anastasia sembra tradire la conoscenza 
non solo della sua storia ma anche del testo della 
PA [Passio Anastasiae]” [66, p. 25]. However, she 
substantiates this claim with parallels in content but 
not in wording.
	 89	 Lanéry [51]. This attribution is supported by 
Lapidge [54, pp. 139-143].
	 90	 The present consensus concerning the 
Martyrologium Hieronymianum (erroneously attributed 
to Jerome in some Latin manuscripts) goes back to the 
seminal article by Louis Duchesne [33]; cf. H. Leclercq 
[56, cols. 2530-2563] (for a detailed exposition of 
the studies by Giovanni Battista de Rossi and Louis 
Duchesne which are definitive for our knowledge of 
the Hieronymianum until presently) and the studies by 
Hippolyte Delehaye (especially his and H. Quentin’s 
Commentarius perpetuus [26]) referred to below.
	 91	 E = Echternach, 8th cent.; B = Bern, 9th cent.; 
W  = Wolfenbüttel, 9th cent. The texts of these 
manuscripts are separately published in the edition by 
J.B. de Rossi and L. Duchesne (with variant readings 
of later manuscripts) [75, pp. II-LXXXII, 1-195]; 
on this edition is based H. Quentin’s reconstruction 
of the original text published with a commentary by 
H. Delehaye [26], which, however, should be consulted 
together with the edition of “raw material”.
	 92	 Ed. Delehaye, Quentin [26, p. 492-493].

ABBREVIATIONS

CIL – Corpus Inscriptionum Latinarum.
ICUR – Inscriptiones Christianae Urbis Romae.

REFERENCES

	 1.	 Dmitrievskiy A. Opisanie liturgicheskikh 
rukopisey, khranyashchikhsya v bibliotekakh 
pravoslavnogo Vostoka. Tom 1. Typiká. Chast  1. 
Pamyatniki patriarshikh ustavov i ktitorskie 
monastyrskie Tipikony [Description of the Liturgical 



126

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Manuscripts Preserved in the Library of the Orthodox 
East. Vol. 1. Typika. Part 1. Monuments of Patriarchs’ 
Institutions and Ktetors’ Monasterian Typika]. Kyiv, 
Tipografiya G.T. Korchak-Novitskogo, 1895. CXLVII, 
912, XXV p.
	 2.	 Krysko V.B. et al., ed. Slavyano-russkiy prolog 
po drevneyshim spiskam. Sinaksar (zhitiynaya chast 
Prologa kratkoy redaktsii) [The Russian Slavonic 
Prologos According to the Earliest Manuscripts. 
Synaxarium (Hagiographical Part of the Short Recension 
of the Prologos)]. In 2 vols. Vol. 1. Moscow, Izdatelskiy 
tsentr “Azbukovnik”, 2010. LXXIX, 824  p.
	 3.	 Achelis H. Acta SS. Nerei et Achillei. Leipzig, 
J. C. Hinrichs’sche Buchhandlung, 1893. [4], 70  S. 
(Texte und Untesuchungen zur Geschichte der 
altchristlichen Literatur; Bd. 11.2).
	 4.	 Bollandus I., Henschenius G., eds. Acta 
Sanctorum Ianuarii. T. II. Antverpiae, Ioannes 
Meursius, 1643. [26], 1160, [75] p.; digital edition: 
Acta Sanctorum: The Full Text Database, Ianuarii II. 
Cambridge, Chadwyck-Healey, 1999.
	 5.	 Henschenius G., Papebrochius D., eds. Acta 
Sanctorum. Maii. T. III. Antverpiae, Michael Cnobarus, 
1680, [7], lxxii, [10], 684, 73*, [19] p.; digital edition: 
Acta Sanctorum: The Full Text Database. Maii III. 
Cambridge, Chadwyck-Healey, 2000.
	 6.	 Appendix ad Opera Sancti Germanii 
Parisiensis. Migne J.-P., ed. Pelagii II, Joannis III, 
Benedicti I summorum pontificum opera omnia. 
Parisiis, J.-P. Migne, 1849, cols. 100–628. (Patrologiae 
cursus completus. Series latina; vol. 72).
	 7.	 Daur K.-D., ed. Arnobii Iunioris Opera omnia. 
Pars II. Opera minora. Turnhout, Brepols, 1992. 352 p. 
(Corpus Christianorum. Series latina; vol. 25A).
	 8.	 Azzara C. Il regno longobardo in Italia i Tre 
Capitoli. Chazelle C., Cubitt C., eds. The Crisis of 
the Oikoumene: The Three Chapters and the Failed 
Quest for Unity in the Sixth-Century Mediterranean. 
Turnhout, Brepols, 2007, pp. 209-222. (Studies in the 
Early Middle Ages; vol. 14).
	 9.	 Brandenburg H. Le prime chiese di Roma.
IV–VII secolo. Milano, Jaca Book, 2021. 367 p.
	 10.	 Bratož R. Die Geschichte des frühen 
Christentums im Gebiet zwischen Sirmium und 
Aquileia im Licht der neueren Forschungen. Klio, 
1990, vol. 72, pp. 508-550.
	 11.	 Bratož R. Aquileia tra Teodosio e i Longobardi 
(379–568). Cuscito G., ed. Aquileia dalle origini 
alla costituzione del Ducato Longobardo. Storia – 
amministrazione – società. Trieste, Editreg, 2003, 
pp.  477-527. (Antichità altoadriatiche; vol. 54).
	 12.	 Cameron A. Anician Myths. The Journal of 
Roman Studies, 2012, vol. 102, pp. 133-171.
	 13.	 Carletti C. “Domine Eutychi”. Un culto 
ritrovato nell’area cimiteriale di S. Sebastiano a Roma. 
Vetera Christianorum, 2002, vol. 39, pp. 35-60.

	 14.	 Cecchelli M. Dati da scavi recenti di 
monumenti cristiani. Sintesi relativa a diverse indagini 
in corso. Mélanges de l’École française de Rome.
Moyen-Âge, 1999, vol. 111, pp. 227-251.
	 15.	 Chausson F. Une sœur de Constantin: 
Anastasia. Carrié J.-M., Lizzi Testa R., eds. Humana 
sapit. Études d’Antiquité tardive offertes à Lellia 
Cracco Ruggini. Turnhout, Brepols, 2002, pp. 131-155. 
(Bibliothèque de l’Antiquité tardive; vol. 3).
	 16.	 Chausson F. Stemmata aurea. Constantin, 
Justine, Théodose. Revendications généalogiques et 
idéologie impériale au IV s. ap. J.C. Roma, L’Erma 
di Bretschneider, 2007. 304 p. (Centro ricerche e 
documentazione sull’antichità classica. Monografie; 
vol. 26).
	 17.	 Colombi E. Storie di cronache e reliquie: la 
nascita del patriarcato di Grado nelle prime cronache 
veneziane. Cristianesimo nella storia, 2010, vol. 31, 
pp. 761-807.
	 18.	 Cooper K. The Virgin and the Bride: Idealized 
Womanhood in Late Antiquity. Cambridge, MA; 
London, 1996. XII, 180 p.
	 19.	 Cooper K. The Fall of the Roman Household. 
Cambridge, Cambridge University Press, 2007. XVI, 
319 p.
	 20.	 Cracco Ruggini L. Gli Anicii a Roma e in 
Provincia, Mélanges de l’École française de Rome. 
Moyen-Âge, Temps modernes, 1988, vol. 100, 
pp. 69-85.
	 21.	 Cuscito G. Il culto di S. Crisogono fra Aquileia 
e Roma. Antichità Altoadriatiche, 1987, vol. 30, 
pp. 255-274.
	 22.	 Davis R. The Book of Pontiffs (Liber 
Pontificalis). The Ancient Biographies of First Ninety 
Roman Bishops to AD 715. Liverpool, Liverpool 
University Press, 1989. LIX, 139 p. (Translated Texts 
for Historians; vol. 6). (Repr.: 2010).
	 23.	 Delehaye H.  Synaxarium Eccles iae 
Constantinopolitanae, e codice Sirmondiano, nunc 
Berolinensi, adiectis synaxariis selectis. Acta 
Sanctorum, Propylaeum Novembris. Bruxellis, Socii 
Bollandiani, 1902, [3], LXXVI, 1181 p.; digital 
edition: Acta Sanctorum: The Full Text Database, Nov. 
Propylaeum. Cambridge, Chadwyck-Healey, 2002.
	 24.	 Delehaye H. Recherches sur le légendier 
romain: la Passion de S. Polychronius. Analecta 
Bollandiana, 1933, vol. 51, pp. 34-98 [unsigned].
	 25.	 Delehaye H. Étude sur le légendier romain: les 
Saints de novembre et de décembre. Bruxelles, Société 
des Bollandistes, 1936. 273 p. (Subsidia hagiographica; 
vol. 23).
	 26.	 Delehaye H., Quentin H. Commentarius 
Perpetuus in Martyrologium Hieronymianum. Acta 
Sanctorum, Novembris. T. II, Pars posterior. Bruxellis, 
Société des Bollandistes, 1931, [3], IX–XXIII, 
721 p.; digital edition: Acta Sanctorum: The Full Text 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 127

B. Lourié. Five Anastasiae and Two Febroniae: A Guided Tour in the Maze of Anastasia Legends

Database. Nov. II. Pars II. Cambridge, Chadwyck-
Healey, 2002.
	 27.	 Delehaye H. et al. Martyrologium Romanus ad 
formam editionis typicae scholiis historicis instructum. 
Acta Sanctorum. Propylaeum Decembris. Bruxellis, 
Société des Bollandistes, 1940, [XXIII], 660 p; digital 
edition: Acta Sanctorum: The Full Text Database, Dec. 
Propylaeum. Cambridge, Chadwyck-Healey, 2002.
	 28.	 Diefenbach S. Römische Erinnerungsräume. 
Heiligenmemoria und kollective Identitäten im Rom 
des 3. bis 5. Jahrhunderts n. Chr. Berlin, New York, 
W. de Gruyter, 2007. XI, 635 S. (Millennium Studies; 
vol. 11).
	 29.	 Dolbeau F. Les prologues de légendiers latins. 
Hamesse J., ed. Les prologues médiévaux. Actes du 
Colloque international organisé par l’Academia 
Belgica et l’Ecole française de Rome avec le concours 
de la F.I.D.E.M. (Rome, 26-28 mars 1998). Turnhout, 
Brepols, 2000, pp. 345-393. (FIDEM, Textes et études 
du Moyen Âge; vol. 15).
	 30.	 Dubois J. Les martyrologes du Moyen Âge 
latin. Brepols, Turnhout, 1978. 88 p. (Typologie des 
sources du Moyen Âge occidental; fasc. 26).
	 31.	 Dubois J., Renaud G. Édition pratique des 
martyrologes de Bede, de l’Anonyme Lyonnais et 
de Florus. Paris, Éditions du Centre National de la 
Recherche Scientifique, 1976. VII, 307 p. (Institut de 
recherche et d’histoire des textes. Bibliographies – 
Colloques – Travaux préparatoires).
	 32.	 Duchesne L. Le Liber Pontificalis. Texte, 
introduction et commentaire. T. I. Paris, E. Thorin, 
1886. CCLXII, [2], 536 p. (Bibliothèque des Écoles 
françaises d’Athènes et de Rome; 2e série).
	 33.	 Duchesne L. À propos du Martyrologe 
Hiéronymien. Analecta Bollandiana, 1898, vol. 17, 
pp. 421-427.
	 34.	 Dufourcq A. Études sur les “Gesta Martyrum” 
romains. In 4 vols. Vol. I. Paris, A. Fontemoing, 1900. 
VIII, 441 p.; Vol. II. 1907. XI, 302 p. (Bibliothèque 
des Écoles françaises d’Athènes et de Rome; 
vol. 83/1-4).
	 35.	 Dunn M. Mastering Benedict: Monastic 
Rules and Their Authors in the Early Mediaeval 
World. The English Historical Review, 1990, vol. 105, 
pp. 567-594.
	 36.	 Esbroeck M. van. Cosmas and Damian, Saints. 
Atiya A.S., ed. The Coptic Encyclopedia. In 8 vols. 
Vol. 2. New York; Toronto, Macmillan, 1991, pp. 638-
640.
	 37.	 Ghilardi M. Alla chiavica le carogne! Martiri 
e cloache. Bianchi E., ed. La Cloaca maximae i 
sistemi fognari di Roma dall’antichità ad oggi. Roma, 
Palombi, 2014, pp. 191-199, 249-262.
	 38.	 Gonsette M. Les directeurs spirituels de 
Démétriade. Épisode de la lutte anti-pélagienne. Nouvelle 
revue théologique, 1938, vol. 60, pp. 783-801.

	 39.	 Graiffier B. de. Un prologue hagiographique 
hostile au décret de Gélase? Analecta Bollandiana, 
1964, vol. 82, pp. 341-353.
	 40.	 Graiffier B. de. Un prologue “passe-partout”. 
Analecta Bollandiana, 1972, vol. 90, p. 118.
	 41.	 Graiffier B. de. Nouveau témoin d’un prologue 
“passe-partout”. Analecta Bollandiana, 1974, vol. 92, 
p. 352.
	 42.	 Halkin F. Légendes grecques de “Martyres 
romaines”. Bruxelles, Société des Bollandistes, 1973. 
240 p. (Subsidia hagiographica; vol. 55).
	 43.	 Glorie F., ed. Itineraria et alia geographica.
Turnhout, Brepols, 1965. XIII, [5], 495 p. (Corpus 
Christianorum. Series Latina; vol. 175).
	 44.	J acobs A.S. Writing Demetrias: Ascetic Logic 
in Ancient Christianity. Church History, 2000, vol. 69, 
pp. 719-748.
	 45.	 Kirsch J.P. Der stadtrömische christliche 
Festkalender im Altertum. Textkritische Untersuchungen 
zu den römischen “Depositiones” und dem 
Martyrologium Hieronymianum. Münster in Wesft., 
Aschendorff, 1924. 256 S. (Liturgiegeschichliche 
Quellen; vol. 7/8).
	 46.	 Kotter B. Die Schriften des Johannes von 
Damaskos. V. Opera homiletica et hagiographica. 
Berlin – New York, W. de Gruyter, 1988. XX, 607 S. 
(Patristische Texte und Studien; Bd. 29).
	 47.	 Kunzler M. La liturgia della Chiesa. Seconda 
edizione ampliata. Milano, Jaca Book, 2003. 621 p. 
(Amateca. Manuali di teologia cattolica; vol. 10).
	 48.	 Kurdock A.N. The Anician Women: Patronage 
and Dynastic Strategy in a Late Roman Domus, 
350  CE  – 600 CE. Ph.D. Thesis. Manchester, 
University of Manchester, 2003. 254 p.
	 49.	 Kurdock A.N. Demetrias Ancilla Dei: Anicia 
Demetrias and the problem of the missing patron. Cooper 
K., Hillner J., eds. Religion, Dynasty, and Patronage in 
Early Christian Rome, 300–900. Cambridge, Cambridge 
University Press, 2007, pp. 190-224.
	 50.	 Lanéry C. Ambroise de Milan hagiographe. 
Paris, Institut d’Études Augustiniennes, 2008. 621 p. 
(Collection des Études Augustiniennes. Série Antiquité; 
vol. 183).
	 51.	 Lanéry C. Nouvelle recherches d’hagiographie 
arnobienne: la Passion de Cécile (BHL 1495). 
Goullet M., ed. Parva pro magnis munera. Études 
de literature tardo-antique et médiévale offertes 
à François Dolbeau par ses élèves. Turnhout, 
Brepols, 2009, pp. 553-559. (Instrumenta patristica et 
mediaevalia; vol. 51).
	 52.	 Lanéry C. Hagiographie d’Italie (300–550). 
I. Les Passions latines composées en Italie. Philippart G., 
ed. Hagiographies. Histoire internationale de la 
littérature hagiographique latine et vernaculaire 
en Occident des origines à 1550. Vol. 5. Turnhout, 
Brepols, 2010, pp. 15-369. (Corpus Christianorum).



128

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

	 53.	 Lanzoni F. Le diocesi d’Italia dalle origini 
al principio del secolo VII (an. 604). Studio critico. 
Vol. 1. Faenza, F. Lega, 1927. XV, 1122 p. (Studi e 
testi; vol. 35).
	 54.	 Lapidge M. The Roman Martyrs. Introduction, 
Translation, and Commentary. Oxford, Oxford 
University Press, 2018. XVII, 733 p. (Oxford Early 
Christian Studies).
	 55.	 Laurence P. Proba, Juliana et Démétrias. 
Le christianisme des femmes de la gens Anicia dans 
la première moitié du Ve siècle. Revue des Études 
Augustiniennes, 2002, vol. 48, pp. 131-163.
	 56.	 Leclercq H. Martyrologe. Leclercq H., 
Cabrol F., éds. Dictionnaire d’archéologie chrétienne 
et de liturgie. T. 10. Partie 2. Paris, Letouzey et Ané, 
1932, cols. 2523-2619.
	 57.	 Lourié B. A Monothelete Syriac Compilation 
of Pseudo-Apostolic Acts Preserved in Slavonic 
Only and the Entrance of Constans II into Rome 
in 663. Cioată M., Miltenova A., and Timotin E., 
eds. Biblical Apocrypha in South-Eastern Europe 
and Related Areas. Proceedings of the session 
organised in the framework of the 12th International 
Congress of South-East European Studies (Bucharest, 
2-6 September 2019). Brăila, Istros, 2021, pp. 125-
217. (Bibliothèque de l’Institut d’Études Sud-Est 
Européennes; vol. 16).
	 58.	 Mateos J. Le Typicon de la Grande Église. 
Ms. Saint-Croix no 40, Xe siècle. Introduction, texte 
critique, traduction et notes. T. I. Le cycle des douze 
mois. Roma, PIO, 1962. XXVI, 389 p. (Orientalia 
Christiana Analecta; vol. 165).
	 59.	 Mattaloni V. Passio Cantianorum. E. Colombi, 
ed. Le passioni dei martiri aquileiesi e istriani. Vol. 2. 
Roma, Istituto Storico Italiano per il Medio Evo, 2013, 
pp. 135-254.
	 60.	 Matthews J.F. The Poetess Proba and Fourth-
Century Rome: Questions of Interpretation. Christol 
M. et al., eds. Institutions, société et vie politique dans 
l’Empire romain au IVe siècle ap. J.-C. Actes de la table 
ronde autour de l’oeuvre d’André Chastagnol (Paris, 
20–21 janvier 1989). Rome, École Française de Rome, 
1992, pp. 277-304. (Publications de l’École française 
de Rome; vol. 159).
	 61.	 Mutzenbecher A., ed. Maximi episcopi 
Tauriensis. Collectionem sermonum antiquam 
nonnullis sermonibus extravagantibus adiectis. 
Turnhout, Brepols, 1962. LXXVIII, 514 p. (Corpus 
Christianorum. Series latina; vol. 23).
	 62.	 McKitterick R. History and Memory in the 
Carolingian World. Cambridge, Cambridge University 
Press, 2004, XVI, 337 p.
	 63.	 Mesnard M. La basilique de Saint Chrysogone 
à Rome. Roma, Pontificio Istituto di archeologia 
cristiana; Paris, Les Belles Lettres, 1935. 169 p. (Studi 
di antichità Cristiana; vol. 9).

	 64.	 Mommsen Th. Libri Pontificalis pars prior. 
Berolini, Weidmann, 1898. CXL, 295 p., IV  tab. 
(Monumentae Germaniae Historica. Gestorum 
Pontificum Romanorum; vol. I).
	 65.	 Monticolo G. Cronache veneziane antichissime. 
Vol. I. Roma, Istituto storico italiano, 1890. XL, 224  p. 
(Fonti per la storia d’Italia. Scrittori. Secoli X–XI).
	 66.	 Moret t i  P.F.  La Passio Anastasiae: 
Introduzione, testo critico, traduzione. Roma, Herder, 
2006. 238 p. (Studi e Testi TardoAntichi; vol. 3).
	 67.	 M o t t a  D .  C a r i n o :  h o m o  o m n i u m 
contaminatissimus o bene agens erga christianos? 
Histos, 2021, vol. 15, pp. 22-51.
	 68.	 Noret J. La Passion de Chrysanthe et Darie. 
A-t-elle été rédigée en grec ou en latin? Analecta 
Bollandiana, 1972, vol. 90, pp. 109-117.
	 69.	 Pastorello E. Andreae Danduli, ducis 
Venetiarum, Chronica per extensum descripta: aa. 
46–1280 d. C. Bologna, N. Zanichelli, 1942. 405 p. 
(Raccolta degli storici italiani dal cinquecento al 
millecinquecento ordinata da L.A. Muratori. Nova 
edizione; t. XII, parte I).
	 70.	 Pergola P. La condamnation des Flaviens 
‘chrétiens’ sous Domitien: persécution religieuse ou 
répression à caractère politique? Mélanges de l’École 
française de Rome. Antiquité, 1978, vol. 90, pp. 407-
423.
	 71.	 Quentin H. Martyrologes historiques du 
Moyen Âge. Étude sur la formation du Martyrologe 
romain. Paris, J. Gabalda, 1908. XIV, 745 p.
	 72.	 Rizos E. Martyrs from North-Western Balkans 
in the Byzantine Ecclesiastical Tradition: Patterns and 
Mechanisms of Cult Transfer. Bugarski I., Heinrich-
Tamáska O., eds. Grenz Übergänge: Spätrömisch, 
frühchristlich, frühbyzantinisch als Kategorien der 
historisch-archäologischen Forschung an der mittleren 
Donau. Akten des 27. Internationalen Symposiums der 
Grundprobleme der frühgeschichtlichen Entwicklung 
im mittleren Donauraum, Ruma, 4.–7.11.2015. 
Remshalden, BAG Verlag, 2016, S. 195-214. 
(Forschungen zu Spätantike und Mittelalter; Bd. 4).
	 73.	 Roberts M. The Humblest Sparrow: The Poetry 
of Venantius Fortunatus. Ann Arbor, The University of 
Michigan Press, 2009. 364 p.
	 74.	 Rossi G. B. de. La Roma sotteranea cristiana. 
T. I. Roma, Cromo-litografia pontificia, 1864. [6], 352, 
86 p.
	 75.	 Rossi G.B. de, Duchesne L. Martyrologium 
Hieronymianum. Smedt C. de et al., eds. Acta 
Sanctorum Novembris. T. II, Pars prior. Bruxellis, 
Socii Bollandiani, 1894, pp. II–LXXXII, 1–195; digital 
edition: Acta Sanctorum: The Full Text Database. 
Nov. II. Pars I. Cambridge, Chadwyck-Healey, 2002.
	 76.	 Rydén L. The Life of Andrew the Fool. 
In 2 vols. Vol. 2. Uppsala, Uppsala University, 1995. 
437 p. (Studia Byzantina Upsaliensia; vol. 4:2).



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 129

B. Lourié. Five Anastasiae and Two Febroniae: A Guided Tour in the Maze of Anastasia Legends

	 77.	 Hilberg I., ed. Sancti Eusebii Hieronymi 
Epistulae. Pars II: Epistulae LXXI–CXX. Vindobonae, 
F. Tempsky; Lipsiae, G. Freytgag, 1912. 515 p. (Corpus 
Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum; vol. 55).
	 78.	 Saxer V. L’hagiographie ancienne d’Aquilée. 
À propos d’un livre recent. Mélanges de l’Ecole 
française de Rome. Moyen-Âge, Temps modernes, 
1980, vol. 92, pp. 373-392.
	 79.	 Schaefer F. Die Acten der Heiligen Nereus und 
Achilleus. Untersuchung über den Originaltext und die 
Zeit seiner Entstehung. Römische Quartalschrift für 
christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte, 
1894, Bd. 8, S. 89-119.
	 80.	 Hohl E., Samberger Ch., Seyfarth W., ed. 
Scriptores Historiae Augustae. In 2 vols. Vol. II. 
Leipzig, Teubner, 1965. 308 p. (Bibliotheca scriptorium 
graecorum et romanorum Teubneriana).
	 81.	 Sotinel C. The Three Chapters and the 
Transformations of Italy. Chazelle C., Cubitt C., eds. 
The Crisis of the Oikoumene: The Three Chapters 
and the Failed Quest for Unity in the Sixth-Century 
Mediterranean. Turnhout, Brepols, 2007, pp. 84-120. 
(Studies in the Early Middle Ages; vol. 14).
	 82.	 Sotinel C. Mémoire perdue ou mémoire 
manipulé: le Liber Pontificaliset la controverse des 
Trois Chapitres. Sartre M., Sotinel C., dir. L’usage 
du passé entre l’antiquité tardive et Haut Moyen 
Âge. Hommage à Brigitte Beaujard. Rennes, Presses 
universitaires de Rennes, 2008, pp. 59-76. (Histoire).
	 83.	 Spera L. Il santuario degli LXXX / DCCC 
martyres nell’Area I Callistiana. L’apporto di Joseph 
Wilpert al repertorio dei “culti cumulativi” nella Roma 
sotteranea. Heid S., ed. Giuseppe Wilpert archeologo 
cristiano. Atti del Convegno (Roma – 16–19 maggio 
2007). Città del Vaticano, Ponticio Istituto di 
archeologia cristiana, 2009, pp. 361-388. (Sussidi allo 
studio delle antichità cristiane; vol. 22).
	 84.	 Wattenbach W.,  ed.  The Chronicon 
Benedictoburanum. Pertz G.H. Chronica et annales 
aevi Salici. Hannover, Hahn, 1851, pp. 224-229. 
(Monumenta Germaniae Historica. Scriptores; 
vol. 9). 
	 85.	 Martindale J.R. et al. The Prosopography 
of the Later Roman Empire. Vol. 1. Cambridge, 
Cambridge University Press, 1971. XXII, 1152 p.
	 86.	 Tilatti A. Le ossa dei santi Canziani. 
Cristianesimo nella storia, 2014, vol. 35, pp. 765-786.
	 87.	 Trout D. From the Elogia of Damasus to 
the Acta of the Gesta Martyrum: Re-staging Roman 
History. Alroth B., Scheffer Ch., eds. Attitudes towards 
the Past in Antiquity. Creating Identities. Proceedings 

of an International Conference held at Stockholm 
University, 15–17 May 2009. Stockholm, Stockholm 
University, 2014, pp. 312-320. (Acta Universitatis 
Stockholmiensis. Stockholm Studies in Classical 
Archaeology; vol. 14).
	 88.	 Trout D. Damasus of Rome: The Epigraphic 
Poetry: Introduction, Texts, Translations, and 
Commentary. Oxford, Oxford University Press, 2015. 
XXII, 207 p. (Oxford Early Christian Texts).
	 89.	 Valentini R., Zucchetti G. Codice topografico 
della Città di Roma. Vol. 2. Roma, Istituto storico 
italiano, 1942. XI, 397 p. (Fonti per la storia d’Italia 
pubblicate dall’Istituto storico italiano per il Medio 
Evo; vol. 88).
	 90.	 Quesnel S., ed. Venance Fortunat. Œuvres. 
T. IV, Vie de saint Martin. Paris, Les Belles-Lettres, 
1996. XCV, 196 p. (Avec pagination double pour les 
pp. 1-101). (Coll. Budé; vol. 336).
	 91.	 Vocino G. Les saints en lice: hagiographie 
et reliques entre Cividale et Grado à l’époque 
carolingienne. Depreux Ph. de et al., eds. Compétition 
et sacré au Haut Moyen Âge: entre médiation et 
exclusion. Turnhout, Brepols, 2015, pp. 273-293. (Haut 
Moyen Âge; vol. 21).
	 92.	 Vogüé A. de. La Règle du Maître. I. (Prologue – 
Ch. 10). Paris, Cerf, 1964. 457 p. (Sources chrétiennes; 
vol. 105).
	 93.	 Vogüé A. de. The Master and St. Benedict: 
A Reply to Marilyn Dunn. English Historical Review, 
1992, vol. 107, pp. 95-103.
	 94.	 Waal A. de. Sant’Eutichio martire nel 
cemetero “ad Catacumbas”. Römische Quartalschrift 
für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte, 
1915, Bd. 29, S. 269-275.
	 95.	 Wagner H.A. Das spätantike Rom und die 
stadrömische Senatsaristokratie (395–455 n.Chr.). 
Eine althistorisch-archäologische Untersuchung. 
Berlin, Boston, W. de Gruyter, 2021. X, 523 S. 
(Millennium-Studien; Bd. 91).
	 96.	 Waitz G. Scriptores rerum Langobardicarum 
et Italicarum saec. VI–IX. Vol. 1. Hannover, Hahn, 
1878. 636 p. (Monumenta Germaniae Historica. 
Scriptores; vol. 3).
	 97.	 Apresyan M., ed. Hamabarbaṙ yaysmawowrk’. 
Naxaçerenc’yan 6 xmbagrowt’yownneri [A Synopsis of 
the Synaxaria. 6 Pre-Cerenc’ Recensions]. In 12 vols. 
Vol. 11. Holy Etchmiadzin, s.n., 2011. 384 p.; vol. 12. 
2010. 392 p.
	 98.	 Dolakidze M., Chitunashvili D., eds. didi 
svnaksari giorgi mtats’mindeli [Great Synaxarion by 
George the Hagiorite]. Tbilisi, s.n., 2017. 045, 635 p.



130

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Information About the Author
Basil Lourié, Doctor of Sciences (Philosophy), Leading Researcher, Institute of Philosophy and 

Law of the Siberian Branch of the Russian Academy of Sciences, Nikolaeva St, 8, 630090 Novosibirsk, 
Russian Federation, hieromonk@gmail.com, https://orcid.org/0000-0001-6618-2829

Информация об авторе

Вадим Миронович Лурье, доктор философских наук, ведущий научный сотрудник, Ин-
ститут философии и права Сибирского отделения РАН, ул. Николаева, 8, 630090 г. Новосибирск, 
Российская Федерация, hieromonk@gmail.com, https://orcid.org/0000-0001-6618-2829



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 131


 С

ен
ин

а 
Т.

А
., 

20
22

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ



www.volsu.ru 

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.10

UDC 2-9“1”	 Submitted: 09.06.2021
LBC 86.372.11-3	 Accepted: 29.10.2021

REPRESENTATION OF THE ICONOCLAST EMPERORS 
IN THE BYZANTINE OFFICES IN HONOUR OF THE CONFESSORS 

OF ICONODULY
Tatiana A. Senina (nun Kassia)

Saint Petersburg State University of Aerospace Instrumentation, Saint Petersburg, Russian Federation; 
Sociological Institute of the Federal Center of Theoretical and Applied Sociology of the Russian Academy 

of Sciences, Saint Petersburg, Russian Federation

Abstract. Introduction. Present article examines the representation of the iconoclast emperors in the Byzantine 
offices in honour of the confessors of iconoduly of the 8th – 9th centuries, and shows how this representation relates 
to the general view of icon-worshipers on the imperial power and its role in the spread of iconoclasm. Methods. 
Methods employed in this article are source research, information analysis, and comparative research. Sources on the 
subject include the offices in honor of the saints of the iconoclastic era which contain mentions of the iconoclastic 
emperors, published in the printed Menaion in Greek and Church Slavonic, as well as in Analecta hymnica Graeca. 
Analysis. An iconoclast emperor is usually represented by hymnographers as a tyrant, a lawless ruler, an enemy 
and persecutor of saints, godless and unholy, bestial and cruel, arrogant and daring, ignorant, insane and reckless, 
incurably sick with heresy; his teachings are hated by God, he is responsible for spreading the iconoclastic heresy. 
The term “tyrant” for the Byzantines meant a ruler who went against the law and the common good, preferring 
personal arbitrariness to the observance of laws, including church laws; a tyrant is the antipode of a legitimate 
emperor, his orders are illegal and criminal, and the overthrow of such an emperor is permissible. Therefore, the 
confessors of iconoduly are glorified for rejecting the orders and dogmas of the iconoclast emperors, and the death 
of such emperor is presented as the answer of God to the saints’ prayers confessors. For Byzantine hymnographers, 
the most odious figures among the six iconoclastic emperors in texts are Leo III and Leo V, as well as Constantine 
V; they are called by their names or nicknames in some hymnographic texts. Theophilus, thanks to his posthumous 
rehabilitation, escaped such a fate: he is nowhere called by name in the hymnographic texts, but he is anonymously 
reviled only in the offices in honour of Theophanes and Theodore Graptoi, who were tortured on his direct order. 
Results. On the whole, this corresponds to the picture that can be seen in the iconodule literature of other genres, 
primarily in hagiographical texts. Hymnographic texts were constantly used during public worship and reached 
the ears of the wide masses of believers; therefore they have significant contributed to the spreading of a number 
of legends about icon-worshipers and iconoclasts and to the formation of the image of the iconoclastic era in the 
minds of the Byzantines.

Key words: Byzantine hymnography, Byzantine history, iconoclasm, iconoduly, iconoclast emperors.

Citation. Senina T.A. (nun Kassia). Representation of the Iconoclast Emperors in the Byzantine Offices in 
Honour of the Confessors of Iconoduly. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. 
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science journal of Volgograd State University. History. Area 
Studies. International Relations], 2022, vol. 27, no. 6, pp. 131-142. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2022.6.10



132

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

УДК 2-9“1”	 Дата поступления статьи: 09.06.2021
ББК 86.372.11-3	 Дата принятия статьи: 29.10.2021

ИЗОБРАЖЕНИЕ ИКОНОБОРЧЕСКИХ ИМПЕРАТОРОВ 
В ВИЗАНТИЙСКИХ СЛУЖБАХ 

В ЧЕСТЬ ИСПОВЕДНИКОВ ИКОНОПОЧИТАНИЯ
Татьяна Анатольевна Сенина (монахиня Кассия)

Санкт-Петербургский государственный университет аэрокосмического приборостроения, 
г. Санкт-Петербург, Российская Федерация; 

Социологический институт Федерального научно-исследовательского социологического центра РАН, 
г. Санкт-Петербург, Российская Федерация

Аннотация. В статье рассматривается, как императоры-иконоборцы изображались в богослужебных 
последованиях в честь святых исповедников иконопочитания VIII–IX вв. и, соответственно, как образ этих 
императоров преподносился широким массам верующих. Также исследуется, как это изображение импера-
торов соотносится с общим взглядом иконопочитателей на императорскую власть и ее роль в возникновении 
и распространении иконоборчества. Показано, что император-иконоборец в изображении гимнографов – это 
тиран, беззаконный правитель, враг и гонитель святых, безбожный и нечестивый, суемудрый и невежествен-
ный, зверонравный и жестокий, наглый и дерзкий, безумный и безрассудный, неизлечимо больной ересью; 
его учения и он сам ненавистны Богу, на нем лежит ответственность за распространение иконоборческой 
ереси. Термин «тиран» для византийцев обозначал правителя, пошедшего против законности и общего блага, 
предпочитая соблюдению законов, в том числе церковных, личный произвол: тиран – антипод законного 
императора, его приказы незаконны и преступны, а свержение такого императора допустимо. Поэтому ис-
поведники иконопочитания прославляются за отвержение приказов и догматов императоров-иконоборцев, 
а их смерть представляется как ответ Бога на молитвы святых. Наиболее одиозными фигурами из шести 
иконоборческих императоров в гимнографических текстах оказываются Лев III и Лев V, а также Констан-
тин V, которых авторы служб в ряде случаев прямо называют по именам или прозвищам. В целом это соот-
ветствует картине, которую можно видеть в иконопочитательской литературе других жанров, прежде всего 
в агиографии, где именно эти императоры оказываются главными антагонистами православных. Феофил, 
который благодаря своей посмертной реабилитации избежал такой участи, в гимнографических текстах 
нигде не называется по имени, а анонимно порицается только в службах Феофану и Феодору Начертанным, 
которых подвергли мучениям по его прямому приказу. Гимнографические тексты постоянно употреблялись 
за общественным богослужением и доходили до слуха самых широких масс верующих, в силу чего внесли 
существенный вклад в распространение ряда легенд об иконопочитателях и иконоборцах и в формирование 
образа иконоборческой эпохи в умах византийцев.

Ключевые слова: Византийская гимнография, история Византии, иконоборчество, иконопочитание, 
императоры-иконоборцы.

Цитирование. Сенина Т. А. (монахиня Кассия). Изображение иконоборческих императоров в ви-
зантийских службах в честь исповедников иконопочитания // Вестник Волгоградского государственного 
университета. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. – 2022. – Т. 27, № 6. – 
С. 131–142. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.10

Введение. В иконоборческую и постико-
ноборческую эпоху византийские гимнографы 
создали ряд богослужебных последователей 
в честь новых святых – исповедников иконо-
почитания. Эти гимнографические тексты со-
держат прославление аскетических подвигов и 
добродетелей святых, их сопротивления ереси 
и страданий за веру, а также упоминания их 
идеологических противников и гонителей  – 
императоров-иконоборцев. Известно, что 
иконопочитатели, осмысливая происшедшее, 

вину за возникновение иконоборчества и гоне-
ний на иконы часто были склонны полностью 
возлагать на императоров, насаждавших и под-
держивавших иконоборчество в качестве госу-
дарственного исповедания, стараясь замолчать 
тот факт, что иконоборческая ересь не была 
навязана властью извне, но первоначально за-
родилась внутри самой церкви: миф о ереси, 
«рожденной в пурпуре», стал распространять-
ся с начала IX в. [14, p. 79–143; 1, с. 20–22, 
116–131; 10, с. 64–70] и к Х в., по-видимому, 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 133

Т.А. Сенина.  Изображение иконоборческих императоров в византийских службах

окончательно утвердился в церковной среде 
[9, с. 289]. Цель настоящего исследования  – 
выяснить, каким образом гимнографы изо-
бражали императоров-иконоборцев и как это 
изображение соотносится с общим взглядом 
иконопочитателей на императорскую власть 
и ее роль в возникновении и распространении 
иконоборчества.

Методы. В работе используется метод 
аналитического исследования источников, про-
ясняющий их логику и содержание путем со-
поставления содержащихся в них свидетельств 
о лицах и событиях. Источники по теме вклю-
чают те богослужебные последования в честь 
святых иконоборческой эпохи, где содержатся 
упоминания об императорах-иконоборцах, из-
данные в составе Миней на древнегреческом 
[21] и церковнославянском [7] языках, а также 
в Analecta hymnica Graeca (далее – AHG [13]). 
При анализе источников использованы работы 
Г.Л. Курбатова, Д.Е.  Афиногенова и Т.А. Се-
ниной, посвященные византийской истории 
и агиографии.

Отдельных научных работ, где детально 
рассматривается данная тема, в настоящее 
время нет. В работах А.П. Каждана [5], 
Н.П.  Шевченко [19], А. Джаннули [16] и 
В.В.  Василика [3], где затрагивается, в числе 
прочего, творчество гимнографов иконобор-
ческой и постиконоборческой эпохи, данная 
тема не поднимается.

Анализ. В Византии было шесть 
императоров-иконоборцев: Лев III (717–741), 
Константин V (741–775) и Лев IV (775–780), 
Лев V (813–820), Михаил II (820–829) и Фео-
фил (829–842), – по трое на каждый из двух 
периодов иконоборчества. На критику и ругань 
в их адрес не скупились ни православные 
хронисты, ни авторы житий исповедников 
иконопочитания, и можно было бы ожидать 
того же от гимнографов, прославлявших этих 
святых, – ведь именно императоры иниции-
ровали на государственном уровне гонения на 
иконопочитателей.

Однако при знакомстве с текстами служб 
мы обнаруживаем, что в некоторых из них 
царственные гонители святых даже не упомя-
нуты, а в других содержатся лишь невнятные 
намеки на них. Конечно, этот факт не удивляет, 
например, в службе св. патриарху Тарасию 
Константинопольскому (Минея, 25  февра-

ля), – ведь он не страдал от иконоборцев и 
его патриаршество пришлось на эпоху перво-
го восстановления иконопочитания, – или в 
службах св. Иоанникию Великому (Минея, 
AHG, 4 ноября), который не принимал актив-
ного участия в православном сопротивлении 
и не подвергся гонениям (подробнее см. [11, 
с. 233–237]). Но подобное умолчание может 
показаться странным в службах святым, ко-
торые немало пострадали от иконоборцев 
или даже были гонимы по прямому указу 
императора. Так, например, ни слова не ска-
зано об императорах-гонителях в службах 
исповедникам эпохи второго иконоборчества 
св. Макарию Пелекитскому (AHG, 18 авгу-
ста), св. Григорию Декаполиту (Минея, AHG, 
20  ноября), св. Никифору Мидикийскому 
(AHG, 4 мая). В  каноне подвергшемуся тогда 
же гонениям св. Прокопию Декаполиту (Ми-
нея, 28 февраля) сказано, что он «мужественно 
перенес натиск львов (λεόντων)» (песнь 3, 
тропарь 3 [21, τ. Γ´, σ. 678]) и «Господь по-
средством человекоубийства нечестивых 
(δυσσεβούντων μιαιφονίᾳ)» прославил его как 
мученика (п. 5, тр. 2 [21, τ. Γ´, σ. 679]), – но 
это можно счесть лишь смутным намеком на 
императора Льва  V. В  службе св. Георгию, 
епископу Митиленскому (славянская Минея, 
7 апреля) во 2-й стихире на «Господи, воз-
звах» гимнограф выражается тоже весьма 
общо: «...ты претерпел ярость гневающихся 
безумно нечестивых, которых ты увидел 
превозносящихся злочестиво и вновь люто и 
явно сокрушаемых промыслом» [7, Мёсzцъ 
а3прjллій, с.  64], – здесь под «нечестивыми», по-
видимому, имеются в виду все три императора 
второго периода иконоборчества, а также на-
мекается на их смерть и конец их «злочестия», 
то есть на Торжество православия в 843 г., до 
которого святой дожил. Посмотрим теперь, как 
изображены иконоборческие императоры в тех 
службах, где они упоминаются более ясно или 
непосредственно по имени.

***
Употребляемые далее сокращения для 

цитируемых служб (совпадение текстов служб 
в греческой и славянской печатных Минеях 
отмечено знаком *):

Андр. Критс. – Служба св. Андрею Крит-
скому (в Криси; τοῦ ἐν τῇ Κρίσει, ἐκ τῆς νήσου 



134

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Κρήτης) (17 октября, Минея* [21, τ. А´, σ.  442–
452; 7, Мёсzцъ nктw1врій, с. 287–299]).

Вас. Исп. – Служба св. Василию Исповед-
нику, спостнику св. Прокопия Декаполита 
(28 февраля, Минея* [21, τ. Г´, σ. 682–687; 7, 
Мёсzцъ феvруaрій, с. 407–413]).

Герм. Конст. – Служба св. Герману, 
патриарху Константинопольскому (12 мая, 
Минея* [21, τ. Е´, σ. 83–93; 7, Мёсzцъ мaій, 
с. 161–173]).

Евфим. Сард. – Служба св. Евфимию, 
архиепископу Сардскому (26 декабря, Минея* 
[21, τ. В´, σ. 680–683; 7, Мёсzцъ декeмврій, 
с.  523–528]).

Никиф. Конст. – Служба св. Никифору, 
патриарху Константинопольскому (13 марта, 
Минея [21, τ. Δ´, σ. 79–84; 7, Мёсzцъ мaртъ, 
с.  140–146]); в славянской и греческой Ми-
неях разные стихиры на вечерне, но один 
канон.

Ник. Мидик. – Служба св. Никите, игуме-
ну Мидикийскому (3 апреля, Минея* [21, τ.  Г´, 
σ. 238–244; 7, Мёсzцъ а3прjллій, с. 34–41], AHG 
[13, vol. VIII, р. 74–86]).

Стеф. Нов. – Служба св. Стефану Ново-
му (28 ноября, Минея* [21, τ. В´, σ. 305–316; 
7, Мёсzцъ ноeмврій, с. 593–595, 601–608], AHG 
[13, vol. III, р. 516–528]).

Стеф. Сугд. – Служба св. Стефану, епи-
скопу Сугдейскому (Сурожскому) (15 декабря, 
Минея [7, Мёсzцъ декeмврій, с. 251–269]); 
служба содержится в славянской Минее, 
в  греческой под этим числом помещена только 
служба св. Елевферию.

Феод. Нач. – Служба св. Феодору Начер-
танному (27 декабря, Минея* [21, τ. В´, σ.  694–
708; 7, Мёсzцъ декeмврій, с. 545–566]).

Феоф. Нач. – Служба св. Феофану На-
чертанному, епископу Никейскому (11 октя-
бря, Минея [21, τ. А´, σ. 383–393; 7, Мёсzцъ 
nктw1врій, с. 189–202]); в славянской и грече-
ской Минеях разные стихиры на вечерне, но 
один канон.

Феофил. Ник. – Служба св. Феофилакту, 
епископу Никомидийскому (8 марта, Ми-
нея* [21, τ. Δ´, σ. 42–47; 7, Мёсzцъ мaртъ, 
с.  71–77]).

Феоф. Сигр. – Служба св. Феофану Ис-
поведнику, игумену Сигрианскому (12 марта, 
Минея* [21, τ. Δ´, σ. 73–78; 7, Мёсzцъ мaртъ, 
с. 132–139]).

Далее при цитировании Минеи будет 
указываться только вышеуказанные сокра-
щения и номера страниц соответствующих 
томов греческого издания; я буду обращаться 
к церковнославянскому тексту только при 
отсутствии соответствующих отрывков в гре-
ческой Минее. При цитировании AHG будет 
указываться это издание и страницы соответ-
ствующего тома.

***
Гимнографы часто употребляют для 

обозначения императоров-иконоборцев слово 
«тиран» (ὁ τύραννος; на церковнославянском 
оно обычно передается как «мучитель»), 
прилагая к нему различные уничижительные 
эпитеты: «Благодать Всесвятого Духа... явила 
тебя победителем суемудрого тирана (τυράννου 
ματαιόφρονος)» (Вас. Исп., 683; канон, п. 1, 
тр. 2); «...победивший противодействие без-
божных тиранов (τῶν ἀθέων τυράννων)» (Вас. 
Исп., 685; канон, п. 6, тр. 2); «Ссылаемый по-
велением нечестивого тирана (τοῦ τυράννου 
τοῦ δυσσεβοῦς), преподобный, ты не обратил 
внимания на немощь плоти...» (Феоф. Сигр., 
75; канон, п. 4, тр. 3); «Зверски набросившись, 
тиран Лев (Λέων ὁ τύραννος) изгнал избран-
ных, не вынося взирания на почитаемые иконы 
Христовы, с ними и тебя, Феофан, он осудил на 
ссылку» (Феоф. Сигр., 74; канон, п. 1, тр.  3),  – 
здесь по имени упомянут император Лев V; 
«...в горьких изгнаниях и темнейших местах 
тебя заключил темнейший тиран со зверской 
жестокостью (ὁ σκοτεινότατος τύραννος... 
θηρῶν ὠμότητι)» (Ник. Мидик., 239; 3-я сти-
хира на «Господи, воззвах»); «...посрамил 
беззаконного тирана...» (в славянской Минее: 
«мучителя»; Стеф. Сугд., 255; седален по 1-й 
кафизме). Больше всего случаев употребления 
слова «тиран» содержится в одном из канонов 
св. Стефану Новому, самому известному му-
ченику эпохи первого иконоборчества: «Ты 
ниспроверг нечестивый образ мыслей тирана 
(φρόνημα τυράννου δυσσεβές) твердым испове-
данием твоим пред Богом, мудрый...» (Стеф. 
Нов., AHG, 520; канон, п. 4, тр. 3); «...тебя, 
мученик Стефан, твой ученик оклеветал перед 
тираном» (Стеф. Нов., AHG, 522; канон, п. 5, 
тр. 2); император сравнивается с ветхозавет-
ным царем Навуходоносором, «нечестивым 
тираном» (Стеф. Нов., AHG, 525; канон, п. 7, 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 135

Т.А. Сенина.  Изображение иконоборческих императоров в византийских службах

тр. 3); ученица Стефана Анна сочла «гнилы-
ми и шаткими замыслы тирана» (Стеф. Нов., 
AHG, 523; канон, п. 6, тр. 3).

В данном контексте «тиран» является 
не просто ругательством, но специальным 
термином, которым византийцы обозначали 
императора, получившего власть незаконно 
или пошедшего против законности и общего 
блага в какой-то момент своего царствования, 
предпочетшего соблюдению законов, в том 
числе церковных, личный произвол и, таким 
образом, извратившего природу царской вла-
сти; тиран оказывается антиподом законного 
императора (см., например: [6, с. 99–102]). 
Именно поэтому императоры, посягнувшие 
на признанные православными церковные 
догматы, переходили в разряд тиранов, а их 
правление вместо законного становилось 
«тираническим», что обозначалось глаголом 
τυραννεύω/τυραννέω, который также встречает-
ся в рассматриваемых службах: «Твердая вера 
твоя и сопротивление потрясла безрассудство 
тиранически правящих (τὰς τῶν τυραννούντων 
ἀνοίας)...» (Никиф. Конст., 82; канон, п. 6 
тр.  2). В каноне св. Никите Мидикийскому 
сказано еще жестче: «Ты явился победите-
лем демонов, преподобный, и тиранически 
правящих врагов (τυραννούντων ἐχθρῶν)...» 
(Ник. Мидик., AHG, 80; канон, п. 5, тр. 1), – 
под «врагами» тут можно подразумевать всех 
троих императоров второго иконоборчества, 
поскольку Никита, умерший в 824  г., застал 
царствование и Льва V, и Михаила ΙΙ, и в не-
котором смысле Феофила, который стал со-
правителем отца в 821 г.

«Врагом» император-иконоборец назы-
вается также в каноне св. патриарху Герману: 
«Отречься от всечтимого Христова изобра-
жения пагубнейший враг (ὁ δυσμενέστατος 
ἐχθρός) в безумии призвав, был открыто об-
личен твоими, прославленный, учениями, но, 
неизлечимо больной, не вразумился» (Герм. 
Конст., 87; канон, п. 4, тр. 2), – здесь имеется 
в виду Лев III, в чье царствование иконоборче-
ство в 730 г. впервые стало государственным 
исповеданием. На самом деле патриарх Герман 
не пошел на открытый конфликт со Львом III 
и не являлся таким твердым борцом с ико-
ноборчеством, каким его рисует позднейшая 
традиция, и, хотя был вынужден покинуть 
Константинопольскую кафедру, на которую 

взошел иконоборец Анастасий, окончил дни не 
в ссылке, а в своем имении (см.: [1, с. 20–22]), 
но служба ему воспроизводит тот миф, кото-
рый стал складываться в церковной среде по-
сле первого восстановления иконопочитания 
на II Вселенском соборе.

Соответственно, император-тиран явля-
ется беззаконным правителем, чьи повеления 
благочестивые не исполняют, а догматическое 
учение презирают и отвергают: «Законам по-
винуясь Владыки твоего, славный архиерей, 
ты не обратил внимания на законы безза-
конных (или: преступных) царей (παρανόμων 
βασιλέων)» (Феофил. Ник., 43; канон, п. 3, 
тр. 1); «...за Христа до крови твердо борол-
ся, опровергая безумие беззаконного судьи 
(παρανόμου δικαστοῦ), и поэтому, по повеле-
нию нечестивого царя (ἀσεβοῦς βασιλέως), 
тебе, отмеченный божественной благодатью, 
начертали надпись на лбу» (Феоф. Нач., 
384; 3-я стихира на «Господи, воззвах»); «...
беззаконник (ὁ παράνομος) умертвил тебя 
многообразными истязаниями» за поклонение 
иконам (Андр. Критс., 447; канон, п. 4, тр. 1); 
«Беззаконные люди, покоряясь беззакониям 
беззаконного царя (παρανομίαις παρανόμου 
βασιλέως), преподобный, безжалостно закида-
ли тебя камнями, как первомученика...» (Стеф. 
Нов., 305; 3-я стихира на «Господи, воззвах»); 
«К  ранам жительства на чужбине у тебя при-
бавились раны изгнания, преподобный, из-за 
жестокости беззаконно управляющего закон-
ным престолом (τοῦ παρανόμως διέποντος τὸν 
θρόνον τὸν ἔννομον), потрясающего священные 
законы веры и низвергшего непорочную икону 
Спасителя...» (Феод. Нач., 695; 1-я стихира на 
«Господи, воззвах»); «Охваченный любовью к 
вышнему царствию, ты мужественно, богонос-
ный, выказал пренебрежение к безрассудному 
мнению, повелениям и догматам земного царя 
(τοῦ ἐπὶ γῆς βασιλέως ἀλογίστου γνώμης καὶ 
προσταγμάτων καὶ δογμάτων... ἠλόγησας)» (Вас. 
Исп., 685; канон, п. 6, тр. 1); «Питая любовь к 
досточтимой иконе Христа и Родившей Его, 
блаженный, ты возненавидел нечестивый 
догмат нечестивого царя (βασιλέως δυσσεβοῦς 
τὸ δόγμα τὸ δυσσεβὲς)...» (Стеф. Нов., 308; 
канон, п. 3, тр. 2); «...пребыл непреклонен, с 
мужественным благоразумием сопротивляясь 
невежественным (или: глупым, бестолковым) 
царям (πρὸς βασιλεῖς σκαιοὺς)» (Феоф. Нач., 



136

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

392; канон, п. 9, тр. 1); «Получив на своем 
всесвященном и досточтимом лице надпись 
тиранов, мудрый, ты стираешь их ненавистные 
Богу и безбожные догматы...» (Феоф. Нач., 
389; канон, п. 6, тр. 3). 

В службе св. Андрею говорится: «В тем-
ницу беззаконник (ὁ ἄνομος) тебя посадил…» 
(Андр. Критс., 448; канон, п. 6, тр. 1), – перед 
нами явная отсылка к пророчеству о явлении 
антихриста в конце времен (ср. 2 Фес. 2:8). 
Сравнение императоров-иконоборцев с анти-
христом было обычным в иконопочитатель-
ской среде, причем было более характерным 
для тех, кто вину за распространение иконо-
борческой ереси возлагали прежде всего на 
императоров ([1, с. 117–127]; но см. также: 
[10, с. 64–70]).

Святые исповедники всегда успешно 
противостоят императору-еретику, не поддава-
ясь на его хитрости и обличая его неправослав-
ные догматы: «Глупыми изысканиями хитрец 
(ὁ δολιόφρων), помрачаемый умом, пытался 
ограбить тебя, украшаемого великолепием 
догматов; но он навлек на себя насмешки, ис-
полнившись стыда, благодаря твоему, мудрый, 
дерзновению» (Андр. Критс., 450; канон, 
п.  7, тр. 2); «…обличил царя, не захотевшего 
поклоняться образу Христа Бога…» (Стеф. 
Сугд., 253; славник на стиховне на вечерне; 
ср. 252, 5-я стихира на «Господи, воззвах»); 
«...став крепко сопротив иконоукорителя...» 
(Стеф. Сугд., 254; тропарь); «...обличив не-
верного царя» (Стеф. Сугд., 260; 2-й канон, 
п.  4, тр. 1; ср. также 261, п. 5, тр. 2; 263, икос). 
«Изобретатель злодейства» (ὁ κακίας εὐρετής) 
(Стеф. Нов., 311; канон, п. 6, тр. 1) не в силах 
одолеть твердость святого, и ему остается 
лишь послать его в тюрьму: «Железом... свя-
зав, безумец (ὁ παράφρων) отправляет тебя в 
заточение...» (Стеф. Нов., 308; канон, п. 3, 
тр. 3).

Исходя из упомянутого различия между 
законным императором и тираном, византий-
цы не считали грехом свержение тирана, что 
подтверждает и гимнография. Так, в службе 
св. Никите Мидикийскому есть указание на 
убийство Льва V, причем утверждается, что 
его смерть стала результатом молитв ис-
поведника: «Твоя добродетельность в высшей 
степени смирила в прах жестокость тирана 
(τυράννου τὴν ὠμότητα), сильными молитвами 

его умертвив: ибо Господь умеет творить волю 
боящихся Его» (Ник. Мидик., 243; канон, п. 7, 
тр. 2). Иконопочитатели, терпевшие сильные 
гонения при Льве V, ликовали, когда он был 
убит; общее тогдашнее настроение можно 
ощутить в письмах св. Феодор Студита, кото-
рый, узнав о смерти императора, с восторгом 
сообщал другим исповедникам эту новость, 
говоря, что Бог услышал молитвы гонимых 
и сокрушил «нечестивца» и «врага» (см.: [20, 
Ep. 417, 421, 422]).

В службе самому Феодору Студиту 
(Минея*, 11 ноября) сказано, что он «попрал 
наглость тиранов (τυράννων θράσος)» (Канон, 
п. 4, тр. 2 [21, τ. В´, σ. 114]). Как ни удивитель-
но, это единственное упоминание императоров 
в службе св. Феодору, хотя в эпоху второго 
иконоборчества он был признанным главой 
православного сопротивления и в царствова-
ние Льва V подвергался вместе с монахами 
Студийской обители гонениям более суровым, 
чем большинство прочих исповедников (см.: 
[10, с. 43–74, 89]).

Впрочем, хотя деятельность св. Мефо-
дия, после смерти Феодора в 826 г. набрав-
шего влияние среди исповедников и после 
восстановления иконопочитания ставшего 
патриархом Константинопольским (см.: [10, 
с. 93–102, 114–130]), тоже весьма раздража-
ла императоров и привела к длительному и 
суровому заточению святого, в службах ему 
(14 июня, разные службы в греческой и сла-
вянской Минеях и канон в AHG) они тоже упо-
минания не удостоились. Служба в славянской 
Минее много говорит о гонениях и борьбе с 
ересью и еретиками, но императоры там не 
упомянуты; интересно отметить, что зато 
упомянут главный иконоборческий богослов 
IX в. и последний иконоборческий патриарх 
Иоанн Грамматик, названный данным ему 
иконопочитателями прозвищем «Ианний»: 
«как лев, рыком премудрых учений твоих ты 
[Мефодий] привел в ужас Ианния, лживого 
лиса» (1-я стихира на «Господи, воззвах» [7, 
Мёсzцъ їyній, с. 174], – это намек на Торжество 
православия, когда Иоанн был низложен с 
патриаршества и осужден как еретик. В AHG 
опубликован канон Мефодию, написанный его 
младшим современником и почитателем св. 
патриархом Фотием, но в нем смутный намек 
на императоров-иконоборцев можно увидеть 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 137

Т.А. Сенина.  Изображение иконоборческих императоров в византийских службах

лишь в словах: «ты, по пророку, сокрушил 
зубы львов (Пс. 57:7)» [13, vol. X, р. 61]. Един-
ственное прямое упоминание императоров в 
службах Мефодию мы находим в греческой 
минее: «В чины иереев, сонмы подвижников 
и хоры мучеников ты вписан, за Христа до 
крови твердо боровшийся, беззаконного судьи 
безумие всецело опровергая и повелениям не-
честивого царя (ἀσεβοῦς βασιλέως) в могиле за-
ключенный, богоносный отец, ты сохранился 
незапятнанным» (3-я стихира на «Господи, 
воззвах» [21, τ. Е´, σ. 286]), – под «нечестивым 
царем» здесь подразумевается Михаил II, под-
вергший Мефодия суровому заточению за то, 
что тот, при Льве V уехав в Рим, настроил папу 
Пасхалия против византийских иконоборцев 
[1, с. 83–84].

Поскольку императоры Лев III и Лев V 
стояли при начале соответственно первого 
и второго периодов иконоборчества и были 
тезками, гимнографы именно их чаще всего 
упоминают по имени, обыгрывая его «звери-
ные» коннотации. 

Впрочем, Лев III упомянут по имени 
только в службе св. патриарху Герману: 
«Преисполненный нечестия образ мыслей 
Льва, ты, Герман, решительно отверг: ибо он, 
жалкий, отрекся от поклонения досточтимым 
иконам Христа и всех святых, но твоими, 
богом явленный, словами был обличен и, как 
безумный (ἄνους), оставался безрассудным 
(ἀνόητος)» (Герм. Конст., 83; 1-я стихира на 
«Господи, воззвах»); «Лев безбожный (ἄθεος), 
ненавистный Богу зверь, Антихриста предте-
ча, отвергнув поклонение иконе Христовой, 
преподобный, был изгнан от наследия вер-
ных; посему мы просим тебя: как его (тогда, 
так) молитвами твоими (и) нынешнее уйми 
смятение» (Герм. Конст., 83; 2-я стихира на 
«Господи, воззвах»); «Опровержения речей 
твоих, мудрый, опасаясь, звероименный 
(θηριώνυμος) и зверообразный умом сводит 
тебя с престола священного...» (Герм. Конст., 
87; канон, п.  4, тр. 3).

Упоминания Льва V более многочислен-
ны: «Отвергнув нечестивые догматы Льва, 
ты весьма благочестиво утвердил священные 
законы (или: древние установления; τοὺς 
θεσμούς) Церкви...» (Феоф. Сигр., 74; канон, 
п. 3, тр. 2); «...ты обличил нечестивого Льва, 
неистовствовавшего против Спасителя (τὸν 

δυσσεβῆ Λέοντα λυττήσαντα κατὰ τοῦ Σωτῆρος)» 
(Евфим. Сард., 680; канон, п. 3, тр. 2); «Духов-
ной мудрость и усердием рассуждения ты по-
срамил нечестивого Льва (τὸν δυσσεβῆ Λέοντα) 
священнейшими твоими догматами» (Феод. 
Нач., 699; канон, п. 3, тр. 3); «Ты блистательно 
подвизался, преподобный Василий, порицая 
неукротимую дерзость и безрассудное мнение 
Льва (τοῦ Λέοντος ἐκφαυλίσας τὸ ἀμείλικτον 
θράσος καὶ γνώμην τὴν ἀγνώμονα)» (Вас. Исп., 
685; канон, п. 5, тр. 1); «ты победил умопо-
стигаемого дракона и чувственно воспри-
нимаемого льва (τὸν αἰσθητὸν λέοντα)» (Вас. 
Исп., 683; канон, п. 3, тр. 2); «...яростью львов 
изгоняемый» (θυμῷ λεόντων ἐξοριζόμενος) 
(Феоф. Сигр., 73; 2-я стихира на «Господи, 
воззвах»); «От престола и славы и от паствы 
твоей изгнанный, преподобный, чинящей на-
силие рукой губительных зверей ереси (χειρὶ 
βιαίᾳ τῶν τῆς αἱρέσεως θυμοφθόρων θηρίων)...» 
(Никиф. Конст., 80; канон, п. 1, тр. 4).

Лев IV и Михаил II, как не преследо-
вавшие иконопочитателей, не упоминаются 
в службах, зато главный гонитель и богослов 
первого иконоборчества Константин V назы-
вается только уничижительными прозвищами: 
«...без страха сопротивляясь Дерьмоименному 
(на церковнославянском: «гноеименному»), 
проповедал почитание Христова образа...» 
(Андр. Критс., седален после 3-й песни кано-
на в славянской минее [7, Мёсzцъ nктw1врій, 
с.  291]); «...не устрашившись угроз Дерь-
моименного (на церковнославянском: «гное-
тезнаго»), ты умертвил его духовным мечом» 
(Стеф. Сугд., 268; 2-я стихира на «Хвалите»); 
«Всезлейшего Мамону (Μαμωνᾶν), несчастно 
заболевшего ересью, ты с дерзновением обли-
чил...» (Андр. Критс., 447; канон, п. 4, тр. 3). 
Прозвище «Дерьмоименный» (Κοπρώνυμος) 
было связано с легендой о том, что Константин 
при крещении якобы испражнился в купель, 
что предвещало его будущее нечестие (под-
робнее см.: [15, p. 169–175]). Прозвище «Ма-
мона», данное Константину св. патриархом 
Никифором, восходит к евангельским словам 
Христа о невозможности служить двум госпо-
дам, «Богу и мамоне» (Мф. 6:24; Лк. 16:13), 
и, таким образом, намекает на невозмож-
ность для истинного верующего подчиняться 
императору-иконоборцу (подробнее см.: [1, 
с. 123–124]).



138

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Что касается последнего императора-
иконоборца Феофила, то он по имени не упо-
минается нигде, что не удивительно, так как 
его посмертная реабилитация смягчила отно-
шение к нему в последующей православной 
традиции (см.: [2, с. 63–77; 10, с. 114–130]). 
А. Маркопулос, перечисляя враждебные к 
Феофилу источники IX в. [17, p. 41], не упо-
минает гимнографов; однако агрессивные вы-
пады против него в гимнографии встречаются. 
В службе св. Евфимию, который умер после 
бичевания в правление Феофила, император 
объединен с другим царственным гонителем 
эпохи второго иконоборчества – Львом V, 
также не названным: «...ныне ты стал еще 
блистательнее, Евфимий, до крови противо-
став богоненавистным царям (πρὸς βασιλεῖς 
θεοστυγεῖς)» (Евфим. Сард., 682; канон, п. 8, 
тр. 2; подробнее об этой службе и ее соотно-
шении с житием святого см.: [12, с. 411–417]). 
Прямому поношению Феофил подвергнут в 
службах братьям Феофану и Феодору Начер-
танным, которые были бичеваны и получили 
на лбу уничижительную татуировку по его 
приказу (подробнее см.: [18]), причем здесь 
образ Феофила несколько отличается от изо-
бражения других императоров-иконоборцев. 
Помимо обычных обвинений в тирании, 
безумии, беззаконии, нечестии, жестокости и 
невежестве (цитаты см. выше), подчеркивается 
«варварская» натура императора: «Не имея что 
возразить на твои, преподобный, учения, ис-
полненный варварского насилия (ὁ βαρβαρικῆς 
βίας ἔμπλεως) обращается к истязаниям» 
(Феод. Нач., 698; канон, п. 3, тр. 1); св. Феодор 
страдает за иконы «из-за фракийской дикости 
и варварской дерзости» (Θρᾳκὸς ἀγριότητι καὶ 
βαρβαρικῇ ἰταμότητι)» (Феод. Нач., 700; канон, 
п. 4, тр. 1) и прославляется как «низвергший 
грубость гонителя (τοῦ διώκτου τὴν ἀγριότητα)» 
(Феод. Нач., 705; канон, п. 9, тр. 1); св. Фео-
фан не подчиняется императору: «Высшую 
справедливость истины отеческих законов 
неся, всеблаженный, ты оплевал безрассудное 
повеление царствующего (βασιλεύοντος), уни-
чтожающего образ Господа...» (Феоф. Нач., 
391; канон, п. 8, тр.  1). Обвинение в варвар-
стве, возможно, являются отражением того 
впечатления, которое произвела на иконопочи-
тателей необычная кара в виде татуировки на 
лбу, выдуманная Феофилом для Начертанных 

братьев. Также надо отметить, что канон св. 
Феодору написан его братом Феофаном, от 
которого трудно ожидать снисхождения к их 
гонителю, тем более, что Феодор умер в ссыл-
ке, лишь немного не дожив до восстановления 
иконопочитания. Показательно, что хронист 
Х в. рассказывает о том, как во время обеда в 
честь праздника восстановления иконопочита-
ния, который давала во дворце вдова Феофила 
императрица Феодора и куда были приглашены 
исповедники, именно Феофан Начертанный, 
«нисколько не стесняясь и не вспомнив о приня-
тых решениях» о прощении Феофила, заявляет, 
что они с братом будут судиться с императором 
«на неподкупном суде Божием»; реплика Фео-
фана вызвала скандал, и патриарху Мефодию 
пришлось успокаивать Феодору и уверить ее, 
что все решения о Феофиле остаются в силе, 
а на противников его прощения не стоит об-
ращать внимание [8, с. 107–108 (кн. 4, § 11)].

Выводы. В изображении гимнографов 
император-иконоборец – это беззаконный 
тиран, гонитель святых, безбожный и нечести-
вый, суемудрый и невежественный, зверонрав-
ный и жестокий, наглый и дерзкий, безумный 
и безрассудный, неизлечимо больной ересью, 
его учения и он сам ненавистны Богу; святые 
исповедники всегда успешно противостоят 
ему и отвергают его указы и догматы. Наи-
более одиозными фигурами из шести иконо-
борческих императоров в гимнографических 
текстах оказываются Лев III и Лев V, а также 
Константин V; Феофил подвергается поноше-
ниям в службах Феофану и Феодору Начертан-
ным, но по имени не называется. 

В целом это соответствует картине, ко-
торую можно видеть в иконопочитательской 
литературе других жанров, прежде всего в 
агиографии: главными антигероями там ста-
новятся обычно Константин V и Лев V, в чье 
царствование гонения на иконы принимали 
наибольший размах и жестокость, а также 
Лев ΙΙΙ, при котором иконоборчество впервые 
стало государственными исповеданием. Имен-
но эти императоры в качестве антагонистов 
исповедников иконопочитания названы в 
Житии св. Никифора Севазийского, которое 
представляет собой хороший пример того, 
как стала восприниматься иконоборческая 
эпоха рядовыми византийцами, в том числе 
монахами, спустя примерно столетие после 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 139

Т.А. Сенина.  Изображение иконоборческих императоров в византийских службах

ее окончания (см.: [9]). С названными тремя 
императорами данное житие связывает и 
начало, и распространение иконоборческой 
ереси, изображая иконоборческий конфликт 
как эпическую битву между императорами-
еретиками и православной Церковью в лице 
епископов, священников и монахов. Учитывая, 
что гимнографические тексты из года в год 
употреблялись за общественным богослуже-
нием и доходили до слуха самых широких масс 
верующих, они, конечно, внесли существен-
ный вклад и в распространение иконопочита-
тельских мифов вроде легенды об осквернении 
купели Константином V или мифа о стойком 
противлении иконоборчеству со стороны па-
триарха Германа и большинства верующих, и 
в формирование образа иконоборческой эпохи 
в умах византийцев.

ПРИМЕЧАНИЯ

	 1	Здесь и далее даты памяти святых указаны 
по юлианскому календарю.
	 2	В греческой минее под этой датой находится 
служба мученику Каллиопию.
	 3	Здесь и далее для большей понятности пере-
вожу цитаты с церковнославянского на русский.
	 4	Служба, таким образом, подтверждает 
данные Жития свв. Давида, Симеона и Георгия 
Митиленских (см.: [4, с. 430]); впрочем, вероятно, 
на этом житии она и основана.
	 5	Преподобномученик, отличен от св. Андрея, 
архиепископа Критского, автора Великого покаян-
ного канона.
	 6	Стоит отметить, что этот канон св. Феофи-
лакту Никомидийскому, созданный св. Феофаном 
Начертанным, мог быть написан еще в иконобор-
ческую эпоху. Феофилакт скончался между 818 и 
843 гг., но точная дата его смерти неизвестна (см.: 
[4, с. 229–231]). В каноне ему есть такие слова: 
«За нами, поющими тебя, блаженный, надзирай, 
избавляя от искушений и опасностей, разбивая ере-
тические ловушки» (Феофил. Ник., 46; канон, п. 9, 
тр. 2), – что может указывать на время до Торжества 
православия и подтверждать сообщения его Жития 
о том, что святой не дожил до восстановления ико-
нопочитания [4, с. 240–241], причем, что важно, это 
указание гимнографа-современника.
	 7	Или: «заштукатуриваешь, покрываешь 
известью» (ἐξαλείφεις), – намек на иконоборцев, 
заштукатуривавших иконы.
	 8	Ср.: Пс. 144:19.
	 9	Это явствует из акростиха канона: «Сплетаю 
тебе, брат, законные (или: родные, γνησίους) похва-

лы», а также из 3-го тропаря 9-й песни, где Феофан 
просит брата молиться о том, чтобы «как пожившие 
вместе, мы вместе улучили обожение» (имеется в 
виду – в царствии небесном) (Феод. Нач., 705).

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

	 1.	Афиногенов, Д. Е. Константинопольский 
Патриархат и иконоборческий кризис в Византии 
(784–847) / Д. Е. Афиногенов. – М. : Индрик, 1997. – 
224 с.
	 2.	Афиногенов, Д. Е. «Повесть о прощении 
императора Феофила» и Торжество Православия  
/ Д. Е. Афиногенов. – М. : Индрик, 2004. – 192 с. – 
(Scrinium Philocalicum ; vol. IV).
	 3.	Василик, В. В. Церковь и Империя в 
византийских церковно-поэтических памятниках 
/ В. В.  Василик. – СПб. : Алетейя, 2016. – 640 с. – 
(Новая Византийская библиотека. Исследования).
	 4.	Жития византийских святых эпохи ико-
ноборчества / общ. ред. Т. А. Сениной (монахини 
Кассии). – СПб. : Квадривиум : Алетейя, 2015. – 
Т. I. – xxviii, 804 с. – (Byzantina).
	 5.	Каждан, А. П. История византийской 
литературы (650–850 гг.) / А. П. Каждан ; в сотр. с 
Л. Ф. Шерри и Х. Ангелиди ; пер. с англ. А. А.  Бело-
зеровой [и др.]. – СПб. : Алетейя, 2002. – 529  с.  – 
(Византийская библиотека. Исследования).
	 6.	Курбатов, Г. Л. Политическая теория в 
ранней Византии. Идеология императорской власти 
и аристократическая оппозиция / Г. Л. Курбатов 
//  Культура Византии. IV – первая половина VII  в. 
/ отв. ред. З. В. Удальцова. – М. : Наука, 1984. – 
С.  98–118.
	 7.	Минjа. – Кjевъ : Кіево-Печeрскаz лaвра, 
¤аt§г.  – Мёсzцъ nктw1врій. – 688 с. ; Мёсzцъ 
ноeмврій. – 752 с. ; Мёсzцъ декeмврій. – 672 с. ; 
Мёсzцъ феvруaрій. – 494 с. ; Мёсzцъ мaртъ. – 415 с. ; 
Мёсzцъ а3прjллій. – 304 с. ; Мёсzцъ мaій. – 575 с.  ; 
Мёсzцъ їyній. – 591 с. – Репр. изд. 1893 г. – М. : 
Правило веры, 1997.
	 8.	Продолжатель Феофана. Жизнеописания 
византийских царей / изд. подг. Я. Н. Любарский.  – 
СПб. : Алетейя, 2009. – 400 с. – (Византийская 
библиотека. Источники).
	 9.	Сенина, Т. А. (монахиня Кассия). Житие 
св. Никифора Севазийского как иллюстрация 
восприятия иконоборческой эпохи византийцами 
в позднейшее время (с приложением перевода 
Жития) / Т. А. Сенина // Вестник Волгоградского 
государственного университета. Серия 4, История. 
Регионоведение. Международные отношения. – 
2019. – Т. 24, № 6. – С. 284–296. – DOI: https://doi.
org/10.15688/jvolsu4.2019.6.22
	 10.	Сенина, Т. А. (монахиня Кассия). Иконо-
почитатели и иконоборцы IX столетия / Т.  А.  Се-



140

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

нина // Жития византийских святых эпохи иконо-
борчества. Т. I / общ. ред. Т. А. Сениной (монахини 
Кассии). – СПб. : Квадривиум : Алетейя, 2015.  – 
С.  3–130. – (Byzantina).
	 11.	Сенина, Т. А. (монахиня Кассия). «Не 
избитые за Христа»: изображение антииконобор-
ческого сопротивления в житиях св. Иоанникия 
и св. Петра Атройского / Т. А. Сенина // Вестник 
Волгоградского государственного университета. 
Серия  4, История. Регионоведение. Международ-
ные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 231–242.  – 
DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.18
	 12.	Сенина, Т. А. (монахиня Кассия). Не-
сколько замечаний по поводу Жития св. Евфимия 
Сардского / Т. А. Сенина // Scrinium. Journal of 
Patrology, Critical Hagiography, and Ecclesiastical 
History. – 2006. – Vol. 2. – Р. 408–417.
	 13.	Analecta hymnica Graeca e codibus eruta 
italiae inferioris. Vol. III. Canones Novembris 
/  ed.  A. Komines. – Roma : Istituto di studi bizantini 
e neoellenici : Università di Roma, 1972. – XI, 647 p.; 
Vol. VIII. Canones Aprilis / ed. C. Nikas. – 1970. – X, 
456 p.; Vol. X. Canones Iunii / ed. A. Longo. – 1972.  – 
XI, 426 p.
	 14.	Brubaker, L. Byzantium in the Iconoclastic 
Era, c. 680–850. A History / L. Brubaker, J. Haldon. – 
Cambridge : Cambridge University Press, 2011. – xxiv, 
918 p.
	 15.	Gero, S. Byzantine Iconoclasm during the 
Reign of Constantine V, with Particular Attention to the 
Oriental Sources / S. Gero. – Louvain : Peeters Publ., 
1977. – 192 p. – (Corpus Scriptorum Christianorum 
Orientalium ; vol. 384 ; Subsidia ; vol. 52).
	 16.	Giannouli, A. Byzantine Hagiography and 
Hymnography : An Interrelationship / A. Giannouli 
// The Ashgate Research Companion to Byzantine 
Hagiography / ed. by S. Efthymiadis. – Vol. II : Genres 
and Contexts. – Farnham : Ashgate Publ., 2014. – 
P.  285–312. – (Ashgate Research Companion).
	 17.	Markopoulos, A. The Rehabilitation of the 
Emperor Theophilos / A. Markopoulos // Byzantium 
in the Ninth Century. Dead or Alive? Papers from the 
Thirtieth Spring Symposium of Byzantine Studies, 
Birmingham, March 1996 / ed. by L. Brubaker. – 
Aldershot : Ashgate, 1998. – P. 37–49.
	 18.	Sénina, T. A. (moniale Kassia). La confession 
de Theophane et Theodore les Graptoi: remarques 
et précisions / T. A. Senina // Scrinium. Journal of 
Patrology, Critical Hagiography, and Ecclesiastical 
History. – 2008. – Vol. 4. – P. 260–298.
	 19.	Ševčenko, N. P. Canon and Calendar: The 
Role of a Ninth-Century Hymnographer in Shaping the 
Celebration of the Saints / N. P. Ševčenko // Byzantium 
in the Ninth Century. Dead or Alive? Papers from the 
Thirtieth Spring Symposium of Byzantine Studies, 
Birmingham, March 1996 / ed. by L. Brubaker. – 

Aldershot ; Hampshire : Routledge Publ., 1998. – 
P.  101–114.
	 20.	Theodori Studitae Epistulae. In 2 vols. 
Vol.  2. Textum epp. 71–564 et indices continens / rec. 
G.  Fatouros. – Berlin ; New York : W. de Gruyter, 
1992. – 189–1007 p. – (Corpus Fontium Historiae 
Byzantinae. Series Berolinensis ; vol. 31.2).
	 21.	Μηναῖα τοῦ ὅλου ἐνιαυτοῦ. Τ. Α´. Σεπτεμβρίου 
καὶ Ὀκτωβρίου μηνῶν. – Ἐν Ρώμῃ : [χ.ε.], 1888. – 
578 σ. ; Τ. Β´. Νοεμβρίου καὶ Δεκεμβρίου μηνῶν. – 
1889. – 740 σ. ; Τ. Γ´. Ἰαννουαρίου καὶ Φεβρουαρίου 
μηνῶν. – 1896. – 700 σ. ; Τ. Δ´. Μαρτίου καὶ Ἀπριλίου 
μηνῶν. – 1898. – 419 σ. ; Τ. Ε´. Μαΐου καὶ Ἰουνίου 
μηνῶν. – 1900. – 413 σ.

REFEREnCES

	 1.	 Afinogenov D.E. Konstantinopolskiy 
Patriarkhat i ikonoborcheskiy krizis v Vizantii (784–
847) [Patriarchate of Constantinople and Iconoclast 
Crisis in Byzantium (784–847)]. Moscow, Indrik Publ., 
1997. 224 p.
	 2.	 Afinogenov D.E. «Povest o proshchenii 
imperatora Feofila» i Torzhestvo Pravoslaviya [Tale 
of Forgiveness of the Emperor Theophilus and the 
Triumph of Orthodoxy]. Moscow, Indrik Publ., 2004. 
192 p. (Scrinium Philocalicum; vol.  IV).
	 3.	 Vasilik V.V. Tserkov i Imperiya v vizantiyskikh 
tserkovno-poeticheskikh pamyatnikakh [The Church 
and Empire in the Byzantine Ecclesiastic Poetry]. 
Saint Petersburg, Aletheia Publ., 2016. 640 p. (Novaya 
Vizantiyskaya biblioteka. Issledovaniya [New 
Byzantine Library. Studies]).
	 4.	 Senina T.A. (nun Kassia), ed. Zhitiya 
vizantiyskikh svyatykh epokhi ikonoborchestva [Lives 
of Byzantine Saints of the Iconoclastic Epoch]. Saint 
Petersburg, Kvadrivium Publ.; Aletheia Publ., 2015, 
vol. 1. xxviii, 804 p. (Byzantina).
	 5.	 Kazhdan A.P., Sherry L.F., Angelidi Ch.; 
Belozerova A.A. et al., eds. Istoriya vizantiyskoy 
literatury (650–850 gg.) [A History of Byzantine 
Literature. 650–850]. Saint Petersburg, Aletheia Publ., 
2002. 529 p. (Vizantiyskaya biblioteka. Issledovaniya 
[Byzantine Library. Studies]).
	 6.	 Kurbatov G.L. Politicheskaya teoriya v 
ranney Vizantii. Ideologiya imperatorskoy vlasti i 
aristokraticheskaya oppozitsiya [Political Theory in 
Early Byzantium. The Ideology of Imperial Power and 
Aristocratic Opposition]. Udaltsova Z.V., ed. Kultura 
Vizantii. IV – pervaya polovina VII v. [Culture of 
Byzantium. The 4th – the First Half of the 7th Centuries]. 
Moscow, Nauka Publ., 1984, pp. 98-118.
	 7.	 Minia [The Menaion]. Reprint 1893. Moscow, 
Pravilo very Publ., 1997.
	 8.	 Lyubarskiy Ya.N., ed. Prodolzhatel Feofana. 
Zhizneopisaniya vizantiyskikh tsarey [Theophanes 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 141

Т.А. Сенина.  Изображение иконоборческих императоров в византийских службах

Continuatus. Biographies of the Byzantine Kings]. 
Saint Petersburg, Aletheia Publ., 2009. 400 p. 
(Vizantiyskaya biblioteka. Istochniki [Byzantine 
Library. Sources]).
	 9.	 Senina T.A. (nun Kassia). Zhitiye sv. 
Nikifora Sevaziyskogo kak illyustratsiya vospriyatiya 
ikonoborcheskoy epokhi vizantiytsami v pozdneysheye 
vremya (s prilozheniyem perevoda Zhitiya) [Life 
of Saint Nikephoros of Sebaze as an Illustration 
of the Perception of the Iconoclastic Era by the 
Byzantines in Later Times (Including Russian 
Translation of the Life)]. Vestnik Volgogradskogo 
gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. 
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya 
[Science Journal of Volgograd State University. 
History. Area Studies. International Relations], 
2019, vol. 24, no. 6, pp. 284-296. DOI: https://doi.
org/10.15688/jvolsu4.2019.6.22
	 10.	 Senina T.A. (nun Kassia). Ikonopochitateli i 
ikonobortsy IX stoletiya [Iconophiles and Iconoclasts of 
the 9th Century]. Senina T.A. (nun Kassia), ed.  Zhitiya 
vizantiyskikh svyatykh epokhi ikonoborchestva. T. I 
[Lives of Byzantine Saints of the Iconoclastic Epoch. 
Vol. I]. Saint Petersburg, Kvadrivium Publ.; Aletheia 
Publ., 2015, pp. 3-130. (Byzantina).
	 11.	 Senina T.A. (nun Kassia). «Ne izbityye 
za Khrista»: izobrazheniye antiikonoborcheskogo 
soprotivleniya v zhitiyakh sv. Ioannikiya i sv. Petra 
Atroyskogo [“Not Flogged for Christ”: Representation 
of Anti-Iconoclastic Resistance in the Lives of St. 
Ioannikios the Great and St. Peter of Atroa]. Vestnik 
Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. 
Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye 
otnosheniya [Science Journal of Volgograd State 
University. History. Area Studies. International 
Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 231-242. DOI: 
https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.18
	 12.	 Senina T.A. (nun Kassia).  Neskolko 
zamechaniy po povodu Zhitiya sv. Evfimiya Sardskogo 
[A Few Comments on the Life of St. Euthymius of 
Sardis]. Scrinium. Journal of Patrology, Critical 
Hagiography, and Ecclesiastical History, 2006, vol.  2, 
pp. 408-417.
	 13.	 Analecta hymnica Graeca e codibus eruta italiae 
inferioris. Komines A., ed. Vol. III. Canones Novembris. 
Roma, Istituto di studi bizantini e neoellenici; Università 
di Roma, 1972. XI, 647 p.; Nikas C., ed. Vol. VIII. 

Canones Aprilis. 1970. X, 456  p.; Longo A., ed. Vol.  X. 
Canones Iunii. 1972. XI, 426 p.
	 14.	 Brubaker L., Haldon J. Byzantium in the 
Iconoclastic Era, С. 680–850. A History. Cambridge, 
Cambridge University Press, 2011. xxiv, 918 p.
	 15.	 Gero S. Byzantine Iconoclasm Вuring the 
Reign of Constantine V, with Particular Attention to 
the Oriental Sources. Louvain, Peeters Publ., 1977. 
192 p. (Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium; 
vol.  384; Subsidia; vol. 52).
	 16.	 Giannouli A. Byzantine Hagiography and 
Hymnography. An Interrelationship. Efthymiadis S., 
ed. The Ashgate Research Companion to Byzantine 
Hagiography. Vol. II: Genres and Contexts. Farnham, 
Ashgate Publ., 2014, pp. 285-312. (Ashgate Research 
Companion).
	 17.	 Markopoulos A. The Rehabilitation of the 
Emperor Theophilos. Brubaker L., ed. Byzantium in the 
Ninth Century. Dead or Alive? Papers from the Thirtieth 
Spring Symposium of Byzantine Studies, Birmingham, 
March 1996. Aldershot, Ashgate, 1998, pp. 37-49.
	 18.	 Sénina T.A. (moniale Kassia). La confession 
de Theophane et Theodore les Graptoi: remarques et 
précisions. Scrinium. Journal of Patrology, Critical 
Hagiography, and Ecclesiastical History, 2008, vol.  4, 
pp. 260-298.
	 19.	 Ševčenko N.P. Canon and Calendar: The Role 
of a Ninth-Century Hymnographer in Shaping the 
Celebration of the Saints. Brubaker L., ed. Byzantium 
in the Ninth Century. Dead or Alive? Papers from 
the Thirtieth Spring Symposium of Byzantine Studies, 
Birmingham, March 1996. Aldershot; Hampshire, 
Routledge Publ., 1998, pp. 101-114.
	 20.	 Fatouros G., ed. Theodori Studitae Epistulae. 
In 2 vols. Vol. 2. Textum epp. 71–564 et indices 
continens. Berlin; New York, W. de Gruyter, 1992. 
189-1007 p. (Corpus Fontium Historiae Byzantinae. 
Series Berolinensis; vol. 31.2).
	 21.	 Mēnaia tou olou eniautou [The Menaion for 
the Whole Year]. Vol. 1. Septembriou kai Oktōbriou 
mēnōn [September and October]. Rome, s.n., 1888. 
578 p.; Vol. 2. Noembriou kai Dekembriou mēnōn 
[November and December]. 1889. 740 p.; Vol. 3. 
Iannouariou kai Febrouariou mēnōn [January and 
February]. 1896. 700 p.; Vol. 4. Martiou kai Apriliou 
mēnōn [March and April]. 1898. 419 p.; Vol. 5. Maïou 
kai Iouniou mēnōn [May and June]. 1900. 413 p.



142

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Information About the Author
Tatiana A. Senina (nun Kassia), Candidate of Sciences (Philosophy), Editor-in-Chief, Saint 

Petersburg State University of Aerospace Instrumentation, Bolshaya Morskaya St, 67, 190000 Saint 
Petersburg, Russian Federation; Associate Research, Sociological Institute, Federal Center of Theoretical 
and Applied Sociology of the Russian Academy of Sciences, 7-ya Krasnoarmeyskaya St, 25/14, 190005 
Saint Petersburg, Russian Federation, mon.kassia@gmail.com, https://orcid.org/0000-0001-8120-3499

Информация об авторе

Татьяна Анатольевна Сенина (монахиня Кассия), кандидат философских наук, ведущий 
редактор, Санкт-Петербургский государственный университет аэрокосмического приборостроения, 
ул. Б. Морская, 67, 190000 г. Санкт-Петербург, Российская Федерация; ассоциированный научный 
сотрудник, Социологический институт Федерального научно-исследовательского социологического 
центра РАН, ул. 7-я Красноармейская, 25/14, 190005 г. Санкт-Петербург, Российская Федерация, 
mon.kassia@gmail.com, https://orcid.org/0000-0001-8120-3499



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 143


 Щ

ук
ин

 Т
.А

., 
20

22
ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ



www.volsu.ru 

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.11

UDC 1(100)(091)	 Submitted: 15.06.2021
LBC 87.3(0)44-03	 Accepted: 06.06.2022

GREGORY PALAMAS’ CRITICISM OF PLATO’S IDEAS 1

Timur A. Schukin
Sociological Center of the Russian Academy of Sciences, Saint Petersburg, Russian Federation

Abstract. Introduction. The paper focuses on Gregory Palamas’ criticism of Plato’s ideas. Methods. It examines 
four texts related to the early life of Gregory Palamas, which in one way or another were devoted to the criticism 
of Platonic idealism. On the basis of these texts, four points are identified on which the saint disagrees with the 
Athenian philosopher, or rather with the image of Platonic philosophy that existed in his mind (and probably in the 
minds of many educated Byzantines of the 14th century). Analysis. In his First letter to Barlaam, Gregory Palamas 
points out the impurity and passion of Plato’s idea, its contamination by accidental content. In the Second Letter 
to Barlaam, Plato's ideas are criticized for their inability to become a link in the knowledge of God, since they are 
“empty” universals that precede many things. Such ideas are not the subject of contemplation and cannot become the 
beginning of reflection. In the “Triads for the Defense of Those Who Practice Sacred Quietude”, Gregory Palamas 
first of all points out the independence (autonomy of existence) of ideas, their separation from both God and the 
world. Finally, in the “Antirretics contra Akindynos”, we are talking about the creaturehood of ideas, which again 
makes it impossible to communicate with God. Results. The paper argues that although polemical attacks against 
Plato are attacks rather against the opponents of Gregory Palamas, they can also be considered as a way to manifest 
his own teaching. Gregory Palamas defines himself as a Christian philosopher who offers an original interpretation 
of ideas, different from that offered by “pagan”, Platonic, wisdom.

Key words: Gregory Palamas, idea, energy, universal, Barlaam of Calabria, Gregory Akindynos.

Citation. Schukin T.A. Gregory Palamas’ Criticism of Plato’s Ideas. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo 
universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science journal of Volgograd State 
University. History. Area Studies. International Relations], 2022, vol. 27, no. 6, pp. 143-155. (in Russian). DOI: 
https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.11

УДК 1(100)(091)	 Дата поступления статьи: 15.06.2021
ББК 87.3(0)44-03	 Дата принятия статьи: 06.06.2022

ГРИГОРИЙ ПАЛАМА КАК КРИТИК ПЛАТОНОВСКОЙ ТЕОРИИ ИДЕЙ 1

Тимур Аркадьевич Щукин
Социологический институт РАН, г. Санкт-Петербург, Российская Федерация

Аннотация. Статья посвящена критике Григорием Паламой платоновской теории идей. В ней раз-
бираются четыре текста, относящиеся к раннему периоду богословского творчества Григория Паламы, 
которые так или иначе были посвящены критике платоновского идеализма. На основании этих текстов 
вычленяются четыре пункта, по которым святитель расходится с афинским философом, а точнее с тем 
образом платоновской философии, который существовал в его сознании (и, вероятно, в сознании многих 
образованных византийцев XIV века). В Первом письме к Варлааму Григорий Палама указывает на не-
чистоту и страстность платоновской идеи, зараженность ее случайным содержанием. Такая идея, полагает 
Григорий Палама, не подобает Божеству и не может служить образцом для результата Его деятельности. 
Во  Втором письме к Варлааму платоновские идеи критикуются за неспособность стать связующим звеном 
в богопознании, поскольку они являются «пустыми» универсалиями, предшествующими множеству вещей. 
Трактуемые таким образом идеи не являются предметом созерцания и не могут стать началом рефлексии. 
В «Триадах в защиту священнобезмолвствующих» Григорий Палама прежде всего указывает на самостоя-
тельность (автономность существования) идей, их отделенность и от Бога, и от мира. В данном сочинении 
платоновские идеи максимально оттеняют разрабатываемое Григорием Паламой учение о нетварных энер-
гиях, являющихся одновременно и «частью» Божества, и реальностью, приобщимой для твари. Наконец, в 
«Антирретиках против Акиндина» речь идет о тварности идей, что опять-таки делает невозможным бого-



144

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

общение. По мнению святителя, «превосходство» сущности над энергией как причины над следствием не 
означает онтологической неполноценности энергий. В статье утверждается, что хотя полемические выпады 
против Платона есть выпады, скорее, против оппонентов Григория Паламы, их вполне можно рассматривать 
и как способ манифестировать собственное учение. Григорий Палама самоопределяется как христианский 
философ, предлагающий оригинальную трактовку идей, отличную от той, что предлагает «языческая», 
собственно платоническая, мудрость.

Ключевые слова: Григорий Палама, идея, энергия, универсалия, Варлаам Калабрийский, Григорий 
Акиндин.

Цитирование. Щукин Т. А. Григорий Палама как критик платоновской теории идей // Вестник Вол-
гоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отноше-
ния.  – 2022. – Т. 27, № 6. – С. 143–155. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.11

Введение. Вопрос о платоническом 
характере учения Григория Паламы о не-
тварных энергиях ставился неоднократно, 
как правило, в общетеоретическом ключе. 
К этому есть некоторые предпосылки. Во-
первых, интуитивно очевидное сходство 
двух философских конструкций: и нетварная 
энергия Григория Паламы, и платоновская 
идея являются виртуальными реальностями, 
которые тождественно-различны с Божеством 
(происходят от него, находятся «вблизи» него, 
являются его отражением или эманацией – в 
зависимости от интерпретации) и которые 
выступают в качестве объекта подражания 
или причастия для тварных (или в рамках 
античной философии – низших) природных 
сущностей. Во-вторых, выбирая в XIV в. 
язык для философского высказывания тот 
или иной мыслитель – и Григорий Палама не 
был исключением – мог выбирать либо язык 
Платона, либо язык Аристотеля, либо язык 
стоической натурфилософии 2. Но выбор языка 
предполагал и самоопределение по отноше-
нию к той доктрине, на языке которой говорит 
автор. В-третьих, неоплатонизм был одним из 
элементов, одним из факторов влияния, сфор-
мировавших воззрения антипаламитов, о чем 
неоднократно писал Григорий Палама и что 
очевидно из текстов самих его противников 
[23, p. 8]. Все это позволяет исследователю 
задать вопрос: в каких отношениях находился 
с Платоном сам Григорий Палама?

Методы. Многие исследователи (прот. 
Иоанн Мейендорф [10], А. Риго 3, В.М. Лурье 4) 
не считали этот вопрос чем-то значимым, 
предпочитая изучать воззрения Григория 
Паламы в рамках христианского дискурса. 
Другие авторы рассматривали учение Гри-
гория Паламы о нетварных идеях в рамках 

фиксированных философских парадигм, одной 
из которых является парадигма платоническая. 
Так, Эндре фон Иванка выдвигает концепцию 
«бессознательного платонизма» Григория Па-
ламы. Он исходит из того, что в философском 
отношении перед исихастами стояла та же 
задача, что и перед платониками: объяснить 
переход от запредельного единого к наличной 
множественности творения, от непознаваемой 
простоты к познаваемой сложности, от Бога к 
творению. Для этого Григорий Палама пред-
ложил учение о нетварных энергиях – реаль-
ности, как раз посредствующей между Богом 
и миром. Как полагает фон Иванка, «родство 
с платоновскими представлениями… очевид-
но», однако «оно все же основано не на заим-
ствовании (хотя знание философских теорий 
могло бессознательно подействовать на реше-
ние проблемы), а скорее на одинаковом в обо-
их случаях глубинном интересе: стремление 
найти онтологическую формулу для описания 
происхождения множественной реальности 
из единого Бога, – в платоновских терминах: 
стремление понять, как из Единого может 
возникнуть множественное, из вечного – из-
меняемое и подверженное становлению» [18, 
p. 372]. Гораздо дальше идет Лауэлл Клукас, 
который считает богословие Григория Паламы 
кульминацией христианского платонизма [15, 
p. 585]. Византийский мыслитель, полагает 
Л. Клукас, показал, что деятельность Бога во-
вне есть одновременно и образец-парадигма 
для человека, есть то в Боге как Боге, что может 
быть причаствуемо человеком [15, p. 540–541]. 
Палама, указывает Л. Клукас, использует тер-
мин «энергия» как в аристотелевском смысле, 
для описания деятельности Божества, так и в 
платоническом – для описания причаствуе-
мого в Боге, то есть того, что в платонизме 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 145

Т.А. Щукин. Григорий Палама как критик платоновской теории идей

называется идеями, а также созерцаемого, 
познаваемого подвижником [15, p. 556–557]. 
Фактически, полагает Клукас, полемика во-
круг нетварных энергий – это одна из форм 
спора об универсалиях [15, p. 551], и Григорий 
Палама выступает защитником их реального 
существования в Боге и, что наиболее суще-
ственно, реального познания и причастия. 
«Эпистемологически Палама разрешает такую 
старую патристическую проблему как онтоло-
гический статус универсалий по отношению 
к непознаваемому Божеству. Он дает боже-
ственным идеям и их “умному” свету наиболее 
“реалистическую” из возможных трактовок 
отождествляя их с “нетварным, божественным 
светом” Фавора» [15, p. 557]. Более скептичен 
относительно решения Григорием Паламой 
проблемы универсалий Дмитрий Бирюков, 
который указывает на двойственность данного 
концепта в богословии святителя: по мнению 
Д.С. Бирюкова, Григорий Палама, с одной сто-
роны, в одних контекстах отрицает реальность 
бытия универсалий до-вещей  5, в  других же 
допускает бытие неких образцов-парадигм в 
божественном уме. Предпосылкой этого, по 
мнению Д.С. Бирюкова, является то, что Григо-
рий Палама в различных контекстах мыслит в 
рамках различных философских дискурсов [2, 
c. 181–182]. В другой своей статье исследова-
тель говорит более определенно о зависимости 
Григория Паламы от платонической традиции: 
«паламитская “энергия” концептуально (и  ге-
нетически) восходит к платоновской “идее” и 
несет в себе существенные коннотации, при-
сущие “идее”» [1].

Все указанные исследователи – и Э. фон 
Иванка, и Л. Клукас и Д.С. Бирюков – исходят 
из того, что платонизм Григория Паламы опи-
рается на платонизм православных платоников 
первого тысячелетия – прежде всего, Диони-
сия Ареопагита и Максима Исповедника [18, 
p. 378; 15, p. 562–564; 2, с. 180]. Я бы, однако, 
хотел поставить вопрос в иной плоскости: если 
святитель исповедовал некую христианскую 
форму платонизма, принимал определенную 
христианскую трактовку учения об идеях, то как 
тогда он воспринимал аутентичный платонизм, 
как его трактовал, насколько идентифицировал 
свое учение с ним. И если языческий платонизм 
им отвергался (в этом мы вряд ли можем сомне-
ваться), то по каким параметрам? Очевидно, что 

перечень этих параметров будет одновременно 
и перечнем идентифицирующих элементов 
платонизма паламитского извода. Разбору соот-
ветствующих отрывков, который поможет отве-
тить на данные вопросы, посвящена эта статья 6.

Анализ. Насколько можно судить, в «до-
полемических» сочинениях Григорий Палама 
трактовал универсалии в аристотелевском 
(или сниженно платоническом) смысле 7. Так, 
во втором по времени написания трактате 
«Слово на Введение Богородицы в Храм» 
(Беседа 53) Григорий Палама неоднократно 
употребляет термин ἰδέα в значении «вид», 
множество единичностей, объединенных 
одним сущностным признаком. Например, в 
одном из фрагментов у Григория Паламы речь 
идет о видах чувственно воспринимаемых и 
чувствующих тварей (то есть совокупностях 
единосущных единичностей), которые не 
могли реализовать божественный замысел о 
творении и поэтому Богу «понадобилось» со-
творить еще и человека как вместилище ума 
(Hom. 53.5) [28, σ. 266]. В конце трактата Гри-
горий Палама описывает то состояние, которо-
го достигла Богородица во время пребывания 
в иерусалимском храме: Ее ум, по мнению 
святителя, находился в модусе отрешенности 
от созерцания земных вещей, абсолютной 
собранности, абсолютного единства, которое 
Григорий Палама характеризует термином 
εἶδος εἰδῶν (Hom. 53.5) [28, σ. 336–338], то 
есть вместилищем всех видов сущего в со-
ответствии с определением Аристотеля 8 и с 
несомненными неоплатоническими коннота-
циями (ср.: En., VI.7.17). В данном случае мы 
должны оставить за скобками тот факт, что 
аристотелевская терминология здесь, так же 
как и в случае термина «энергия» (по метко-
му наблюдению Л. Клукаса [15, p. 556–557]), 
является маскировкой неоплатонического 
концепта. В данном случае того концепта, 
что чистый самообращенный ум является 
субъектом созерцания Бога, обнаруживаемо-
го как бы «внутри» ума. Для нас важнее сама 
трактовка эйдоса как логико-онтологической 
реальности, тождественной себе в вещах и в 
отвлечении от вещей – в человеческом уме.

Сходная трактовка данного понятия 
прослеживается и в первом полемическом со-
чинении Григория Паламы – трактате «Об  ис-
хождении Святого Духа»:



146

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Единая Держава, единая Сила, создатель-
ница сотворенных твоей рукой светов, всякого 
знания Подательница, произведшая многовидные 
идеи (ἡ πολυειδεῖς ἰδέας παραγαγοῦσα) познающих 
и познаваемых, и соответственно познающим 
и сообразно природе вложившая знания (τοῖς 
γινώσκουσι καὶ φυσικῶς ἐνθεῖσα τὰς γνώσεις): мыс-
лящим – простые и бесстрастные умозрения; 
чувственным  – многочастные и страстные ощу-
щения; нам же смешанным из того и другого – и те 
и другие (τοῖς μὲν νοεροῖς ἁπλᾶς καὶ ἀπαθεῖς νοήσεις, 
τοῖς δὲ αἰσθητικοῖς πολυμερεῖς καὶ παθητὰς αἰσθήσεις, 
τοῖς δὲ μικτοῖς ἡμῖν ἀμφότερα) (De proc., προλ.) [29, 
σ. 72.18–24; 5, c. 16] 9.

«Многовидные идеи» – в данном случае 
речь идет уже именно о платоновском термине, 
который, однако, трактуется в духе тварной 
универсалии, соответствующей определен-
ному множеству тварных сущих, и опреде-
ленному типу познания. Григорий Палама 
излагает это учение как самоочевидное, не 
требующее доказательств и самоопределения 
по отношению к нему. Подобная нужда у него 
возникнет позже, когда святителю придется 
обосновывать свое понимание универсалий 
как нетварных реальностей перед лицом тех, 
кто придерживался «самоочевидной» твар-
ности божественных идей.

Так, ключевым предметом Первого 
письма Григория Паламы к Варлааму, кото-
рое было написано в ответ на так называемое  
Первое письмо Варлаама к Паламе 10, была 
применимость аподиктического силлогизма 
(безусловно достоверного  – в отличие от 
«диалектического», который построен на 
вероятностных суждениях) к божественной 
реальности (в данном случае  – к вопросу о 
филиокве). Если Варлаам настаивал на том, 
что аподиктический силлогизм в строгом 
смысле к божественной реальности не при-
меним, то Григорий Палама оставляет воз-
можность не только для опытного познания 
Бога, но и для силлогистического, если оно 
опирается на это опытное познание. На этом 
же основании Григорий Палама критикует 
и преклонение Варлаама перед античными 
философами, которые, по мнению последнего, 
тоже получают озарение мысленным светом 
(φῶς ἀναλάμψαι νοερόν) и за счет этого, а не 
за счет спекулятивных доказательств оказы-
ваются способны иметь «свернутые, простые 

и неделимые умозрения» (τὰς συνεπτυγμένας 
καὶ ἁπλᾶς καὶ ἀμερεῖς θεωρίας) (Epist. ad. Barl. 
I.34) [31, σ. 484.26–27]. Григорий Палама ука-
зывает на то, что подлинный свет, подлинное 
просвещение, подлинный ум не может быть 
«внешним» для человека, что он является 
плодом нравственного очищения, следствием 
очищения ума от страстей и приведения его 
в состояние полной «свернутости», самооб-
ращенности. Григорий Палама указывает на 
источник этого познания – на божественный 
свет, который приходит к человеческому 
уму изнутри, когда сам этот ум пребывает в 
абсолютной «свернутости», просвещая его и 
делая способным, в том числе, к богословской 
спекуляции; дискурсивное же мышление своей 
множественностью, случайностью не способ-
но вместить божественный свет, напротив, оно 
как бы привлекает лукавый (=  бесовский) свет 
извне (Epist. ad. Barl. I.42) [31, σ. 492–494] 11. 
Последнее мы видим, полагает святитель, в ан-
тичных философах, которые вовсе не являются 
образцами нравственности, а потому если и 
соединяются с каким-то светом, то, очевидно, 
со «светом» прелестным, дьявольским, кото-
рый как раз и приходит к человеку «извне» 12. 
В данном случае Палама явно полемически 
обыгрывает аристотелевское понятие «внеш-
него ума» (θύραθεν νοῦς), такого ума, который 
может быть временным обладанием человека, 
но не составляет его сущность  13. Однако в 
данном контексте все античные философы 
оказываются носителями такого «внешнего» 
ума, который сообщает им ложные представ-
ления и о том, как возможно богопознание (это 
основной предмет письма Паламы), и о том, 
как соотносится идеальное и реальное в миро-
здании. Именно в этом контексте у святителя 
возникает критика платоновской концепции 
идей, как примера ложного умозрения:

Разве не слышишь ты говорящего: «Гони 
Платоновы идеи! (τὰς ἰδέας)», то есть некие 
мысленные образы (ἀνατυπώσεις) и упражнения 
(μελέτας) в уме прежде дел, не без страстей 
и подобающие скорее людям, занимающимся 
стройкой, опасающимся случающейся иногда с 
ними от неосмотрительности неудачи, нежели 
Богу, для Которого и мысль является делом (ἔργον 
καὶ τὸ ἐννόημα)? А если мысль – дело, и требует 
наперед неких образцов и мысленных образов 
(παραδειγμάτων τε καὶ ἀνατυπώσεων ἄλλων), то, зна-
чит, должны быть и идеи идей (τῶν ἰδεῶν ἔσονται 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 147

Т.А. Щукин. Григорий Палама как критик платоновской теории идей

ἰδέαι), и так до бесконечности, если только он не 
приписывает упомянутым идеям чего-то больше-
го  – большего в плохом смысле (Epist. ad. Barl. I.49) 
[31, σ. 502.8–17].

Григорий Палама представляет идеи 
Платона в карикатурном виде, но в этой кари-
катуре есть своя логика. Идея – это не просто 
отвлеченное от эмпирической единичности 
общее, это смысл некоего действия, форма это-
го действия, только, как указывает святитель, 
форма не-чистая, а уже в уме наполненная 
представлениями о возможных результатах 
этого дела: результатах как удачных, так и 
неудачных, почему Палама и связывает эту 
мысль с опасениями строителя, взятого в ка-
честве примера. Таким образом, «идея» оказы-
вается в двух смыслах не-чистой: во-первых, в 
смысле наполненности частным содержанием, 
во-вторых, в смысле страстности, смешанно-
сти с некоторым посторонним влечением, не 
обусловленным сутью (целью) данного дела. 
Разумеется, Григорий Палама не считает, что 
идеи в такой трактовке подобают Богу. Одна-
ко далее он делает важное уточнение: «для 
Бога… делом является и мысль». С одной 
стороны, из этого утверждения развертывается 
квазиаристотелевская критика платоновских 
идей: если для идеи-мысли, которая выступа-
ет в качестве дела, нужна другая мысль, то и 
для этой другой мысли нужна третья, и так до 
бесконечности. С другой стороны, перед нами 
манифестация учения об энергиях, которые 
выступают одновременно и мыслями, и дей-
ствиями Бога. Тем самым Григорий Палама 
отвергает неправильное учение об идеях, но 
в то же время предлагает правильное учение 
о божественных мыслях, которые, очевидно: 
1) чисты, 2) совпадают с божественной дея-
тельностью, 3) выступают в качестве образцов 
для того, что является результатом деятель-
ности. Фактически святитель в полемике с 
Платоном предлагает православное учение 
об идеях.

Вопрос: корректно ли отождествлять 
божественную мысль-действие Григория Па-
ламы, выкристаллизовывающуюся в полемике 
с Платоном, с тем светом, который обнаружи-
вает подвижник в собственном уме и который 
позволяет функционировать доказательствам 
относительно Бога? На этот вопрос мы сможем 

ответить, обратившись ко Второму письму 
Григория Паламы к Варлааму.

В этом письме Григорий Палама дает раз-
вернутое доказательство возможности спеку-
лятивного богословия. По мнению святителя, 
оно возможно в силу неоднородности того, как 
открывается нам Бог. Некоторые вещи мы не 
можем знать ни в каком смысле, некоторые 
можем созерцать, а о некоторых можем и 
рассуждать более или менее точно (Epist. ad. 
Barl. II.10–12) [32, σ. 524–528]. Подобная гно-
сеологическая неоднородность обусловлена 
тем, что не все в Боге является божественной 
сущностью, помимо нее есть то, что «окрест 
Бога», то, что как раз и доступно познанию 
(Epist. ad. Barl. II.30–31) [32, σ. 548–550]. 
Григорий Палама дает развернутое учение 
об этой отличной от божественной сущности 
реальности, впервые называя ее энергиями, 
но в то же время отождествляя с нетварными 
образцовыми реальностями, универсалиями, 
которым причаствуют реальности единичные 
и тварные (Epist. ad. Barl. II.30–32) [32, σ. 550]. 
Именно в контексте данного учения, являюще-
гося, по сути, христианским учением об идеях, 
о божественных делах-мыслях, следует рас-
сматривать критику платоновского идеализма:

Против Платона и его доказательства нам 
поможет Аристотель, ибо он говорит: «Если 
общее – прежде многого (τὸ καθόλου πρὸ τῶν 
πολλῶν), как говорил Платон, то доказательства 
уже не будет, ибо единично существующее не 
может сказываться о многом (κατηγορεῖσθαι τῶν 
πολλῶν τὸ ἑνιαίως ὑφεστώς), и тем более – прежде 
всего прочего, а без сказуемого нет не только до-
казательства, но и среднего термина, так как он 
должен быть подчинен тому, что прежде проче-
го, а это невозможно; а без среднего термина не 
будет доказательства» (Epist. ad. Barl. II.37) [32, 
σ. 556.29–558.6].

С точки зрения Варлаама, ссылающегося 
в данном случае на Аристотеля, и критикую-
щего Паламу как нового Платона, если общее 
не присутствует в вещах, а выступает только в 
модусе «до многого», как некая единичность, 
то множество единичных вещей не может быть 
охвачено родовидовой сеткой, вещи нельзя 
будет подвести ни под какое определение, о 
них вообще нельзя будет говорить. Разумеется, 
вследствие этого невозможно будет никакое 
суждение, никакое доказательство (как сово-



148

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

купность суждений) и уж тем более никакое 
доказательство относительно Первой причи-
ны. Григорий Палама отвергает бытие универ-
салий, оторванное от единичностей, теряющих 
свой гносеологический функционал.

Григорий Палама не опровергает данный 
аргумент прямо, а приводит цитату из самого 
Варлаама, которая, на его взгляд, опровергает 
аргумент «Аристотеля»:

Итак, Платону мы противопоставим его 
ученика, по собственной воле выступившего 
против него, а Аристотелю – его собственного, 
то есть нашего философа, хоть и против воли 
последнего. Прежде всего рассмотрим, почему 
он думает, будто доказывает, что наши слова 
о вещах божественных вовсе не являются до-
казательством, и в первую очередь, первое его 
утверждение…: «Что для геометров начало и 
аксиома (ἀρχὴ καὶ ἀξίωμα), – говорит он, – то для 
нас определения отцов (αἱ τῶν πατέρων ἀποφάνσεις); 
стало быть, ни одного утверждения мы не долж-
ны брать из силлогизма», как и геометры не из 
силлогизма берут начала своего искусства (τὰς 
τῆς οἰκείας ἕξεως ἀρχάς) (Epist. ad. Barl. II.38) [32, 
σ. 558.7–18].

Далее Григорий Палама подробно разви-
вает мысль о том, что богословие, как и всякая 
другая доказательная научная дисциплина, ис-
ходит из неких аксиом, которые в свою очередь 
являются результатом накопленного опыта: 
эмпирического (как в прочих науках) или 
интеллектуально-мистического (как в богос-
ловии) (Epist. ad. Barl. II.39) [32, σ. 558–560]. 
Для нас в данном контексте важно то, как 
соотносится «общее до многого», которое, по 
мнению Варлаама, никак не связано с мысли-
тельным процессом и процесс богопознания в 
представлении Григория Паламы. Очевидно, 
что в варлаамитской интерпретации как некой 
пустой универсалии «общее до много» не-
приемлемо для святителя: оно должно стать 
источником богопознания. И если оно начи-
нается с опытом, то это «общее до многого» 
в первую очередь является объектом опыта, 
объектом созерцания, а уже затем чем-то, что 
формирует интеллектуальный процесс. Вновь 
мы видим, как Григорий Палама формулирует 
свое учение о нетварной мысль-действии, 
отталкиваясь от ложной «платонической» ее 
интерпретации. Мысль-действие – это не пу-
стая универсалия, это то, что связывает Бога 
и ум подвижника, ум богослова.

Полемику с Варлаамом Григорий Палама 
развивает в «Триадах в защиту священно-
безмолвствующих» 14. Нас в данном случае 
интересует первый трактат второй триады, в 
котором святитель подробно разбирает тезис 
Варлаама Калабрийского о равночестности 
той мудрости, которую предлагает внешняя, 
эллинская ученость, и той, которую христиа-
нин черпает из Писания и Предания. Данный 
тезис Варлаама логично вытекает из его же 
убеждения в том, что истина относительно 
божественной реальности ни в каком смысле 
не познаваема, что мы можем знать лишь то, 
что открывает о себе Бог в рамках научного, 
научно-философского познания или некоего 
интеллектуального озарения, которое, впро-
чем, не выводит познающего за пределы твар-
ной реальности. Естественно, что при такой 
постановке вопроса не так уж важно, где и 
каким образом происходит озарение: в инсти-
туциональных границах Церкви или за ее пре-
делами. Григорий же Палама, отдавая должное 
и античной культуре, и античной мудрости, и 
даже не отрицая того, что любое искусство и 
наука являются «природным» даром Божиим 
(Tr. II.1.12) [30, σ. 280], вновь указывает на 
принципиальное различие между эллинской 
мудростью и мудростью «апостолов и проро-
ков». Фактически его аргументация является 
расширенным вариантом той, которая пред-
ставлена в Первом и Втором письмах к Вар-
лааму и касается, во-первых, нравственного 
аспекта гносеологии – познание божественных 
вещей невозможно без очищения души, чему 
изучение наук никак не помогает (Tr.  II.1.27) 
[30, σ. 308–310], и, во-вторых, источника по-
знания: если подвижник получает знание о 
Боге непосредственно, в мистическом опыте, 
и в несмешанном, чистом виде, то философ 
приобретает мудрость путем проб и ошибок, 
в полемике, в столкновении различных мне-
ний, а потому не может не оказаться во власти 
страстей и не допустить вкупе с истинными 
ложных суждений (Tr. II.1.18) [30, σ. 292–294]. 
Но даже если, продолжает святитель, речь идет 
не о мнении частного философа, а о некоей 
«идее мудрости», к которой стремятся все 
философы, ее онтологический статус нельзя 
не признать проблематичным:

Посмотрим только все же, какую это 
ты проповедуешь здесь мудрость саму по себе 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 149

Т.А. Щукин. Григорий Палама как критик платоновской теории идей

(αὐτοσοφίαν). Уж не ту ли, которая имеет свое 
существование у так называемых философов в 
их сочинениях? Впрочем, ты сам говоришь, что 
не будут и не называются философией ни знания 
философов, ни сочинения такого-то и такого-то 
философа, а только кое-что у них, да и это не 
философия, а ее плоды. Ты был вынужден это 
сказать, чтобы подтвердить, что твоя «идея 
знания» (γνώσεως ἰδέαν) едина и множество фило-
софий не существует. Если ничто у отдельных 
философов не есть философия, значит, не у них 
имеет свое существование и то, что ты назы-
ваешь мудростью самой по себе; в самом деле, 
тем, в ком она существует, следовало бы тогда 
называться ее именем, как все мы называемся 
людьми по общему виду, имеющему в нас свое 
существование. Но если, стало быть, эта твоя 
«мудрость сама по себе» не здесь, то где же она 
существует? В Боге? Опять же, однако, ты сам 
дальше говоришь, что избранная тобой философия 
есть безумие у Бога, и значит, так называемая 
«мудрость сама по себе» не есть неизреченно 
существующая в Нем премудрость (ἡ ἐν αὐτῷ τὸ 
ἄφραστον ἐνοῦσα τρόπον); с другой стороны, она 
не есть и премудрость, внедренная в Его созда-
ния (ἐν τοῖς ὑπ᾿ αὐτοῦ γεγενημένοις), потому что 
такая никак не называлась бы философией, а ты 
говоришь как раз о философии. Получается, что 
раз твоя мудрость существует и не в Боге, и не в 
человеках, а все равно существует как «идея», то 
она существует на своем собственном основании 
(καθ᾿ ἑαυτὴν οὐκοῦν ἐστιν ὑφεστῶσα) – и так среди 
нас сразу возрождается Платон вместе со всей 
своей злоучительной болтовней (Tr. II.1.22) [30, 
σ.  302.5–27; 6, с. 136] 15.

Святитель, хотя и в ироничной форме 
и в неожиданном контексте, пытается выяс-
нить, какую роль в системе Варлаама играет 
одна из универсалий – идея мудрости. Он 
указывает на то, что она никак не в Боге, по-
скольку Варлаам прямо отрицает это (да это 
и не стыкуется с базовым тезисом Варлаама, 
отрицающего нетварность того, что окрест 
Бога). Но она и не существует в конкретных 
философах – ведь тогда мы возвращаемся к 
тому, от чего Варлаам пытается уйти, а именно 
от многообразия философских мнений. Ответ 
один: идея располагается где-то между Богом 
и человеком, будучи тварной, но и при этом 
автономной реальностью. В данном случае не 
так важно, насколько этот тезис вписывается в 
богословско-философскую программу Варлаа-
ма. Важно то, что Григорий Палама маркирует 

как неприемлемое учение о самостоятельном 
бытии идей – до вещей, но при этом не в Боге. 
Именно это учение воспринимается Паламой 
как аутентичный платонизм и именно такой 
платонизм Паламой отвергается 16. Как мы 
видим, здесь на первое место выходит уже 
не «смешанность» идеи со случайным со-
держанием, не ее пустота и неприобщимость, 
но автономность от Бога. Впрочем, и в этом 
отрывке присутствует некоторое недоумение 
Паламы по поводу практической бессмыслен-
ности такой трактовки идеи, которая никак не 
воплощается в интеллектуальной практике, не 
помогает людям в богопознании (да и в любом 
другом познании, раз она не «внедрена в Его 
создания»). Логично предположить, что пра-
вильная, с точки зрения святителя, трактовка 
«идеи» ровно противоположная: идея должна 
располагаться в Боге, в Его уме, и быть доступ-
ной для причастия. Собственно говоря, в этом 
и заключается учение о нетварных энергиях, 
божественных действиях-мыслях, которые 
выступают одновременно и в качестве уни-
версалий и в качестве в собственном смысле 
божественных действий (во всем многообра-
зии значений этого слова).

В несколько ином аспекте критикует пла-
тоновскую концепцию идей Григорий Палама 
в «Антирретиках против Акиндина»:

Что же означает, когда они пребывающие 
в Боге и от Бога причастия и начала сущих (τῶν 
ὄντων μετοχάς τε καὶ ἀρχάς), причастностью к коим 
составилось все, – благость, жизнь, бытие (τὴν 
ὀντότητα), бессмертие, святость и тому подоб-
ное,  – называют сущностями или ипостасями, 
созерцаемыми при Боге (περὶ τὸν θεὸν θεωρουμένας) 
и прежде ангелов в веке созданными (ἐν αἰῶνι 
κτισθείσας), как и ими причаствуемые? Разве не 
платоновские идеи (τὰς πλατωνικὰς ἰδέας) при-
вносят они в Церковь Христову и не во многих 
богов соблазняют веровать, причастностью к 
коим составилось все? Но когда они опять же 
из приводимых нами речений Духа узнают, что 
сии являются предвечными, то усиливаются до-
казать, что сущность Божия не превосходит их 
(μὴ ὑπερκεῖσθαι τούτων). Стало быть, согласно 
им, эти идеи не от нее, и она не есть их причина. 
Ибо  если она причина, то и превосходит их; а если 
не превосходит, то и причина не будет одна. Так 
что, согласно им, суть много причин, и по необхо-
димости многобожие (Contr. Acind. 1.6.30.XXX) 
[27, σ. 94.7–20; 4, с. 22] 17.



150

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Здесь подчеркивается то, что в соб-
ственном смысле и отличает христианское 
понимание идей от языческого – их нетварный 
характер, их существование в Боге. Григорий 
Палама, перечисляя универсалии, существую-
щие в Боге или «окрест Бога», отвергает воз-
можность мыслить их в качестве самостоя-
тельных сущностей или ипостасей, то есть в 
качестве чего-то, что в каком-то смысле имеет 
бытие в самом себе. Далее полемическую ло-
гику Паламы можно восстановить в сравнении 
с другим отрывком:

Ибо ту сущность, о которой они говорили 
как о присно сущей от Бога благодати, нетварном 
свете и не возникшем обожении, ныне, изменив-
шись как бы от раскаяния, они называют тварной 
и начавшейся и произведенной из небывших. «Ибо 
если нетварным является, – говорят они, – богот-
ворящий дар и эта благодать, то как Бог будет 
превосходить ее, как это написано в трудах от-
цов?» Какое безумие! Ведь святые говорят, что 
Бог превосходит всякое утверждение и отрицание. 
Что же тогда? И Его бессмертие, и жизнь, и 
бесконечность, и вечность, и нематериальность, 
и то, что Он «Дух есть» (Ин. 4:24), и вообще все, 
относящееся к Богу (ἁπλῶς ἅπαντα τὰ τοῦ θεοῦ), 
назовем тварным и таким образом поставим 
Его превыше всякого утверждения и отрицания? 
Но мы введем сами себя в заблуждение, скорее 
низвергая Его, нежели обособляя, если не станем 
говорить, что Ему извечно присуще все бого-
лепно окрест Него уразумеваемое (τὰ θεοπρεπῶς 
περὶ αὐτὸν νοούμενα), и таким образом поставим 
выше всего этого Его абсолютно непостижимую 
и сверхсущностную, – лучше же сказать, и саму 
сверхсущностность, по слову мудрого в боже-
ственном Максима, в бесконечное число раз бес-
конечно превосходящую, – сущность (Contr. Acind. 
1.7.40.XLIII) [27, σ. 108.4–21; 4, с. 27].

Григорий Палама указывает на предвеч-
ность универсалий (=  благодати, нетварного 
света). Варлаамиты отвечают, что в таком 
случае божественная сущность не будет пре-
восходить божественную энергию (из второ-
го отрывка следует, что это не точка зрения 
варлаамитов, а их вывод из тезиса Паламы). 
На  это святитель возражает, что это невоз-
можно, поскольку тогда божественная сущ-
ность не будет выступать в качестве причины, 
а если так, то понадобится бесконечный ряд 
промежуточных причин, что недопустимо. 

Для самого Паламы не составляет никакой 
проблемы сказать, что божественная сущность 
превосходит божественные энергии – хотя 
бы в плане познаваемости. Для него, однако, 
недопустимо из бытия в качестве следствия 
выводить бытие в качестве сотворенного из 
ничего и непредвечного. Таким образом, не-
тварные энергии, в отличие от идей Платона 
(в том виде как их трактует Григорий Палама), 
происходят от божественной сущности как 
причины, но не являются новым бытием и 
онтологически отличным от божественной 
сущности бытием.

Результаты. Разобрав четыре текста, 
относящиеся к раннему периоду творчества 
Григория Паламы, которые так или иначе 
были посвящены критике платоновской тео-
рии идей, мы вычленили четыре пункта, по 
которым святитель расходится с афинским 
философом, а точнее с тем образом плато-
новской философии, который существовал в 
его сознании (и вероятно, в сознании многих 
образованных византийцев XIV века). В  Пер-
вом письме к Варлааму Григорий Палама 
указывает на не-чистоту и страстность пла-
тоновской идеи, зараженность ее случайным 
содержанием. Во Втором письме к Варлааму 
платоновские идеи критикуются за неспособ-
ность стать связующим звеном в богопоз-
нании, поскольку они являются «пустыми» 
универсалиями. В «Триадах в защиту свя-
щеннобезмолвствующих» Григорий Палама 
прежде всего указывает на самостоятельность 
идей, их отделенность и от Бога и от мира. 
Наконец, в «Антирретиках против Акиндина» 
речь идет о тварности идей. Конечно, все эти 
полемические выпады против Платона есть 
выпады скорее против оппонентов Григория 
Паламы и одновременно способ манифести-
ровать собственное учение о нетварных энер-
гиях. Однако их вполне можно рассматривать 
и с точки зрения самоопределения Григория 
Паламы как христианского философа, пред-
лагающего оригинальную трактовку идей, 
универсалий, отличную от той, которую пред-
лагает языческая мудрость.

ПРИМЕЧАНИЯ

	 1	Работа выполнена при поддержке гранта 
РФФИ № 19-011-00952 «Учение Григория Паламы 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 151

Т.А. Щукин. Григорий Палама как критик платоновской теории идей

как философская система: историко-философский 
анализ».
		  The work was supported by RFBR grant № 19-
011-00952 ‘The doctrine of Gregory Palamas as a 
philosophical system: a historical and philosophical 
analysis’.
	 2	 Это можно проиллюстрировать на материа-
ле «Ста пятидесяти глав» Григория Паламы, где он 
противопоставляет стоическую модель мироздания 
неоплатонической. См.: [35, σ. 112].
	 3	 Очень характерны в этом смысле трактовки 
фрагментов Григория Паламы, посвященные само-
обращенности ума. См.: [20; 22, p. 185–189].
	 4	 См.: [8], где платонизм рассматривается ис-
ключительно как враждебное паламизму учение, 
различные формы которого принимаются оппо-
нентами святителя.
	 5	 Этот тезис Д.С. Бирюков строит на разборе 
81-й главы «Глав физических» [2, с. 171–179]. Cм. 
также наш разбор той же главы в несколько ином 
ключе: [11]. На мой взгляд, противоречие здесь 
несколько преувеличено: в «Главах физических» 
Григорий Палама отрицает то, что те же самые 
универсалии, которые существуют в вещах и по-
сле вещей (в уме), существуют также и автоном-
но  – до вещей. Проще говоря, святитель отрицает 
самостоятельное бытие тварных универсалий или 
идей (в качестве неких только мысленных или 
реальных объектов). При этом святитель прини-
мает нетварные универсалии, каковыми в одном из 
своих аспектов являются божественные энергии. 
Собственно говоря, бытие тварных универсалий 
в вещах и в уме человека выступают в качестве 
одного из примеров «единого делимого» в 81-й 
главе, каковыми также и в первую очередь явля-
ются божественные энергии. Если существование 
одного выступает доказательством существования 
другого, очевидно, что существование того и дру-
гого для Григория Паламы не является взаимо-
исключающим.
	 6	 Большинство исследователей считают 
влияние платонической традиции на творче-
ство Григория Паламы хотя и значительным, но 
не существенным, не касающимся собственно 
мировоззрения святителя. Так, Д.С. Макаров по-
лагает, что влияние платонизма, аристотелизма 
и других философских учений ограничивалось 
областью космологии (см., напр.: [9, с. 155–156]). 
А.Ю.  Волчкевич делает ценный разбор наиболее 
раннего из сочинений Григория Паламы «Слова 
на житие прп. Петра Афонского», обнаруживая в 
нем множество параллелей с античными авторами, 
включая Платона. Сам А.В. Волчкевич полагает, 
что влияние в данном случае – на уровне риторики 
и даже лексики [3]. И. Полемис, а также – более 
подробно – автор данной статьи произвели разбор 

отрывка из того же Слова, в котором, по их мне-
нию, Григорий Палама творчески перерабатывает 
фрагмент из «Эннеад» [21; 12]. Критическое за-
мечание Д.С. Бирюкова о том, что данный отрывок 
можно объяснить влиянием Дионисия Ареопагита, 
поскольку специфический термин «ἐπιστροφή» в 
значении самообращенности ума, используемый 
Паламой, присутствует у Ареопагита [1], мне пред-
ставляется не вполне обоснованным, поскольку 
речь идет не о заимствовании единичного термина, 
а о комплексном – лексическом, композиционном, 
содержательном – сходстве двух отрывков. Впро-
чем, приличное знакомство Григория Паламы с 
античной мыслью исследователями под сомнение 
не ставится: [11; 33; 34; 35]. См. также новейшую 
попытку сопоставления учения Григория Паламы 
об обожении с аналогичным учением в неоплато-
нической традиции: [17].
	 7	 Об «умеренном реализме» византийской 
(и  в частности – поздневизантийской) традиции 
см.: [13; 26].
	 8	 См.: De anima, 472а. Эту же характеристику 
«чистого» ума Григорий Палама воспроизведет в 
«Триадах в защиту священнобезмолвствующих»: 
(Tr. I.3.45) [30, σ. 244].
	 9	 В перевод Р.В. Яшунского вносились кор-
рективы.
	 10	 Хронология начального этапа конфликта 
с изложением содержания переписки: [19]; также 
см.: [24; 8, с. 382–384; 7; 17].
	 11	 Ср.: «Возможное [рассуждение отно-
сительно Бога] имеет началом духодвижную 
силу» (τὴν δυνατήν, καὶ ταύτης ἀρχὴν ἔχοντες τὴν 
πνευματοκίνητον δύναμιν) (Epist. ad. Barl. I.58) [31, 
σ. 512.1–2]. Перевод фрагментов Первого и Второ-
го писем к Варлааму – Р.А. Яшунский; редактура 
перевода – Т.А. Щукин.
	 12	 Моральный облик античных философов и 
их соединение с бесовским светом обсуждаются в: 
(Epist. ad. Barl. I.36–39, 46–49) [31, σ. 486–490, 
498–502].
	 13	 Учение о таком «внешнем уме», божествен-
ном даре, приходящем к человеку на определенном 
этапе интеллектуального развития, возможно, вос-
ходит к Михаилу Пселлу. В (Or. 106.92, 143) [16, 
p. 420, 422] мыслитель сопоставляет Святого Духа 
христианского вероучения с «внешним умом», про-
роческим действием богов (καὶ ‘νοῦν’ δὲ ‘θύραθεν’ 
οὐ τὸ πνεῦμα οἴονται, ἀλλὰ τὴν τῶν παρ’ ἐκείνοις 
λεγομένων θεῶν μαντῳδὸν ἐνέργειαν (Or. 106.102–
103) [16, p. 421]). Д. Вальтер предполагает, что в 
данном отрывке Михаил Пселл различает Святой 
Дух как третью ипостась Троицы и дух как «дары 
Божии», Его энергию [25, S. 46–47]. Считая интер-
претацию Д. Вальтера несколько форсированной, я, 
однако, полагаю, что в богословии Пселла налицо 



152

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

трактовка Духа как чего-то приходящего извне. 
Проследить связь гносеологии Михаила Пселла 
и гносеологии антипаламитов – дело дальнейших 
исследований.
	 14	 См. обзорную статью: [14].
	 15	 В перевод В.В. Бибихина вносились коррек-
тивы.
	 16	Ср. «такова Платонова мудрость, которая, 
помимо несотворенности материи, самостоятель-
ности идей и сотворения мира подчиненными де-
монами, внушает еще и торжество добра и недобра, 
святого и несвятого…» (ὁποία ἐστὶν ἡ τοῦ Πλάτωνος, 
μετὰ τῆς ἀκτίστου ὕλης καὶ τῶν αὐθυπάρκτων ἰδεῶν 
καὶ τῶν δημιουργῶν, τῶν ὑστερογενῶν δαιμόνων, ἔτι 
καὶ τὸ αὐτὸ πείθουσα εἶναι καλόν τε καὶ μὴ καλόν, 
ὅσιόν τε καὶ μή) (Tr. II.1.20) [30, σ. 298.3–6; 6, 
с.  134]; «И низменно и недостойно Бога пред-
ставили эти прообразы (τὰ τοιαῦτα παραδείγματα) 
Пифагор и Сократ – как самостоятельные начала, 
равносильные Богу (αὐθυπάρκτους ἀρχάς, συναιτίους 
τῷ Θεῷ). Вот кого надо винить в многобожии, 
между Сверхсущностью и тварным измысливших 
от себя отличные от божественной сущности на-
чала (μεταξὺ τῆς ὑπερουσιότητος ἐκείνης καὶ τῶν 
γενητῶν θείας οὐσίας ἑτέρας ἀρχικὰς τῶν ὄντων)» (Tr. 
III.2.26) [30, σ. 690.15–21; 6, с. 327]. Относительно 
последнего отрывка см. интерпретацию Д.С. Бирю-
кова [2, с. 179–181], которая нам кажется несколько 
некорректной. По мнению исследователя, говоря в 
данном случае о парадигмах (дискурс, заимство-
ванный у Дионисия Ареопагита), Григорий Палама 
говорит о чем-то отличном от божественных энер-
гий, хотя даже из данного контекста (приобщимое 
в III.2.24 называется логосом и парадигмой (Καὶ 
μὴν αἱ τοιαῦται ἅπασαι ἀρχαὶ οὐδὲν ἕτερόν εἰσιν ἢ 
οἱ λόγοι τῶν ὄντων καὶ τὰ παραδείγματα, μεθεκτοὶ 
μὲν τοῖς οὖσιν (Tr. III.2.24) [30, σ. 686.21–23]), а 
в III.2.25 – энергией (Ἀμέθεκτος ἄρα καὶ μεθεκτὸς 
ὑπάρχει ὁ αὐτὸς Θεός, ἐκεῖνο μὲν ὡς ὑπερούσιος, 
τοῦτο δὲ ὡς οὐσιοποιὸν ἔχων δύναμίν τε καὶ ἐνέργειαν 
παραδειγματικὴν καὶ τελικὴν τῶν πάντων (Tr. III.2.25) 
[30, σ. 690.11–14])) следует, что речь идет об одной 
и той же нетварной реальности. Можно говорить 
о том, что виртуальную реальность «окрест Бога» 
Палама описывает с помощью разных терминов, 
подчеркивающих различные аспекты этой реаль-
ности, однако говорить о том, что мы имеем дело 
с разными реальностями, разными «линиями про-
блематики универсалий», не вполне корректно.
	 17	 В перевод Р.В. Яшунского вносились кор-
рективы.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

	 1.	 Бирюков, Д. С. Линии в ноологии Григория 
Паламы. Паламизм и платонизм / Д. С. Бирюков 

// Вестник Томского государственного университе-
та.  – 2021. – № 464. – С. 60–67.
	 2.	 Бирюков, Д. С. Линии проблематики 
универсалий у Григория Паламы / Д. С. Бирюков 
// Платоновские исследования. – 2016. – Вып. IV/1. – 
С. 170–184.
	 3.	 Волчкевич, А. Ю. Платонические и антич-
ные аллюзии в творениях свт. Григория Паламы 
/ А. Ю. Волчкевич // Государство, религия, 
церковь в России и за рубежом. – 2009. – № 1. – 
С. 148–155.
	 4.	 Григорий Палама. Антирритики против 
Акиндина / пер. Р. В. Яшунского. – Краснодар : 
Текст, 2010. – 368 с.
	 5.	 Григорий Палама. Об исхождении Святого 
Духа / пер. Р. В. Яшунского. – Краснодар : Текст, 
2006. – 192 с.
	 6.	 Григорий Палама. Триады в защиту 
священно-безмолвствующих / пер. В. Вениаминова 
[В. В. Бибихина]. – М. : Канон, 1995. – 384 с.
	 7.	 Канаева, Э. Ю. Споры об исхождении 
Святого Духа в Константинополе в 30-х годах 
XIV века / Э. Ю. Канаева // Вестник Православного 
Свято-Тихоновского гуманитарного университета. 
Серия II: История. История Русской Православной 
Церкви. – 2017. – Вып. 74. – С. 26–40.
	 8.	 Лурье, В. М. Комментарии / В. М. Лурье 
// Мейендорф, И., прот. Жизнь и труды святителя 
Григория Паламы : Введение в изучение / И. Мей-
ендорф, прот. – СПб. : Византинороссика, 1997. – 
С.  373–460.
	 9.	 Макаров, Д. И. Антропология и космология 
святого Григория Паламы / Д. И. Макаров. – СПб.  : 
Изд-во Олега Абышко, 2003. – 544 с.
	 10.	 Мейендорф, И., прот. Жизнь и труды свя-
тителя Григория Паламы : Введение в изучение 
/ прот. И.  Мейендорф. – СПб. : Византиноросси-
ка, 1997.  – 479 с. – (Subsidia byzantinorossica; 2).
	 11.	 Щукин, Т. А. «Главы физические» Григория 
Паламы : Исторический контекст, мотивация авто-
ра, адресат / Т.А. Щукин // Вестник Волгоградского 
государственного университета. Серия 4, История. 
Регионоведение. Международные отношения. – 
2020. – Т. 25, № 6. – С. 259–273. – DOI: https://doi.
org/10.15688/jvolsu4.2020.6.21
	 12.	 Щукин, Т. А. «Он превзойдет собственную 
природу» : Тема самообращенности ума в «Слове 
на житие преподобного Петра Афонского» святите-
ля Григория Паламы и в Enneades V.3 / Т. А. Щукин 
// Библия и христианская древность. – 2019. – 
Т. 2 (2). – С. 212–230.
	 13.	 Benakis, L. The Problem of General 
Concepts in Neoplatonism and Byzantine Thought 
/ L.  Benakis // Neoplatonism and Christian Thought 
/ ed. D.  J.  O’Meara. – Albany : State University of 
New York Press, 1982. – P. 75–86.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 153

Т.А. Щукин. Григорий Палама как критик платоновской теории идей

	 14.	 Calvário, P. Bounds of Reason in the 
Knowledge of God: Gregory Palamas’ Criticism of 
Greek Philosophy / P. Calvário // Revista Portuguesa 
de Filosofia. – 2017. – Vol. 73, no.  2. – P. 783–792.
	 15.	 Clucas, L. Μ. The Hesychast Controversy in 
Byzantium in the Fourteenth Century. A Consideration 
of the Basic Evidence : Diss. / L. Clucas. – Ann Arbor, 
Mich., 1976. – X, 626.
	 16.	 Michaelis Pselli theologica. Vol. 1 / ed. 
P. Gautier. – Leipzig : Teubner, 1989. – 447 p. – 
(Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum 
Teubneriana).
	 17.	 Greig, J. Soul and Deification in Proclus, 
Nicholas of Methone, and the Palamite Controversy 
/ J. Greig. – Electronic text data. – Mode of access: 
https://www.academia.edu/49196244/Soul_and_
Deification_in_Proclus_Nicholas_of_Methone_
and_the_Palamite_Controversy (date of access: 
01.06.2021). – Title from screen.
	 18.	 Ivanka, E. von. Plato christianus. La réception 
critique du platonisme chez les Pères de l’Eglise 
/ E. von Ivanka. – Paris : Presses Universitaires de 
France, 1990. – 461 p.
	 19.	 Meyendorff, J. Les debuts de la controverse 
hesychaste / J. Meyendorff // Byzantion. – 1953. – 
Vol. 23. – P. 87–120.
	 20.	 Meyendorff, J. Le thème du “retour en soi” 
dans la doctrine palamite du XIVe siècle / J. Meyendorff 
// Revue de l’histoire des religions. – 1954.  – Vol.  145.  – 
P. 188–206.
	 21.	 Polemis, I. D. Neoplatonic and Hesychastic 
Elements in the Early Teaching of Gregorios Palamas 
on the Union of Man with God : The Life of St. Peter 
the Athonite / I. D. Polemis // Pour une poétique 
de Byzance. Hommage à Vassilis Katsaros / éd. 
S. Efthymiadis et al. – Paris : Le Centre d’études 
byzantines, néo-helléniques et sud-est européennes : 
École des Hautes études en Sciences sociales, 2015. – 
P. 205–221.
	 22.	 Rigo, A. La Vita di Pietro l’Athonita (BHG 
1506) scritta da Gregorio Palama / A. Rigo // Rivista 
di studi bizantini e neoellenici. – 1995. – Vol. 32. – 
P.  179–190.
	 23.	 Saint Gregory Palamas. The One Hundred 
and Fifty Chapters: A Critical Edition, Translation 
and Study / ed. and tr. R. E. Sinkewicz. – Toronto : 
Pontifical institute of medieval studies, 1988. – XI, 
288 p. – (Studies and Texts ; vol. 83).
	 24.	 Sinkewicz, R. E. A New Interpretation for the 
First Episode in the Controversy between Barlaam the 
Calabrian and Gregory Palamas / R. E. Sinkewicz // 
Journal of Theological Studies. – 1980. – Vol. 31. – 
P.  489–500.
	 25.	 Walter, D. Michael Psellos – christliche 
Philosophie in Byzanz : Mittelalterliche Philosophie 
im Verhältnis zu Antike und Spätantike / D. Walter.  – 

Berlin : De Gruyter, 2017. – 216 S. – (Quellen und 
Studien zur Philosophie ; Bd. 132).
	 26.	 Μπενάκης, Λ. Γ. Νικηφόρου Χούμνου, Περί 
της ύλης και των ιδεών. Εισαγωγή, κριτική έκδοση 
και νεοελληνική μετάφραση / Λ. Γ. Μπενάκης 
// Φιλοσοφία. – 1973. – T. 3. – Σ. 339–381.
	 27.	 Γρηγόριος ο Παλαμάς. Αντιρρητικοί 
προς Ακίνδυνον (Α–Γ) // Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ. 
Συγγράμματα. Τ. 5 / εκδ. Π. Χρήστου [et. al.]. – 
Θεσσαλονίκη : Πατερικαὶ Ἐκδόσεις Γρηγόριος ὁ 
Παλαμᾶς, 1987. – Σ. 46–557.
	 28.	 Γρηγόριος ο Παλαμάς. Ομιλια 53 // Γρηγορίου 
τοῦ Παλαμᾶ. Συγγράμματα. Τ. 11 / εκδ. Π. Χρήστου 
[et. al.]. – Θεσσαλονίκη : Πατερικαὶ Ἐκδόσεις 
Γρηγόριος ὁ Παλαμᾶς, 1986. – Σ. 259–347.
	 29.	 Γρηγόριος ο Παλαμάς. Λόγοι ἀποδεικτικοὶ 
δύο περὶ τῆς ἐκπορεύσεως του Ἁγίου Πνεύματος // 
Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ. Συγγράμματα. Τ. 1 / εκδ. 
Π. Χρήστου [et. al.]. – Θεσσαλονίκη : Πατερικαὶ 
Ἐκδόσεις Γρηγόριος ὁ Παλαμᾶς, 1981. – Σ. 68–337.
	 30.	 Γρηγόριος ο Παλαμάς. Υπέρ των ιερώς 
ησυχαζόντων // Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ. Συγγράμματα. 
Τ. 2 / εκδ. Π. Χρήστου [et. al.]. – Θεσσαλονίκη : 
Πατερικαὶ Ἐκδόσεις Γρηγόριος ὁ Παλαμᾶς, 1982. – 
Σ.  55–724.
	 31.	 Γρηγόριος ο Παλαμάς. Ἐπιστολὴ πρὸς 
Βαρλαὰμ Α´ // Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ. Συγγράμματα. 
Τ. 1 / εκδ. Π. Χρήστου [et. al.]. – Θεσσαλονίκη : 
Πατερικαὶ Ἐκδόσεις Γρηγόριος ὁ Παλαμᾶς, 1981. – 
Σ.  444–513.
	 32.	 Γρηγόριος ο Παλαμάς. Ἐπιστολὴ πρὸς 
Βαρλαὰμ Β´ // Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ. Συγγράμματα. 
Τ. 1 / εκδ. Π. Χρήστου [et. al.]. – Θεσσαλονίκη : 
Πατερικαὶ Ἐκδόσεις Γρηγόριος ὁ Παλαμᾶς, 1981. – 
Σ.  514–587.
	 33.	 Δημητρακόπουλος, Γ. Α. Γρηγορίου Παλαμά, 
Κεφάλαια εκατόν πεντήκοντα, 1–14 : «Περί κόσμου». 
Κείμενο, μετάφραση και ερμηνευτικά σχόλια 
/ Γ. Α. Δημητρακόπουλος // Βυζαντιακά. – 2000. – 
Τ. 20. – Σ. 293–348.
	 34.	 Δημητρακόπουλος, Γ. Α. Υστεροβυζαντινή 
κοσμολογία. Η κριτική του Γρηγορίου Παλαμά στη 
διδασκαλία των Πλωτίνου και Πρόκλου περί κοσμικής 
ψυχής / Γ. Α. Δημητρακόπουλος // Φιλοσοφία. – 
2001.  – Τ. 31. – Σ. 175–191.
	 35.	 Δημητρακόπουλος, Γ. Α. Υστεροβυζαντινή 
κοσμολογία. Η κριτική του Γρηγορίου Παλαμά 
στη διδασκαλία των Πλωτίνου και Πρόκλου περί 
κοσμικής ψυχής. Β΄ μέρος / Γ. Α. Δημητρακόπουλος 
// Φιλοσοφία. – 2002. – Τ. 32. – Σ. 111–132.

REFERENCES

	 1.	 Biryukov D.S. Linii v noologii Grigoriya 
Palamy. Palamizm i platonizm [Lines in the Noology 
of Gregory Palamas. Palamism and Platonism]. Vestnik 



154

ВизантийскОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Tomskogo gosudarstvennogo universiteta [Tomsk State 
University Journal], 2021, no. 464, pp. 60-67.
	 2.	 Biryukov D.S. Linii problematiki universaliy u 
Grigoriya Palamy [Lines of the Problem of Universals 
in Gregory Palamas]. Platonovskie issledovaniya 
[Platonic Investigations], 2016, vol. 4/1, pp. 170-184.
	 3.	 Volchkevich A.Y. Platonicheskie i antichnye 
allyuzii v tvoreniyah svt. Grigoriya Palamy [Platonic 
and Ancient Allusions in the Works by Gregory 
Palamas]. Gosudarstvo, religiya, tserkov v Rossii i za 
rubezhom [State, Religion, and Church in Russia and 
Worldwide], 2009, no. 1, pp. 148-155.
	 4.	 Yashunskiy R.V., ed. Grigoriy Palama. 
Antirritiki protiv Akindina [Gregory Palamas. 
Antirrhetikos Against Akindynos]. Krasnodar, Text 
Publ., 2010. 368 p.
	 5.	 Yashunskiy R.V., ed. Grigoriy Palama. Ob 
iskhozhdenii Svyatogo Dukha [Gregory Palamas. On 
the Procession of the Holy Spirit]. Krasnodar, Text 
Publ., 2006. 192 p.
	 6.	 Bibikhin V.V., ed. Grigoriy Palama. Triady 
v zashchitu svyashchenno-bezmolvstvuyushchikh 
[Gregory Palamas. Triads for the Defense of Those 
Who Practice Sacred Quietude]. Moscow, Kanon Publ., 
1995. 384 p.
	 7.	 Kanaeva E.Yu. Spory ob iskhozhdenii 
Svyatogo Dukha v Konstantinopole v 30-h godakh 
XIV veka [Controversy on the Procession of the Holy 
Spirit in Constantinople in the 14th Century]. Vestnik 
Pravoslavnogo Svyato-Tikhonovskogo gumanitarnogo 
universiteta. Seriya II: Istoriya. Istoriya Russkoy 
Pravoslavnoy Tserkvi [St. Tikhon’s University Review. 
History. Russian Church History], 2017, iss. 74, 
pp.  26-40.
	 8.	 Lourie V.M. Kommentarii [Comments]. 
Meyendorf I., prot. Znizn i trudy svyatitelya Grigoriya 
Palamy: Vvedenie v izuchenie [The Life and Works 
of Saint Gregory Palamas. Introduction to the Study]. 
Saint Petersburg, Byzantinorossica Publ., 1997, 
pp.  373-460.
	 9.	 Makarov D.I. Antropologiya i kosmologiya 
svyatogo Grigoriya Palamy [Anthropology and 
Cosmology of Gregory Palamas]. Saint Petersburg, 
Izd-vo Olega Abyshko, 2003. 544  p.
	 10.	 Meyendorf I., prot. Znizn i trudy svyatitelya 
Grigoriya Palamy: Vvedenie v izuchenie [The Life 
and Works of Saint Gregory Palamas. Introduction to 
the Study]. Saint Petersburg, Byzantinorossica Publ., 
1997. 479 p. (Subsidia byzantinorossica; 2).
	 11.	 Schukin T.A. «Glavy fizicheskie» Grigoriya 
Palamy: Istoricheskiy kontekst, motivatsiya avtora, 
adresat [‘The Chapters on Physics’ by Gregory Palamas: 
Historical Context, the Motivation of the Author, 
Addressee]. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo 
universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. 
Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of 

Volgograd State University. History. Area Studies. 
International Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 259-
273. DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.21
	 12.	 Schukin T.A. «On prevzoydet sobstvennuyu 
prirodu»: Tema samoobrashchennosti uma v «Slove 
na zhitie prepodobnogo Petra Afonskogo» svyatitelya 
Grigoriya Palamy i v Enneades V.3 [“He Will 
Transcend His Own Nature”: The Theme of the Mind’s 
Self-Reversal in the “Homily on the Life of St. Peter the 
Athos” by St. Gregory Palamas and in Enneades V.3]. 
Bibliya i khristianskaya drevnost [Bible and Christian 
Antiquity], 2019, vol. 2 (2), pp. 212-230.
	 13.	 Benakis L. The Problem of General Concepts in 
Neoplatonism and Byzantine Thought. O’Meara  D.J., 
ed. Neoplatonism and Christian Thought. Albany, State 
University of New York Press, 1982, pp. 75-86.
	 14.	 Calvário P. Bounds of Reason in the 
Knowledge of God: Gregory Palamas’ Criticism of 
Greek Philosophy. Revista Portuguesa de Filosofia, 
2017, vol. 73, no. 2, pp. 783-792.
	 15.	 Clucas L.Μ. The Hesychast Controversy in 
Byzantium in the Fourteenth Century. A  Consideration 
of the Basic Evidence. Diss. Ann Arbor, Mich., 1976. 
X, 626 p.
	 16.	 Gautier P., ed. Michaelis Pselli theologica. 
Vol. 1. Leipzig, Teubner, 1989. 447 p. (Bibliotheca 
scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana).
	 17.	 Greig J. Soul and Deification in Proclus, 
Nicholas of Methone, and the Palamite Controversy. 
URL: https://www.academia.edu/49196244/Soul_and_
Deification_in_Proclus_Nicholas_of_Methone_and_
the_Palamite_Controversy (accessed 1 June 2021).
	 18.	 Ivanka E. von. Plato christianus. La réception 
critique du platonisme chez les Pères de l’Eglise. Paris, 
Presses Universitaires de France, 1990. 461 p.
	 19.	 Meyendorff J. Les debuts de la controverse 
hesychaste. Byzantion, 1953, vol. 23, pp.  87-120.
	 20.	 Meyendorff J. Le thème du “retour en soi” 
dans la doctrine palamite du XIVe siècle. Revue de 
l’histoire des religions, 1954, vol. 145, pp. 188-206.
	 21.	 Polemis I.D. Neoplatonic and Hesychastic 
Elements in the Early Teaching of Gregorios Palamas 
on the Union of Man with God: The Life of St. Peter 
the Athonite. Efthymiadis S. et al., eds. Pour une 
poétique de Byzance. Hommage à Vassilis Katsaros. 
Paris, Le  Centre d’études byzantines, néo-helléniques 
et sudest européennes; École des Hautes études en 
Sciences sociales, 2015, pp. 205-221.
	 22.	 Rigo A. La Vita di Pietro l’Athonita (BHG 
1506) scritta da Gregorio Palama. Rivista di studi 
bizantini e neoellenici, 1995, vol. 32, pp. 179-190.
	 23.	 Sinkewicz R.E., ed. Saint Gregory Palamas. 
The One Hundred and Fifty Chapters: A Critical 
Edition, Translation and Study. Toronto, Pontifical 
Institute of Medieval Studies, 1988. XI, 288 p. (Studies 
and Texts; vol. 83).



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6

Т.А. Щукин. Григорий Палама как критик платоновской теории идей

	 24.	 Sinkewicz R.E. A New Interpretation for the 
First Episode in the Controversy Between Barlaam 
the Calabrian and Gregory Palamas. Journal of 
Theological Studies, 1980, vol. 31, pp. 489-500.
	 25.	 Walter D. Michael Psellos – christliche 
Philosophie in Byzanz. Mittelalterliche Philosophie 
im Verhältnis zu Antike und Spätantike. Berlin, 
De  Gruyter, 2017. 216 S. (Quellen und Studien zur 
Philosophie; Bd. 132).
	 26.	 Benakis L.G. Nikēphorou Choumnou, Peri 
tēs ylēs kai tōn ideōn. Eisagōgē, kritikē ekdosē kai 
neoellēnikē metafrasē [Nikephoros Choumnos, On 
Matter and Ideas. Introduction, Critical Edition and 
Modern Greek Translation]. Philosophia [Philosophy], 
1973, vol. 3, pp. 339-381.
	 27.	 Grēgorios o Palamas. Antirrētikoi pros 
Akindynon [Antirrhetics Against Akindynos]. 
Chrestou P. et al., eds. Grēgoriou tou Palama. 
Syggrammata [The Works of Gregory Palamas]. 
Vol. 5. Thessaloniki, Paterikai Ekdoseis Grēgorios o 
Palamas, 1987, pp. 46-557.
	 28.	 Grēgorios o Palamas. Omilia 53 [Homilia 
53]. Chrestou P. et al., eds. Grēgoriou tou Palama. 
Syggrammata [The Works of Gregory Palamas]. 
Vol.  11. Thessaloniki, Paterikai Ekdoseis Grēgorios 
o Palamas, 1986, pp. 259-347.
	 29.	 Grēgorios o Palamas. Logoi apodeiktikoi 
dyo peri tēs ekporeuseōs tou Agiou Pneumatos [Two 
Apodictic Treatises on the Procession of the Holy 
Spirit]. Chrestou P. [et al.], eds. Grēgoriou tou Palama. 
Syggrammata [The Works of Gregory Palamas]. Vol. 1. 
Thessaloniki, Paterikai Ekdoseis Grēgorios o Palamas, 
1981, pp. 68-337.
	 30.	 Grēgorios o Palamas. Yper tōn ierōs 
ēsychazontōn [For the Defense of Those Who Practice 

Sacred Quietude]. Chrestou P. et al., eds. Grēgoriou 
tou Palama. Syggrammata [The Works of Gregory 
Palamas]. Vol. 2. Thessaloniki, Paterikai Ekdoseis 
Grēgorios o Palamas, 1988, pp. 55-724.
	 31.	 Grēgorios o Palamas. Epistolē pros Barlaam 
A [First Letter to Barlaam]. Chrestou P. et al., eds. 
Grēgoriou tou Palama. Syggrammata [The Works 
of Gregory Palamas]. Vol. 1. Thessaloniki, Paterikai 
Ekdoseis Grēgorios o Palamas, 1981, pp. 444-513.
	 32.	 Grēgorios o Palamas. Epistolē pros Barlaam 
B [Second Letter to Barlaam]. Chrestou P. et al., eds. 
Grēgoriou tou Palama. Syggrammata [The Works 
of Gregory Palamas]. Vol. 1. Thessaloniki, Paterikai 
Ekdoseis Grēgorios o Palamas, 1981, pp. 514-587.
	 33.	 Dēmētrakopoulos G.A. Grēgoriou Palama, 
Kephalaia ekaton pentēkonta, 1–14 : «Peri kosmou»: 
Keimeno, metaphrasē kai ermēneutika scholia [Gregory 
Palamas, The One Hundred and Fifty Chapters, 1–14. 
“About the World”. Text, Translation and Interpretative 
Comments]. Byzantiaka [Byzantine], 2000, vol. 20, 
pp.  293-348.
	 34.	 Dēmētrakopoulos G.A. Ysterobyzantine 
kosmologia. Ē kritikē tou Grēgoriou Palama stē 
didaskalia tōn Plōtinou kai Proklou peri kosmikēs 
psychēs [Late Byzantine Cosmology. Gregory Palamas’ 
Criticism of the Teaching of Plotinus and Proclus on 
the Cosmic Soul]. Philosophia [Philosophy], 2001, 
vol.  31, pp. 175-191.
	 35.	 Demetrakopoulos G.A. Ysterobyzantinē 
kosmologia. Ē kritikē tou Grēgoriou Palama stē 
didaskalia tōn Plōtinou kai Proklou peri kosmikēs 
psychēs [Late Byzantine Cosmology. Gregory Palamas’ 
Criticism of the Teaching of Plotinus and Proclus on the 
Cosmic Soul]. Pt. 2. Philosophia [Philosophy], 2002, 
vol. 32, pp. 111-132.

Information About the Author
Timur A. Schukin, Associate Research Fellow, Sociological Center of the Russian Academy of Sciences, 

7-ya Krasnoarmeyskaya St, 25/14, 190005 Saint Petersburg, Russian Federation, tim_ibif@mail.ru,  
https://orcid.org/0000-0001-7513-9873

Информация об авторе
Тимур Аркадьевич Щукин, ассоциированный сотрудник, Социологический институт РАН, 

ул. 7-я Красноармейская, 25/14, 190005 г. Санкт-Петербург, Российская Федерация, tim_ibif@mail.ru,  
https://orcid.org/0000-0001-7513-9873




В

ой
те

нк
о 

А
.А

., 
20

22

156 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6



www.volsu.ru
ПЕРИɎЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОȽО МИРА.
ПРОȻЛЕМɕ ИСТОРИИ И КɍЛЬТɍРɕ

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.12

UDC 94(3) Submitted: 12.06.2022
LBC 63.3(0)4-99; 63.3(0)310; 63.3(0)323 Accepted: 20.09.2022

EG<PTIA1S A1' %<=A1TI8M. O1 THE 48ESTIO1 OF POLITICAL
S8%-ECTIVIT< I1 LATE A1TI48IT< �

Anton A. Voytenko
Centre for Egyptological Studies of the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation

Abstract. Introduction. The article focuses on the reasons for the lack of political subjectivity among the
Egyptians in the Byzantine period (4th – first half of the 7th centuries). During this period, the population of Egypt did
not demonstrate it at any level: social movements (uprisings) did not offer such agenda; studies on literature and
rhetoric show that the Egyptians were under the influence of the Roman statehood (Eastern Roman Empire).
The aims of the study are therefore concentrated around the consideration of the causes and terms of the loss of
political subjectivity by the Egyptians, and the reasons for the increase of it among the Romans. An additional task
was a comparative analysis of the political and religious systems of Ancient Rome and Ancient Egypt and the
possible influence of religious features on the configuration of political systems. Methods. The main methods used
in the study are factor analysis and the comparative method. Analysis. The ancient Egyptian political system was
“introverted” and static in nature. The complete loss of political subjectivity by the Egyptians can be, however,
attributed to the Roman period. In the Persian and Ptolemaic ones, its existence is preserved due to two main
factors: the practices of the Persians and Ptolemies to present themselves as Egyptian pharaohs and the strong
positions of the Egyptian priesthood, who could keep an ancient political subjectivity. Results. The Romans, who
refused to continue Ptolemaic practices and took drastic measures to limit the economic independence of the
Egyptian priesthood, managed to nullify its authentic political subjectivity. Thanks to an “extroverted” and
transformative political model, supported by a “political theology” based on the “Roman myth”, the Roman state
managed to maintain (or even strengthen) its subjectivity in the period of late Antiquity.

Key words: Byzantine Egypt, political theology, political subjectivity, history of political systems, Roman
religion, Ancient Egyptian religion.

Citation. Voytenko A.A. Egyptians and Byzantium. On the Question of Political Subjectivity in Late Antiquity.
Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye
otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International Relations], 2022,
vol. 27, no. 6, pp. 156-170. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.12

УДК 94(3) Дата поступления статьи: 12.06.2022
ББК 63.3(0)4-99; 63.3(0)310; 63.3(0)323 Дата принятия статьи: 20.09.2022

ЕȽИПТЯНЕ И ВИЗАНТИЯ. К ВОПРОСɍ О ПОЛИТИɑЕСКОЙ СɍȻɔЕКТНОСТИ
В ПОЗȾНЕЙ АНТИɑНОСТИ �

Антон Анатольевич Воɣтенко
Центр египтологических исследований РАН, г. Москва, Российская Федерация



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 157

А.А. Войтенко. Египтяне и Византия. К вопросу о политической субъектности в поздней Античности

Аннотация. Статья представляет собой исследование причин отсутствия политической субъектности у
египтян в византийский период (IV – первая половина VII в.). В этот период у населения Египта не наблюда-
ется ее проявлений ни на одном уровне: социальные движения (восстания) не предлагают такой повестки,
рассмотрение литературы и риторики под этим углом зрения показывают, что египтяне, представляющие
разные социальные страты, находятся под влиянием римской государственности (Восточно-Римской импе-
рии). Задачи исследования, таким образом, концентрируются вокруг рассмотрения причин и сроков утраты
египтянами политической субъектности на протяжении длительного временного периода, и причин возрас-
тания таковой у римлян. Дополнительной задачей был сравнительный анализ политических и религиозных
систем Древнего Египта и Древнего Рима с точки зрения возможного влияния религиозных особенностей на
конфигурацию политических систем. Основные методы, которые применялись в исследовании, – это фак-
торный анализ и сравнительный метод. Древнеегипетская политическая система носила «интровертный» и,
в целом, статичный характер, однако полную утрату египтянами политической субъектности можно отно-
сить только к римскому времени. В персидский и птолемеевский период ее существование сохраняется за
счет двух основных факторов: практик персов и Птолемеев презентовать себя египетскими фараонами и
сильных позиций сословия жрецов, наряду с религией транслирующих древнюю политическую традицию.
Римлянам, отказавшимся продлевать эти практики и предпринявшим решительные меры по ограничению
экономической независимости египетского жречества, удалось свести на нет прежнюю политическую субъек-
тность египтян. Благодаря «экстравертной» и способной к трансформации политической системе, подкреп-
ленной «политической теологией», основанной на «римском мифе», римскому государству удалось сохра-
нить (или даже усилить) свою субъектность в период поздней Античности.

Ключевые слова: Византийский Египет, политическая теология, политическая субъектность, история
политических систем, римская религия, древнеегипетская религия.

Цитирование. Войтенко А. А. Египтяне и Византия. К вопросу о политической субъектности в поздней
Античности // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение.
Международные отношения. – 2022. – Т. 27, № 6. – С. 156–170. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.12

Введение. Как нам представляется,
вопрос о политической субъектности терри-
торий и этносов Восточного Средиземномо-
рья, попавших под власть римского государ-
ства, остается слабо разработанным в миро-
вой историографии. Предметом данной ста-
тьи является исследование причин отсутствия
политической субъектности у египтян в ран-
невизантийский период. Действительно, в этот
период мы не находим никаких политических
манифестаций в египетской среде, хотя этот
этнос когда-то обладал очень мощной поли-
тической традицией, охватывавшей несколь-
ко тысячелетий. Наше изучение коптской аги-
ографии показало полную адаптацию автох-
тонных египтян к политической традиции Ви-
зантии, вне рамок которой они не мыслят свое
существование [3]. Тексты, так или иначе со-
держащие в профетической форме идеи вос-
становления былой государственности, в коп-
тской литературе не замечены, она содержит
лишь инвективы против ассирийцев, вавило-
нян и персов (так называемый Роман о Кам-
бизе [5, с. 246–254]), тогда как уже Александр
Македонский оценен здесь достаточно пози-
тивно (см., например, [16]). О настроениях

эллинизированных египтян 2 в этот период мы
точных сведений не имеем, но косвенно на них
может пролить свет речь «О царстве» Сине-
зия, уроженца Кирены, близкого к эллинизи-
рованным александрийским кругам (см. [12]).
Программа Синезия полностью укладывает-
ся в рамки имперской политической модели,
а вся его «конструктивная критика» власти
строится на едва читаемом контрасте между
образом идеального правителя, там представ-
ленном, и вынесенной за скобки реальной си-
туацией.

Социальные движения в византийском
Египте не демонстрируют сценариев, связан-
ных с наличием у египтян какой-либо полити-
ческой субъектности. Восстание Домиция
Домициана (297–298) в рубежное для Римс-
кой империи правление Диоклетиана 3 вполне
укладывается в рамки мятежа наместника,
стремящегося захватить власть в Риме, а в
случае отложения территории, копировавше-
го римские политические структуры, как это
было в «Галльской империи» III в. Столкно-
вения цирковых партий VI в. и борьба в нача-
ле VII в. между Ираклием и Фокой носят «уни-
версальный» характер, где местная специфи-



158

ПЕРИɎЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОȽО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ка сведена до минимума: беспорядки по та-
ким сценариям могли произойти в любом ином
регионе империи, где сошлись бы в одной точ-
ке амбиции отдельных политических групп и
возникавшая время от времени социальная
напряженность.

Отсутствие политической субъектности
у египтян обычно принято объяснять утратой
ими государственной независимости еще в эл-
линистический период, что привело к пассив-
ности как народа, так и автохтонных 4 элит.
Однако, как нам представляется, эта точка зре-
ния нуждается в серьезной коррекции.

Задачи и методы. Задачей данной ста-
тьи является попытка проследить динамику
политической субъектности у египтян в ши-
рокой хронологической перспективе, что в ко-
нечном итоге даст ясные критерии для объяс-
нения ее особенностей. Другой задачей яв-
ляется исследование основных параметров
политической системы Рима и ее эволюции
вплоть до конца IV в., поскольку для нас
вполне очевидна истинность формулировки
А.Н. Острогорского о том, что Византия – это
греческая культура, римская государствен-
ность и христианская вера [10, с. 64]. Нам пред-
ставляется, что культурно-политические транс-
формации, происходившие в Египте, наиболее
ярко и последовательно могут быть выявлены
именно на контрасте двух этих противополож-
ных исторических трендов: угасающего египет-
ского и возрастающего римского.

Еще одной важной задачей является рас-
смотрение особенностей религиозных систем
Египта и Рима в плоскости «политической те-
ологии». Сам термин, вероятно, восходит к
римскому писателю Варрону (см. [1, с. 27]).
Нас будет интересовать один из ее аспектов:
корреляция особенностей религиозной систе-
мы с особенностями политической модели и
ее базовыми характеристиками. Основными
в данном случае являются вопросы, связан-
ные со статичностью и известной «интровер-
тностью» такой модели или же, наоборот, с
ее гибкостью, способностью к трансформа-
ции и «экстравертным» целеполаганием, чаще
всего выражающемся в различных формах
экспансионизма.

Для решения данных задач более всего
подходят два основных метода. Первый – это
факторный анализ (см. [4, с. 306]), позволяю-

щий выделить основополагающие факторы и
их иерархию, а также подчас скрытые корре-
ляции между ними. Второй – сравнительный
метод, помогающий четко обозначить сход-
ства и различия при сопоставительном ана-
лизе двух и более изучаемых явлений (в на-
шем случае политических и религиозных си-
стем Египта до конца римского периода и
Рима (Византийской империи) до конца IV в.).

Анализ. На наш взгляд, наиболее адек-
ватное объяснение генезиса египетской го-
сударственности и ее особенностей было
предложено в теории речных цивилизаций
Л.И. Мечникова [9], взгляды которого разде-
лял и Б.А. Тураев (см. [13, т. 1, с. 59–62]). Со-
гласно этой теории, самые ранние очаги госу-
дарственности возникают вокруг рек, где кли-
матические условия позволяют получать при-
бавочный продукт, необходимый для содер-
жания больших социальных групп, не занятых
в сельском хозяйстве. Однако подобная воз-
можность может быть реализована только при
централизованной системе ирригации, требу-
ющей в конечном счете создания государ-
ственной системы с достаточно жесткой вер-
тикальной структурой. Это, вкупе с некото-
рыми географическими особенностями [13,
т. 1, с. 61–62], создает в Египте «интроверт-
ную» политическую модель, естественными
географическими границами которой являются
побережье Средиземного моря на севере и
первый Нильский порог на юге. Эта система
не предрасположена к внешней экспансии,
считая себя замкнутым универсумом, что мы,
в целом, и наблюдаем в два первых периода
развития Древнего Египта (Древнее и Сред-
нее Царство): экспансионистские планы в это
время практически не выходят за пределы
Нильских порогов (Куш) и Синайского полу-
острова и, в основном, определяются эконо-
мическим потребностями (золото, рабы, не-
которые виды минералов и пр.).

Генезис египетской государственности
представлял собой постепенное соединение
территориальных (номовых) структур в еди-
ное целое. Не будет большим преувеличением
предположить, что одним из основных вопро-
сов на протяжении всей политической исто-
рии Древнего Египта являлась их централиза-
ция, поскольку потенциальная опасность де-
зинтеграции территории сохранялась всегда.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 159

А.А. Войтенко. Египтяне и Византия. К вопросу о политической субъектности в поздней Античности

Период Древнего Царства, скорее всего, пред-
ставлял собой «консенсус» между централь-
ной властью и местными (номовыми) элита-
ми, которые делегировали центру только са-
мые необходимые функции (налоги, общая
ирригация, участие в некоторых обществен-
ных работах и т. д.). Тенденция к «номинали-
зации» власти фараона и усилению местных
элит в сочетании с рядом случайных факто-
ров (длительная засуха и следующий за ней
распад общей системы ирригации) приводит
к дезинтеграции и Первому переходному пе-
риоду, в ходе которого выявляется невозмож-
ность нормального функционирования египет-
ской государственности как конгломерата от-
дельных территориальных образований. В ре-
зультате Египет вновь удается объединить,
теперь уже под властью фиванских династий,
восстановить общую систему ирригации и
даже расширить ее (Среднее Царство). По
всей видимости, период Среднего Царства
характеризовался бóльшей «потестарностью»
и централизацией страны. Причины новой де-
зинтеграции (Второй переходный период) до
конца не ясны. По всей видимости, их следу-
ет искать в роковом стечении двух обстоя-
тельств: социальном обострении времени фа-
раонов Аменемхета III и Аменемхета IV и
оккупацией гиксосами нильской Дельты. Од-
нако фиванским элитам удается вновь интег-
рировать Египет под властью одного прави-
теля, что знаменует собой начало Нового
Царства. Этот период вполне справедливо
считается высшей точкой древнеегипетской
государственности. Однако, как нам представ-
ляется, следует обратить внимание на дру-
гое обстоятельство: беспрецедентное для «ин-
тровертной» цивилизации количество измене-
ний и новшеств в самых разных областях.
Невиданная до этого территориальная экспан-
сия, отказ от строительства пирамид и пере-
ход к заупокойным храмам, религиозная ре-
форма Эхнатона, генотеистическая по свое-
му типу, нацеленная, как предполагается, на
подрыв прежних позиций жречества, эволю-
ция самого жречества от замкнутой касты к
своего рода «магистратуре» (ср. [1, с. 17]),
появление при Рамессидах «теологии исто-
рии», то есть понимания истории как «мани-
фестации божественной воли» [1, с. 18] и т. д.
Налицо радикальные изменения, требующие

серьезного «ответа». Предполагаемых «отве-
тов» могло быть два: либо глубокая трансфор-
мация политической системы, либо упадок.
Египет пошел по второму пути. К концу Но-
вого Царства нарастают центробежные тен-
денции, что приводит к очередной дезинтег-
рации (Третий переходный период). Поздний
период отмечен правлением иноземных дина-
стий (ливийских и кушитских), глубоко встро-
енных в египетскую политическую традицию
и вынужденных постоянно балансировать
между внутренними (дезинтеграция) и вне-
шними (военная экспансия соседей) «вызова-
ми». Относительно недолгое правление ав-
тохтонной XXVI (саисской) династии, кото-
рое принято считать последним расцветом
египетской государственности, характеризу-
ется, с одной стороны, реставрационными
тенденциями, с другой, опорой на внешние
силы (иностранные наемники). В целом же
период Позднего царства можно обозначить
как время затяжного кризиса, закончившего-
ся потерей суверенитета.

Трудность изучения древнеегипетской
религии, на наш взгляд, хорошо выразил изве-
стный немецкий египтолог Я. Ассман, указав-
ший на то, что эксплицитный дискурс в древ-
неегипетской традиции полностью отсутство-
вал [1, с. 27]. Для нашей темы стоит также
привести замечание Э. Хорнунга, что египет-
ские боги обладали постоянно меняющейся
природой, напоминая собой недостроенные
храмы [19, с. 142; 27, p. 256]. Тем не менее
мы можем выделить некоторые константы.
Одной из них являлось понятие «Маат», озна-
чающее одновременно космический и соци-
альный порядок или же, по определению Асс-
мана, «моральный интегративный принцип,
распространяющий “справедливость”» [1,
с. 10]. В такой системе представлений основ-
ным приоритетом было сохранение космичес-
кого и социального баланса, поскольку его
нарушение мыслилось как экзистенциальный
коллапс, разрывающий все правильные связи
между явлениями и меняющий местами
смыслы. Именно такими мыслились ситуации
Переходных периодов, что ясно выражено в
древнеегипетских профетических текстах:
«Ибо его путь станет берегом, а берег – во-
дою» (Пророчество Неферти) [17, с. 54]. Фи-
гурой, обладающей всеми полномочиями по



160

ПЕРИɎЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОȽО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

презентации и поддержанию Маат, был фара-
он, что недвусмысленно выражено в одном из
древнеегипетских текстов: «Ра утвердил царя
/ на земле живущих / на срок вечности и бес-
конечности / он (царь) вершит суд между
людьми / творит Маат и уничтожает Исфет /
он (царь) дает жертвы богам / и пищу “про-
светленным” умершим» [1, с. 19; ср. 2, с. 84–
85]. Не менее важна функция фараона (обла-
дающего двойственной, божественной и че-
ловеческой, природой) как коллективного со-
тера. Поэтому для правильного функциониро-
вания системы важно было обеспечить его
переход в мир богов, что требовало поддер-
жания коллективных форм культа, которые, как
нам представляется, четко отражают Тексты
пирамид. Подобная «политическая теология»
почти идеально подходила к «интровертной»
и, в целом, статичной модели древнеегипетс-
кого государства.

К сожалению, очень сложно выстроить
четкую хронологию и динамику того, когда в
этой, казалось бы, прочной матрице возника-
ют «трещины», способные привести либо к ее
трансформации, либо к ее эрозии. Основные
«вызовы» для политической системы мы
предположительно локализовали в периоде
Нового Царства. В случае с религиозной сис-
темой это сделать сложнее, но, по крайней
мере, некоторые из них все же можно обнару-
жить. Первым подобным явлением следует
считать разграбление пирамид, начало кото-
рого трудно установить (вероятно, оно нача-
лось еще во времена Древнего Царства). Гра-
бителями, в представлениях которых царс-
кие усыпальницы уже не были сакральным
пространством, вероятнее всего, были пред-
ставители низших социальных слоев. Второй
«трещиной» можно считать появление таких
текстов, как «Песнь арфиста» или «Разговор
разочарованного со своим “Ба”», которые, ве-
роятно, начали создаваться со времени Пер-
вого переходного периода. Скепсис в отноше-
нии некоторых положений древнеегипетской
религиозной парадигмы, там высказанный,
был явно адресован интеллектуальным кру-
гам, стоявшим на социальной лестнице гораз-
до выше, чем египтяне, грабившие пирами-
ды. Наконец третьим подобным феноменом
можно считать то, что мы обозначили бы как
«индивидуализация культа». Наиболее ясно он

виден в изменении функций богослужебных
текстов (Тексты пирамид – Тексты саркофа-
гов – Книга мертвых). Феномен появления
Текстов саркофагов, который датируется Пер-
вым переходным периодом, Б.А. Тураев
объяснял так: «Децентрализация Египта от-
разилась в религиозной области – в демокра-
тизации представлений о загробной участи.
Получив возможность без посредства царя
достигать загробных благ, египтянин должен
был обставить себя теми же средствами, ка-
кие прежде были привилегией царя» [14, с. 61].
В этом контексте появление в период Нового
царства феномена Книги мертвых указывает
на значительное углубление того же процес-
са: заупокойные тексты «со стенок саркофа-
гов переходят на свитки папирусов �...! и кла-
дутся в гробы. �...! Сами тексты редактиру-
ются уже по большей части в первом лице от
лица умершего �...!. Ритуальный характер и
роль жреца, произносящего эти тексты, таким
образом еще более оттеснены назад» [14,
с. 132]. Я. Ассман, назвав это же явление воз-
растанием «личного благочестия», указал на
то, что оно находилось в обратной корреляции
с принципом древнеегипетской государствен-
ности и противостояло концепции Маат (см.
[1, с. 11]). Он же констатировал важный для
нас факт того, что древнеегипетская религи-
озная система была не способна к глубокой
трансформации; она попросту «ломалась»,
когда традиционные установки (то есть «им-
плицитная теология») переставали быть са-
моочевидными [1, с. 6].

Однако было бы ошибкой думать, что со
времени завоевания Египта персами, а затем
Александром Македонским политическая
субъектность египтян полностью исчезает.
Персы, по крайней мере, на уровне политичес-
кой презентации, принимают традицию егип-
тян и становятся XXVII династией (отказ
Ксеркса можно считать исключением). По
тому же самому пути идут Птолемеи, поли-
тические практики которых носят двойствен-
ный характер: для своих греко-македонских
подданных они были представителями монар-
хической традиции, восходящей к эпохе Алек-
сандра, а для египтян они должны были быть
фараонами, принадлежавшими к уже не пер-
вой в истории Египта чужеземной династии
[7, с. 153–154]. Но очевидная слабость такой



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 161

А.А. Войтенко. Египтяне и Византия. К вопросу о политической субъектности в поздней Античности

стратегии (для краткости назовем ее «ими-
тационной») в том, что ритуальные обязан-
ности фараона, нацеленные на поддержание
нормы, были не просто «высокой технологи-
ей», но «имплицитной теологией», как мини-
мум признающей их инвариантность и тре-
бующей ментального вовлечения в них.
В противном случае они постепенно превра-
щаются в пустую оболочку, которая рассы-
пается от любого, даже легкого толчка. Но
все же мы вправе видеть в этих практиках
средство поддержания политической субъек-
тности автохтонного населения, пусть и на
иллюзорном уровне.

Но гораздо интереснее другой аспект.
Мы с достаточно большой долей вероятнос-
ти можем предположить, что в птолемеевс-
ком Египте была по крайней мере одна соци-
альная группа, являвшаяся реальным носите-
лем такой субъектности. Это жречество (точ-
нее, какая-то его часть). Птолемеи, понимав-
шие опасность автохтонного жречества, стре-
мились поставить его под свой контроль: на-
пример, в храмы были назначены особые
представители царя – эпистаты, которые сле-
дили за расходованием средств [15, с. 184;
ср. 13, т. 2, с. 214–215]. Однако они никогда не
посягали на храмовые хозяйства, составляв-
шие материальную основу для поддержания
идеологического влияния этого сословия. При
поздних Птолемеях позиции египетского жре-
чества даже усилились [15, с. 184; cр. 13, т. 2,
с. 217–218].

Одним из интереснейших фактов для
нашей темы является появление в III–II в. до
н. э. профетических текстов («Оракул горшеч-
ника», «Демотическая хроника»), где в свой-
ственной для подобного жанра форме были
высказаны идеи восстановления прежней го-
сударственности, а Птолемеи однозначно
трактовались как чужаки и узурпаторы. Мож-
но осторожно предположить, что предприни-
мались и попытки реализации этих программ.
Мы имеем в виду ряд восстаний на юге Егип-
та, начиная с конца III в. до н. э., в ходе кото-
рых временно возникли независимые от Пто-
лемеев государственные образования (см.,
например: [7, c. 173–175]). Сложность оценки
этих восстаний связаны как с фрагментарно-
стью данных источников, так и с их различ-
ными интерпретациями в историографии. Ряд

ученых, в том числе и Б.А. Тураев [13, т. 2,
с. 215–216], видели в них борьбу за «нацио-
нальное» освобождение, но в советском ан-
тиковедении их считали проявлениями клас-
совой борьбы, а не реакцией автохтонного на-
селения на чужеземную династию [5, с. 165;
11, с. 214–219, 6, с. 356–363]. Основным аргу-
ментом было то, что восставшие в том числе
разрушали храмы и нападали на жрецов [6,
с. 257]. Однако следует отметить, что совет-
ские исследователи опирались на марксистс-
кий подход, не в полной мере учитывающий
реальную ситуацию внутри больших соци-
альных страт (классов и сословий). Совершен-
но очевидно, что в составе египетского жре-
чества могли быть разные группы: как те, кто
встали на позиции коллаборационизма (cр. [13,
т. 2, с. 216]), так и те, кто считали Птолемеев
чужеземной и не легитимной династией и
вполне могли возглавить восстание. Косвен-
ные свидетельства (появление «Оракула гор-
шечника» и «Демотической хроники» именно
в III–II в. до н. э. и широкие пожалования со
стороны Птолемеев египетскому жречеству
после восстаний) говорят, скорее, в пользу
первой интерпретации.

Как нам представляется, политическая
субъектность египтян сходит на нет только в
римский период. Римляне предпринимают две
радикальные меры, которые могли способ-
ствовать ее полному демонтажу. Римский
наместник отказывается принимать титул
фараона, положив тем самым конец длитель-
ной «имитационной» практике Птолемеев. В то
же время римляне ставят египетское жрече-
ство под свой жесткий контроль: храмовая
земля была почти везде конфискована 5, был
предпринят и ряд других жестко ограничи-
тельных мер [15, с. 207; ср. 23, p. 340]. Инте-
ресно, что именно в римский период (ок. I в.)
из повседневного обихода полностью исчеза-
ет демотика, и автохтонные египтяне попа-
дают в ситуацию «аграфии», то есть факти-
ческой невозможности пользоваться египет-
ским языком как письменным [25, p. 64]. Но,
вероятнее всего, процесс полной утраты по-
литической субъектности был постепенным,
что косвенно доказывает появление в римс-
ком Египте профетического текста, известного
как «Оракул агнца», близкого по содержанию
к уже упомянутым текстам III–II в. до н. э.,



162

ПЕРИɎЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОȽО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

один из которых («Оракул горшечника») так-
же был известен в это время. Восстание бу-
колов, обычно понимаемое как следствие на-
логового гнета и обострения социальных про-
тиворечий (см.: [21, с. 273; 15, с. 169]), гораз-
до сложнее интерпретировать в рамках поли-
тической субъектности, чем восстания егип-
тян при Птолемеях. Единственным косвенным
указанием на это может являться сообщение
Диона Кассия, что буколов возглавил египет-
ский жрец Исидор (Dio Cass., LXXII, 4). Со-
бытия, связанные с появлением «Актов язы-
ческих мучеников» (Acta Alexandrinorum) [28],
демонстрируют, скорее, реакцию эллинизиро-
ванных александрийских кругов на ущемле-
ние их в правах после завоевания Египта Ри-
мом, которая, как предполагал издатель этих
текстов Г. Мазарилло, была купирована пос-
ле восстановления Септимием Севером го-
родского совета в Александрии (199/200) и
дарованием Каракаллой всем подданным рим-
ского гражданства в 212 г. [28, p. 275–277] 6.
События в Александрии 215 г. связаны, ско-
рее, с неприязненным отношением египтян к
Каракалле, чем с их «национальной» реакци-
ей на римлян вообще (ср. [15, с. 170]). В ходе
христианизации египтяне решительно порва-
ли с прежней религиозной парадигмой, еще
связывавшей их с древнеегипетской полити-
ческой традицией. И как мы указали во вве-
дении, в ранневизантийское время никаких
следов политической субъектности у них уже
не наблюдается.

Политическая модель Рима, на наш
взгляд, является прямо противоположной
древнеегипетской. Она носит гибкий и «экст-
равертный» характер. Основным маркером
«экстравертности» данной модели выступа-
ет практически безостановочная череда вне-
шних экспансий, начавшаяся с самых ранних
времен истории Рима (войны с сабинами, ла-
тинами, этрусками) и закончившаяся покоре-
нием Траяном Дакии в 106 г. (после этого Рим-
ская империя ведет лишь позиционные вой-
ны, например, в Верхней Месопотамии или на
границах с германскими племенами). Геогра-
фические условия также отличаются от еги-
петских: плодородные почвы Аппенинского
полуострова предполагали экстенсивное их
освоение, а плотность заселения территории,
естественное увеличение римской общины и

достаточно ранний запрет на долговое раб-
ство закономерно выводили на сценарий во-
енной экспансии. На наш взгляд, генезис рим-
ского государства был принципиально иным,
чем египетского: оно развивалось на основе
общинных и родовых структур 7, где горизон-
тальные связи (включая и патронатные отно-
шения) преобладали над вертикальными. Но
в отличие от Греции римская civitas (экономи-
ческим выражением которой был институт
ager publicus) носила в целом открытый, а не
замкнуто-полисный характер. Еще одной осо-
бенностью римской государственности было
то, что трансформация ее политической сис-
темы происходила в условиях войн и внешней
экспансии и прямо зависела от них. Нагляд-
ный пример тому – борьба патрициев и пле-
беев, развернувшаяся на фоне расширения
военной активности Рима, а уступки патрици-
ев плебеям не в последнюю очередь были
обусловлены тем, что плебеи составляли зна-
чительную часть римского войска и в момен-
ты серьезных военных осложнений использо-
вали механизмы политического давления на
своих оппонентов (сецессии).

Федеративное государство с управляю-
щим центром в Риме, которое сложилось по
итогам завоевания римской общиной Италии
(Римско-италийский союз), на наш взгляд, вы-
работало те механизмы управления, которые
были распространены на все впоследствии за-
воеванные территории. Они заключались в
дифференцированном подходе к местным тер-
риториальным структурам и элитам (полное
или частичное самоуправление) с делегирова-
нием основных управляющих функций (напри-
мер, внешней политики) центру и созданием на
территории Италии своих опорных пунктов
(римские колонии). При этом предоставление ча-
стичной автономии сочеталось с очень жестким
подавлением любого вида сепаратизма, что на-
глядно было продемонстрировано Римом в от-
ношении предавших его италиков в ходе
2-й Пунической войны. Римская «потестар-
ность» постоянно возрастала: военная экспан-
сия сопровождалась латинизацией и приобще-
нием покоренных политических образований
к римским ценностям.

После завоевания Италии Рим вышел на
«оперативный простор» Средиземноморья, где
столкнулся со своим основным конкурентом –



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 163

А.А. Войтенко. Египтяне и Византия. К вопросу о политической субъектности в поздней Античности

Карфагеном. 2-я Пуническая война (по ре-
зультатам которой формируется римская про-
винциальная система) справедливо считает-
ся важным водоразделом в римской истории.
В период поздней Республики Рим вступил в
череду гражданских войн, проходивших на
фоне завоевания им Восточного Средиземно-
морья. Суть кризиса заключалась в необхо-
димости глубокой трансформации политичес-
кой системы, которая могла бы удержать в
подчинении огромные завоеванные террито-
рии, решить ряд накопившихся социальных
противоречий и ослабить жесткие внутри элит-
ные конфликты. В немалой степени решению
таких задач способствовал уже указанный
нами открытый характер римской civitas, а
также система горизонтальных и патронатных
связей, позволявшая в относительно короткий
срок создавать значительные социальные
группы, на которые можно было бы опереть-
ся при проведении радикальных реформ (фе-
номен «корнелиев»). В ходе гражданских войн
выявилась четкая тенденция к монархизации
власти и ограничению полномочий предста-
вительных органов, а серьезное «переформа-
тирование» римских элит (в том числе и пу-
тем проскрипций) создало почву для социаль-
ного консенсуса в период правления Августа.

Период принципата представлял собой
довольно сложный этап трансформации рим-
ской политической системы, что отражают
различные его оценки в историографии (мо-
нархия под видом республики или республика
с элементами монархии) (см., например: [8,
с. 358, 382–383]). На наш взгляд, принципат
являлся переходным периодом, своего рода
диархией между принцепсом и сенатом с со-
блюдением баланса интересов. При этом сле-
дует отметить, что трансформация политичес-
кой системы проходила строго в правовом
поле: власть принцепса зиждилась на соеди-
нении в одних руках полномочий нескольких
магистратур, санкционированном сенатом.
Реформы Августа успешно решили вопросы
консолидации римских элит, стабилизировали
положения средних слоев, улучшили управле-
ние провинциями и повысили боеспособность
римской армии. Как мы уже отметили, при
Траяне заканчивается экспансионистская по-
литика Рима, и уже при Адриане он в целом
переходит к стратегической обороне. Процесс

смены римских элит осуществляется за счет
постепенного усиления провинциальной знати
и вымывания древней сенаторской и всадни-
ческой аристократии, что имело прямые па-
раллели с общим курсом региональной поли-
тики, нацеленной на постепенное выравнива-
ние статуса римских провинций по отношению
к Италии.

Кризис III в. являлся сложной конфигу-
рацией внутренних и внешних «вызовов» (обо-
стрение на границах, отложение части терри-
торий, усиление политической роли армии,
дисбаланс в системе власти («солдатские
императоры»), различия в интересах регио-
нальных элит и т. д.), в очередной раз потре-
бовавший трансформации политической сис-
темы. Эта трансформация шла по двум на-
правлениям: 1) усиление полномочий импера-
тора как единственного источника власти, что
привело к оформлению системы домината, и
2) регионализация империи, с середины 260-х гг.
фактически переставшей существовать как
единое политическое образование. С конца
III в. Рим утратил роль единого центра, и по-
явились другие (Никомедия, Медиолан, Ан-
тиохия, позднее – Константинополь). Попыт-
ка решения интеграции территории по конфе-
деративному принципу (тетрархия) успеха не
имела, но образовавшаяся в конечном итоге
Восточно-Римская империя, где, на наш
взгляд, программа домината была реализова-
на более полно, чем на Западе, показала свою
жизнеспособность в течение длительного ис-
торического срока.

Трудность реконструкции наиболее ран-
них этапов римской религии обусловлена не-
сколько иными причинами, чем трудности изу-
чения древнеегипетской религии. В нашем
распоряжении есть источники, которые по тер-
минологии Я. Ассмана можно было бы на-
звать «эксплицитной теологией», но все они
датируются довольно поздним временем и
представляют собой рефлексию, основанную
на более поздних представлениях (ср. [20,
с. 106]). Однако есть ряд констант, которые
все же позволяют восстановить общую мо-
дель римской религии и указать на ее особен-
ности, интересные для нашей темы. Основ-
ной особенностью римской религии было то,
что она была религией общины, единой рес-
публики богов и людей [21, с. 305, ср. с. 71].



164

ПЕРИɎЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОȽО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Соответственно боги и иные духовные сущ-
ности мыслились как потусторонняя и более
могущественная часть этой общины, с кото-
рой надо было сохранять нормальные отно-
шения, а все тактические и стратегические
решения нельзя было предпринимать, не уз-
нав ее мнение (ауспиции, гаруспиции) и не за-
ручившись ее поддержкой (различные формы
ритуалов и жертвоприношений). В соответ-
ствии с этим и жреческие коллегии представ-
ляли собой своего рода религиозные магист-
ратуры, ответственные за сохранение пра-
вильного баланса с потусторонней частью
общины (pax deorum). Римское жречество в
отличие от египетского никогда не представ-
ляло из себя замкнутой и экономически силь-
ной корпорации (храмовые хозяйства в Риме
отсутствовали [21, с. 98]), и, в отличие от Егип-
та, оно практически не имело своих группо-
вых интересов. «Общинные» представления
и отсутствие развитой сотериологии не тре-
бовали (как в Египте) затратных форм кол-
лективного культа.

Еще одной особенностью римской рели-
гии было ее четкое разделение на государ-
ственные и частные формы культа (sacra
publica и sacra privata) 8, что создавало ситуа-
цию различия личной веры и социально детер-
минированной религиозной практики (ср. [18,
c. 31–32]). Точно так же было разделено пра-
вовое регулирование отношений между бога-
ми и людьми (fas) и между людьми (jus). Как
и римская civitas, потусторонняя община бо-
гов носила принципиально открытый характер,
причем это подтверждается одним из самых
архаичных римских обычаев – evocatio (ср.
[21, с. 3]), то есть привлечения на свою сто-
рону богов других общин. Естественно и то,
что данный ритуал применялся военачальни-
ком для привлечения на сторону Рима вражес-
ких богов накануне боя. При этом новые боги,
как и новые граждане, могли приниматься в
римскую общину только с согласия сената и
народа [21, с. 305].

Наконец, в римской религии отсутствует
мифология, в ней нет ни космогонических, ни
антропогонических, ни этиологических ми-
фов 9. Всех их заменяет так называемый рим-
ский миф (который можно назвать историчес-
ким): убеждение в провиденциальной миссии
Рима, судьба которого – властвовать над

другими народами, подкрепленное в мифо-
логической истории чередой событий и зна-
ков. Истоки римского мифа (насколько мы
можем это проследить) восходят еще к царс-
ким временам, к правлению Сервия Туллия
(Liv. I, 45, 2–7) [21, с. 77]. Одним из наиболее
архаичных его выражений был, на наш взгляд,
ритуал devotio, посредством которого римс-
кий полководец перед битвой обрекал на жер-
тву подземным богам себя и вражеское вой-
ско (cр. [21, с. 3]). Интересно отметить в этой
связи замечание Ж. Дюмезиля о том, что раз-
личные мифологические сюжеты и события,
которые в других индоевропейских традициях
(например, в «Ригведе» и «Эдде») приписаны
богам, у римлян ассоциируются с их «велики-
ми людьми» (см. [21, с. 17–18]).

Особенности римской религиозной мат-
рицы также идеально подходили к их гибкой и
«экстравертной» политической модели, как
«политическая теология» древних египтян к
их статичной и «интровертной» системе со-
циального и космического баланса, центриро-
ванной на личности фараона и связанной с ним
иерархической системе властной вертикали.
Открытый характер божественной civitas, ясно
прописанное различие между sacra publica и
sacra privata с одной стороны, сведенное до
уровня религиозных магистратур, не отягощен-
ное групповыми интересами жречество и рим-
ский миф как квинтэссенция коллективных
ценностей и смыслов – с другой, обеспечива-
ли почти безошибочную основу для экспан-
сионистской политики и удержания под своим
контролем завоеванных территорий.

Можно предположить, что в период ран-
ней Республики триада «римский миф – sacra
publica – sacra privata» функционировали как
единое целое, скрепленное тем, что можно
было бы назвать идеей общей пользы, пре-
одолевающей дихотомию единства и множе-
ственности (ср. [21, с. 305]). Традиционные
гентильные и компитальные культы 10 выпол-
няли ту же функцию, что и государственные,
но только на более низких социальных стра-
тах – родовом и соседском. Рискнем предпо-
ложить, что в ходе своей истории римская
религия и римская ментальность переживали
те же «вызовы», что и египетские, но «отве-
ты» были принципиально иными. В случае с
римской религией мы располагаем гораздо



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 165

А.А. Войтенко. Египтяне и Византия. К вопросу о политической субъектности в поздней Античности

большими сведениями, чем в ситуации с Древ-
ним Египтом. В ходе и после 2-й Пунической
войны в римском обществе отмечены два
параллельных процесса: эллинизация элит и
усложнение социальной структуры. Соответ-
ственно, единство обозначенной нами триады
начинает размываться. Прежде всего, за счет
усложнения sacra privata (что имеет паралле-
ли с теми процессами в древнеегипетской ре-
лигии, которые мы обозначили как «индиви-
дуализация культа»). С одной стороны, по
мере включения в состав римского государ-
ства новых этносов (не италийского происхож-
дения) и особенностей их социальной органи-
зации вместе с ними приходили новые боги и
новые культы. С другой стороны, возрастал
интерес к индивидуальной сотериологии, что,
в частности, проявлялось в интересе к гре-
ческим мистериям. Эти явления имели дол-
гий временной тренд и тенденцию к постепен-
ному усилению. Наиболее интересные приме-
ры – культы Сильвана и Приапа как демиур-
гов и пантеев (а, возможно, и космократоров),
практиковавшиеся в низовых социальных груп-
пах в имперский период. С одной стороны, эти
генотеистические культы ослабляли или вов-
се разрывали связь их почитателей с тради-
ционными верховными богами римского пан-
теона, с другой – демонстрировали разницу в
представлениях с более высокими по социаль-
ному положению группами римского обще-
ства, для которых Сильван, не имеющий офи-
циального культа, был чем-то вроде лешего,
а Приап – комичным пугалом [21, с. 235–239].

Скепсис проникает в римское общество
(главным образом в его интеллектуальные
круги), прежде всего, под влиянием гречес-
кой философии. Рефлексия над природой бо-
жественного приводила, как минимум, к раз-
личным видам релятивизма. Наиболее харак-
терные его примеры мы видим в наследии
Цицерона. В своих трактатах «О природе бо-
гов», «О дивинации», «О законах» он дал
спектр мнений по религиозным вопросам,
бытовавшим в среде тогдашних римских элит.
Наиболее любопытными являются мнение
понтифика Котты о том, что всеобщая вера в
богов еще не доказывает их бытия, и самого
Цицерона, полагавшего, что истинный фило-
соф не может верить в дивинации, такие как
гаруспиции или даже ауспиции [21, с. 145–146].

Сам Цицерон как традиционалист считает
правильной моделью поведения следование
установлениям предков [21, с. 146], но подоб-
ное «римское конфуцианство» вряд ли могло
быть эффективным средством для консенсу-
са в условиях сложных трансформаций пери-
ода поздней Республики.

В период принципата в римской религии
возникает одно несомненное новшество –
императорские культы. Сами по себе они со-
ставляют очень сложную проблему. Но вряд
ли стоит сомневаться в том, что их появле-
ние связано с трансформацией политической
системы. Уже было высказано мнение, что
причисление почивших императоров к кате-
гории divi было «тонкой ролевой игрой» прин-
цепса и сената, а возрастание почитания ге-
ния живого императора (учитывая гентильную
специфику культа гения) с движением от прин-
ципата к доминату (и, соответственно, от
гражданства к подданству) [26, p. 132, 138, 347,
355]. Однако, соединив вместе такие разно-
родные факты, как особая забота Августа о
культах богов-патронов рода Юлиев, его от-
каз проводить императорский культ в сфере
sacra publica, и, наоборот, его пропаганда че-
рез сферу sacra privata (домашние и компи-
тальные культы), предполагаемая мимикрия
императорского культа в провинциях (на За-
паде – как культ племенных вождей, на Вос-
токе – как культ эллинистических царей и ге-
роев (ср. [8, с. 393; 21, с. 175–176, 181; 26,
p. 112, 122–124]) наводит на мысль об изна-
чально проектном характере императорских
культов, нацеленных на цементирование ука-
занной нами ранее триады. Но, если это было
так, то, при всем росте благочестия и религи-
озности в период принципата, надо признать,
что этот проект был неудачным.

Кризис III в. оказался своеобразной
«точкой бифуркации», которая характеризова-
лась ослаблением (если не демонтажом) им-
ператорского культа divus (см. [26, p. 356–
358]). В то же время были предприняты еще
две попытки преодолеть уже указанную нами
дихотомию единства и множественности.
Первая связана с реставрационными мерами
в религиозной сфере, проводившимися импе-
раторами-традиционалистами (такими как
Деций и Диоклетиан), что неизбежно приво-
дило к гонениям на христиан, вторая – с ра-



166

ПЕРИɎЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОȽО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

дикальными генотеистическими реформами
солярного культа (Гелиогабал Марка Аврелия
Антонина и Sol Invictus Аврелиана) (ср. [26,
p. 352]). Но и то, и другое не достигло постав-
ленных целей.

В этом контексте «поворот Константи-
на» оказался куда более удачным, и куда бо-
лее интересным. Продолжая политику Гале-
рия и Лициния на толерантность в отношении
религиозных течений, выпавших из правового
поля, он тем не менее значительно усилил вли-
яние христианства в империи. Но даже если
мы примем официальную версию об обраще-
нии в христианство Константина в 312 г. в битве
у Мульвийского моста, то все равно очевид-
ным образом бросается в глаза двойствен-
ность его политики: он не сделал христиан-
ство официальной религией и не объявил по-
литеизм незаконным [24, p. 551], принял кре-
щение только на смертном одре и не отказал-
ся от должности великого понтифика. На наш
взгляд, смена религиозной парадигмы была
принципиальным решением императора, но
действовал он в рамках стратегии «мягкой
силы» и сугубо в правовом поле, постепенно
освобождая своих подданных от традицион-
ной социальной детерминации римской рели-
гии (cр. [18, с. 32]) и заново решая вопрос един-
ства общественного и индивидуального. Как
известно, Константин проводил активную
строительную деятельность, создав два но-
вых «центра силы»: христианскую столицу
(Константинополь) и святой город (Иеруса-
лим), однако он действовал в рамках тради-
ционной для римских императоров тактики
патронажа определенным богам и их культам
(ср. [24, p. 547]). Но наиболее интересной в
этом смысле была его строительная политика
в Риме: грандиозные по своим масштабам зда-
ния возводились в основном на окраине горо-
да, в местах, традиционно связанных с деятель-
ностью римской христианской общины, остав-
ляя нетронутой древнюю сакральную террито-
рию внутри pomerium [23, p. 368–369]. В этом
контексте радикальные шаги Грациана, отка-
завшегося от должности великого понтифика,
и запреты Феодосием I общественного отправ-
ления языческих культов, выглядят как окон-
чательный демонтаж прежней религиозной па-
радигмы в ситуации, когда большинство насе-
ления государства уже ее поменяло.

Но не менее интересным вопросом для
нашей темы является политика плотного пат-
ронажа Константином христианской Церкви,
фактически вмешательство в ее дела, след-
ствием которого стало (на всем протяжении
IV в.) гораздо большее поражение в правах
христианских групп, выпавших за пределы
ортодоксии, чем ограничения, налагаемые на
язычников или иудеев. По сути, именно здесь
мы имеем дело с рождением концепции «одна
империя – одна вера», достаточно эффектив-
ной по своим результатам в период триадоло-
гических споров, но, на наш взгляд, оказав-
шейся роковой в период после Халкидона.
На этот вопрос, по счастью, ответил сам Кон-
стантин в одном из посланий, касающихся
ситуации в карфагенской Церкви. Он писал,
что считает противоречием божественному
закону (fas) игнорирование внутрицерковных
разногласий, из-за которых Высшее Божество
может быть возбуждено не только против
человеческого рода, но и против него лично,
кому это Божество своей волей доверило уп-
равление всем земным [29, p. 206; 23, p. 369].
Это откровение Константина чрезвычайно
важно для нашей темы. Здесь, по сути, мож-
но увидеть, как старые основы римской «по-
литической теологии» накладывались на но-
вую религиозную парадигму. Апеллируя к
столь значимому для римской культуры поня-
тию fas, регулирующему отношения между
богами и людьми, Константин, поставивший
римское государство под покровительство
Бога христиан, считал себя ответственным за
сохранение баланса (по сути pax deorum), мар-
кером нарушения которого в данном случае
являлись церковные споры, а церковный кон-
сенсус (чаще всего, хотя и не всегда, выра-
женный в соборных постановлениях 11) выс-
тупал как эквивалент знака божественной
воли, которая должна быть соблюдена.

Результаты. По итогам проведенного
анализа, можно считать, что утрата египтя-
нами политической субъектности являлась
долгим и «ступенчатым» процессом. После
завоеваний Александра Македонского ее на-
личие вполне можно констатировать присут-
ствием, с одной стороны, «имитационных» по-
литических практик Птолемеев, а с другой,
сильными и относительно независимыми по-
зициями сословия египетских жрецов. Фор-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 167

А.А. Войтенко. Египтяне и Византия. К вопросу о политической субъектности в поздней Античности

мальным маркером наличия таковой являют-
ся профетические тексты III–II вв. до н. э.
(«Оракул горшечника», «Демотическая хрони-
ка»), а также возможность интерпретировать
восстания на юге Египта с конца III в. до н. э.
как «национальную» реакцию на правление
Птолемеев. Полная утрата египтянами своей
прежней политической субъектности наступа-
ет в римский период, в первую очередь, благо-
даря политике римлян, отказавшихся продол-
жить «имитационные» практики Птолемеев и
лишивших египетское жречество его экономи-
ческой самостоятельности. Следует также
предположить, что государством, обладающим
наиболее сильным потенциалом политической
субъектности в Восточном Средиземноморье
периода поздней Античности, была Восточно-
Римская империя (Византия), опирающаяся на
основы римской «политической теологии»,
предполагающие «экстравертную», универса-
листскую («римский миф») и гибкую поли-
тическую модель, способную трансформиро-
ваться под давлением внешних и внутренних
«вызовов», вовлекать в свою ценностную ор-
биту покоренные территории, а также радикаль-
но менять религиозную парадигму, оставаясь
при этом тождественной самой себе в плане
основных политических установок («аннексия
Церкви в пользу государства» (ср. [23, p. 367]).

ПРИМЕЧАНИЯ

1 Статья написана на основе двух наших док-
ладов, прочитанных на «Ломоносовских чтениях»
в ИСАА МГУ в 2018 г. и на семинаре ЦЕИ РАН в
2022 году.

2 Вопрос этнического происхождения жите-
лей Египта в период после завоеваний Александра
Македонского представляет собой значительную
сложность, учитывая факт смешанных браков гре-
ков и египтян как в средних социальных слоях, так и
в элитах. Поэтому правильнее будет использовать
понятие «автохтонный египтянин» и «эллинизиро-
ванный египтянин».

3 Вопрос о том, когда следует начинать исто-
рию Византии, на сегодняшний день является од-
ним из наиболее спорных. Мы придерживаемся
традиционных для русской историографии пред-
ставлений и начинаем его с периода правления
императора Константина.

4 Поскольку «нация» – это понятие Нового
времени, то в отношении древних египтян мы упот-

ребляем термины «этнический», «автохтонный»
либо заключаем слово «национальный» в кавычки.

5 Храмы либо арендовали земли, либо полу-
чали на свои нужды государственную субсидию.
Единственным известным исключением был храм
Изиды на юге Египта, который при римлянах владел
значительной земельной собственностью [23, p. 340].

6 «Acta Alexandrinorum» более известны бла-
годаря тому, что содержат указания на антисемит-
ские настроения александрийской элиты. Но одно
с другим может быть тесно взаимосвязано: см., на-
пример, [15, с. 168].

7 Особая роль общинных и родовых структур
в римской политической истории была наглядно по-
казана Е.М. ɒтаерман [22]. Основной вывод статьи
(что государство в Риме возникает только в период
принципата) достаточно спорен и объясняется тем,
что ɒтаерман исходила из марксистского тезиса о
возникновении государства исключительно в клас-
совом обществе.

8 Sасra publica представляли собой ритуалы для
всего римского народа, совершавшиеся жрецами, ма-
гистратами, сенатом и т. д., расходы на которые по-
крывались из средств государства. Sacra privata – это
ритуалы и святилища, принадлежавшие частным
объединениям, которые совершались и содержались
за счет частных средств, а не государственной казны.

9 Одни исследователи (например, Ж. Байе)
видели причину этого в «антимифологичности»
римского ума, другие (например, Е.М. ɒтаерман)
предполагали, что зачатки мифологии на раннем
этапе у римлян все же существовали, но потом ока-
зались вытеснены. Для нашей темы это не имеет
принципиального значения.

10 Гентильные (родовые, семейные и домаш-
ние) культы обычно отправлялись pater familias.
Компитальные культы – это культы перекрестков
(изначально, вероятно, границ владений сельских
общин). Обслуживались они специальными колле-
гиями, обычно состоявшими из плебеев, вольно-
отпущенников и рабов.

11 Как известно, два преемника Константина,
вопреки постановлениям Никейского собора, под-
держали ариан. Но это не нарушает общую схему:
просто ариане и никейцы на какое-то время поме-
нялись местами.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Ассман, Я. Египет. Теология и благочестие
ранней цивилизации / Я. Ассман. – М. : Присцельс,
1999. – 368 с.

2. Ассман, Я. Политическая теология между
Египтом и Израилем / Я. Ассман. – СПб. : Влади-
мир Даль, 2022. – 181 с.



168

ПЕРИɎЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОȽО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

3. Войтенко, А. А. Императорские родствен-
ники в египетских пустынях: Жития апы Кира и бла-
женной Иларии / А. А. Войтенко // ªÁÍ¿ÓÊÉÏÍ : юби-
лейный сборник в честь 60-летия И. С. Чичурова. –
М. : Изд-во ПСТГУ, 2006. – С. 178–192.

4. Войтенко, А. А. Патриаршество Петра IV и
Дамиана как время генезиса Коптской Церкви: про-
блемы и предлагаемые решения / А. А. Войтенко
// Вестник Волгоградского государственного универ-
ситета. Серия 4, История. Регионоведение. Между-
народные отношения. – 2021. – Т. 26, № 6. – С. 304–
317. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2021.6.22

5. Еланская, А. И. Изречения египетских
отцов. Памятники литературы на коптском язы-
ке / А. И. Еланская. – CПб. : Чернышев, 1993. – 352 с.

6. Зельин, К. К. Исследования по истории земель-
ных отношений в эллинистическом Египте II–I вв.
до н. э. / К. К. Зельин. – М. : АН СССР, 1960. – 467 с.

7. Ладынин, И. А. Основные этапы царского
культа Птолемеев в контексте общей эволюции еги-
петского эллинизма / И. А. Ладынин // Мнемон. –
2004 – Вып. 3. – С. 145–184. – Электрон. текстовые
дан. – Режим доступа: http://centant.spbu.ru/
centrum/publik/kafsbor/mnemon/2004/lad.htm (дата
обращения: 25.05.2022). – Загл. с экрана.

8. Машкин, Н. А. История Древнего Рима
/ Н. А. Машкин. – [М.] : ОГИЗ, 1948. – 679 с.

9. Мечников, И. Л. Цивилизация и великие ис-
торические реки / Л. И. Мечников. – СПб. : Ред.
журн. «Жизнь», 1898. – 176 с.

10. Острогорский, Г. А. История Византийс-
кого государства / Г. А. Острогорский. – М. : Си-
бирская Благозвонница, 2011. – 895 с.

11. Ранович, А. Б. Эллинизм и его историчес-
кая роль / А. Б. Ранович. – М. ; Л. : Изд-во АН СССР,
1950. – 382 с.

12. Синезий Киренский. О царстве / пер., пре-
дисл., коммент. М. В. Левченко / Синезий Киренский //
Византийский временник. – 1953. – Т. 6. – С. 327–357.

13. Тураев, Б. А. История Древнего Востока.
В 2 т. Т. 1 / Б. А. Тураев. – [Л.] : Соцэкгиз. Ленингр.
отд-ние (тип. «Печатный двор» им. А. М. Горько-
го), 1936. – 361 с. ; Т. 2. – 321 с.

14. Тураев, Б. А. Египетская литература / Б. А. Ту-
раев. – СПб. : Журнал «Нева» : Летний сад, 2000. – 336 с.

15. Фихман, И. Ф. Введение в документальную
папирологию / И. Ф. Фихман. – М. : Наука, 1987. – 528 с.

16. Хосроев, А. Л. Роман об Александре на
Ближнем Востоке : Коптская версия : дис. ... канд.
филол. наук : 10.01.06 / Хосроев Александр Леоно-
вич. – Л., 1983. – 139 с.

17. Хрестоматия по истории Древнего мира.
Ч. 1 / под ред. М. А. Коростовцева, И. С. Кацнельсо-
на, В. И. Кузищина. – М. : Высш. шк., 1980. – 328 с.

18. ɒайд, Д. Религия римлян / Д. ɒайд. – М. :
Новое изд-во, 2006. – 280 с.

19. ɒоу, Я. Древний Египет / Я. ɒоу. – М. :
АСТ : Астрель, 2006. – 208 с.

20. [ɒтаерман, Е. М.]. От религии общины к
мировой религии / Е. М. ɒтаерман // Культура Древ-
него Рима. Т. 1. – М. : Наука, 1985. – С. 106–209.

21. ɒтаерман, Е. М. Социальные основы ре-
лигии Древнего Рима / Е. М. ɒтаерман. – М. : На-
ука, 1987. – 320 с.

22. ɒтаерман, Е. М. К проблеме возникнове-
ния государства в Риме / Е. М. ɒтаерман // Вест-
ник древней истории. – 1989. – № 2. – С. 76–94.

23. Beard, M. Religions of Rome. Vol. 1 : A History
/ M. Beard, J. North, S. Price. – Cambridge : Cambridge
University Press, 1998. – 454 p.

24. Cameron, A. Constantine and the “Peace of
the Church”. Vol. 1 : Origins to Constantine / A. Cameron
// The Cambridge History of Christianity. – Cambridge :
Cambridge University Press, 2008. – P. 538–551.

25. Fournet, J.-L. Rise of Coptic: Egyptian versus
Greek in Late Antiquity / J.-L. Fournet. – Princeton :
Princeton University Press, 2020. – 206 p.

26. Gradel, I. Emperor Worship and Roman
Religion / I. Gradel. – Oxford : Oxford University Press,
2002. – 398 p.

27. Hornung, E. Conceptions of God in Ancient
Egypt: One and the Many / E. Hornung. – London :
Routledge 	 Kegan Paul, 1982. – 295 p.

28. Musurillo, H. The Acta of Pagan Martyrs.
Acta Alexandrinorum / H. Musurillo. – Oxford :
Clarendon Press, 1954. – 299 p.

29. Optatus Milevitanus. Contra Parmenianum
Donatistam. Appendix decem monumentorum veterum
/ ed. K. Ziwsa. – Praga ; Vindobona : F. Tempsky ;
Lipsia : G. Freytag, 1893. – 332 p. – (Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorum Latinorum ; vol. 26).

REFERENCES

1.  Assmann  J.  Egipet .  Teologiya i
blagochestie ranney tsivilizatsii [Egypt. Theology
and Piety of Ear ly Civil iza tion ]. Moscow,
Pristsels Publ., 1999. 368 p.

2. Assmann J. Politicheskaya teologiya mezhdu
Egiptom i Izrailem [Political Theology Between Egypt
and Israel]. Saint Petersburg, Vladimir Dal’ Publ., 2022.
181 p.

3. Voytenko A.A. Imperatorskie rodstvenniki v
egipetskikh  pustynyakh : Zhit iya  apy Kira  i
blazhennoy Ilarii [Imperial Relatives in the Egyptian
Deserts: Lives of Apa Cyrus and Blessed Hilaria].
Kaniskion: yubileynyy sbornik v chest’ 60-letiya
I.S. Chichurova [Kaniskion. Anniversary Collection
in Honor of the 60th Anniversary of Professor Igor
Sergeevich Chichurov]. Moscow, Izd-vo PSTGU, 2006,
pp. 178-192.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 169

А.А. Войтенко. Египтяне и Византия. К вопросу о политической субъектности в поздней Античности

4. Voytenko A.A. Patriarshestvo Petra IV i
Damiana kak vremya genezisa Koptskoy Tserkvi:
problemy i predlagayemyye resheniya [The Time of
Patriarchs Peter IV and Damian As the Nodal Point of
the Genesis of the Coptic Church: Problems and
Proposed Solution]. Vestnik Volgogradskogo
gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya.
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya
[Science Journal of Volgograd State University.
History. Area Studies. International Relations], 2021,
vol. 26, no. 6, pp. 304-317. DOI: https://doi.org/
10.15688/jvolsu4.2021.6.22

5. Elanskaya A.I. Izrecheniya egipetskikh ottsov.
Pamyatniki literatury na koptskom yazyke [Sayings
of the Egyptian Fathers. Coptic Literary Texts]. Saint
Petersburg, Сhernyshev Publ., 1993. 352 p.

6. Zelyin K.K. Issledovaniya po istorii
zemelnykh otnosheniy v ellinisticheskom Egipte II–
I vv. do n.e. [Studies on the History of Land Relations
in Hellenistic Egypt 2nd – 1st Centuries BC]. Moscow,
AN SSSR, 1960. 467 p.

7. Ladynin I.A. Osnovnye etapy tsarskogo kulta
Ptolemeev v kontekste obshchey evolyutsii
egipetskogo ellinizma [The Main Stages of the Royal
Cult of the Ptolemies in the Context of the General
Evolution of Egyptian Hellenism]. Mnemon, 2004,
iss. 3, pp. 145-184. URL: http://centant.spbu.ru/
centrum/publik/kafsbor/mnemon/2004/lad.htm
(accessed 25 May 2022).

8. Mashkin N.A. Istoriya Drevnego Rima [History
of Ancient Rome]. Moscow, OGIZ, 1948. 679 p.

9. Mechnikov I.L. Tsivilizatsiya i velikie
istoricheskie reki [Civilization and Great Historical
Rivers]. Saint Petersburg, Red. zhurn. «Zhizn’», 1898.
176 p.

10. Ostrogorskiy G.A. Istoriya Vizantiyskogo
gosudarstva [History of the Byzantine State].
Moscow, Sibirskaya Blagozvonnitsa Publ., 2011. 895 p.

11. Ranovich A.B. Ellinizm i ego istoricheskaya
rol’ [Hellenism and Its Historical Role]. Moscow;
Lenindrad, Izdvо AN SSSR, 1950. 382 p.

12. Levchenko M.V., ed. Sineziy Kirenskiy.
O tsarstve [Synesius of Cyrene. On the Kingdom].
Vizantiiskii vremennik [Byzantina Сhronika], 1953,
vol. 6, pp. 327-357.

13. Turaev B.A. Istoriya Drevnego Vostoka
[History of Ancient Orient]. In 2 vols. Vol. 1. Leningrad,
Sotsekgiz. Leningrad. otd-nie (tip. «Pechatnyy dvor»
im. A. M. Gorkogo), 1936. 361 p.; vol. 2. 321 p.

14. Turaev B.A. Egipetskaya literatura
[Egyptian Literature]. Saint Petersburg, Zhurnal
«Neva», Letniy sad Publ., 2000. 336 p.

15. Fikhman I.F. Vvedenie v dokumentalnuyu
papirologiyu  [Introduction to Documentary
Papyrology]. Moscow, Nauka Publ., 1987. 528 p.

16. Khosroev A.L. Roman ob Aleksandre na
Blizhnem Vostoke: Koptskaya versiya: dis. ... kand.
filol. nauk: 10.01.06 [The Novel of Alexander in the
Near East: The Coptic Version. Cand. philol. sci. diss.].
Leningrad, 1983. 139 p.

17. Korostovtsev M.A., Katsnelson I.S.,
Kuzishchin V.I., eds. Khrestomatiya po istorii
Drevnego mira. Ch. 1 [Anthology on the History of
the Ancient World. Part 1]. Moscow, Vyssh. shk. Publ.,
1980. 328 p.

18. Scheid J. Religiya rimlyan [Roman Religion].
Moscow, Novoe izd-vo Publ., 2006. 280 p.

19. Shaw I. Drevniy Egipet [Ancient Egypt].
Moscow, AST, Astrel Publ., 2006. 208 p.

20. Shtaerman E.M. Ot religii obshchiny k
mirovoy religii [From Community Religion to World
Religion]. Kultura Drevnego Rima. Vol. 1 [Culture of
Ancient Rome. Vol. 1]. Moscow, Nauka Publ., 1985,
pp. 106-209.

21. Shtaerman E.M. Socialnye osnovy religii
Drevnego Rima [Social Foundations of the Religion
of Ancient Rome]. Moscow, Nauka Publ., 1987. 320 p.

22. Shtaerman E.M. K probleme vozniknoveniya
gosudarstva v Rime [On the Problem of the Emergence
of the State in Rome]. Vestnik drevney istorii
[Messenger of Ancient History], 1989, no. 2, pp. 76-94.

23. Beard M., North J., Price S. Religions of
Rome. Vol. 1: A History. Cambridge, Cambridge
University Press, 1998. 454 p.

24. Cameron A. Constantine and the “Peace of
the Church”. Vol. 1. Origins to Constantine. The
Cambridge History of Christianity. Cambridge,
Cambridge University Press, 2008, pp. 538-551.

25. Fournet J.-L. Rise of Coptic: Egyptian versus
Greek in Late Antiquity. Princeton, Princeton
University Press, 2020. 206 p.

26. Gradel I. Emperor Worship and Roman
Religion. Oxford, Oxford University Press, 2002. 398 p.

27. Hornung E. Conception of God in Ancient
Egypt: One and the Many. London, Routledge 	 Kegan
Paul, 1982. 295 p.

28. Musurillo H. The Acta of Pagan Martyrs.
Acta Alexandrinorum. Oxford, Clarendon Press, 1954.
299 p.

29. Ziwsa K., ed. Optatus Milevitanus. Contra
Parmenianum Donatistam. Appendix decem
monumentorum veterum. Praga, Vindobona, F. Tempsky,
Lipsia, G. Freytag, 1893. 332 p. (Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorum Latinorum; vol. 26).



170

ПЕРИɎЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОȽО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Information About the Author

Anton A. Voytenko, Doctor of Sciences (History), Leading Researcher, Centre for Egyptological
Studies of the Russian Academy of Sciences, Prosp. Leninskiy, 29, Bld. 8, 119071 Moscow, Russian
Federation, cesras@cesras.ru, https://orcid.org/0000-0002-3895-9909

Информация об авторе

Антон Анатольевич Воɣтенко, доктор исторических наук, ведущий научный сотрудник,
Центр египтологических исследований РАН, просп. Ленинский, 29, стр. 8, 119071 г. Москва, Рос-
сийская Федерация, cesras@cesras.ru, https://orcid.org/0000-0002-3895-9909



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 171


 L

afl
ı E

., 
B

uo
ra

 M
., 

20
22

ПЕРиФЕРиЯ ВизантийскОГО МиРа



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.13

UDC 902(653):726.5	 Submitted: 01.07.2022
LBC 63.444-427	 Accepted: 28.10.2022

A SLAB FROM IZMIR WITH TWO PEACOCKS.  
DEPICTIONS OF PEACOCKS  

IN BYZANTINE ARCHITECTURAL SCULPTURE OF ASIA MINOR 1

Ergün Laflı
Dokuz Eylül Üniversitesi, Izmir, Turkey

Maurizio Buora
Società Friulana di Archeologia odv, Udine, Italy

Abstract. This paper presents a marble slab from the Archaeological Museum of Izmir in western Turkey, 
which was published by Anastasios K. Orlandos in 1937 and its inscription was re-considered by Georg Petzl in 
1990. Its epigraphy mentions a formerly unknown bishop, Euethios, who was probably the bishop of Smyrna 
during the Early Byzantine period. On this occasion, a brief review of the depiction of two peacocks flanking a 
vase in the marble architectural sculpture of Byzantine Asia Minor is presented, in order to assign a more concise 
date for the slab from Izmir. An accompanying catalogue with several examples of peacocks’ depictions from Asia 
Minor was made and a marble plate with a peacock depiction from Skopje, Macedonia is also included. Authors’ 
contribution. In this article Ergün Laflı gives a detailed description of this inscribed plate which is a valuable 
historical document, while Maurizio Buora analyses its inscription and makes its epigraphic assessment as well as 
a systematic examination of the iconography of peacocks in the marble architectural sculpture of Byzantine Asia 
Minor through over thirty examples in Turkish museums. 

Key words: marble slab, bishop, peacocks, peacocks flanking a vase, Izmir, western Asia Minor, Turkey, 
Turkish museums, Early Byzantine period, Byzantine architectural sculpture, Byzantine epigraphy. 

Citation. Laflı E., Buora M. A Slab from Izmir with Two Peacocks. Depictions of Peacocks in Byzantine 
Architectural Sculpture of Asia Minor. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. 
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science journal of Volgograd State University. History. Area Studies. 
International Relations], 2022, vol. 27, no. 6, pp. 171-210. DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.13

УДК 902(653):726.5	 Дата поступления статьи: 01.07.2022
ББК 63.444-427	 Дата принятия статьи: 28.10.2022

аМВОннаЯ ПЛита из изМиРа с изОБРаЖЕниЕМ ДВУХ ПаВЛинОВ.  
изОБРаЖЕниЯ ПаВЛинОВ  

В ВизантийскОй аРХитЕктУРнОй скУЛЬПтУРЕ МаЛОй азии 1

Эргюн Лафлы
Университет Докуз Эйлюль, г. Измир, Турция

Маурицио Буора
Фриульское социологическое общество, г. Удине, Италия

аннотация. В этой статье представлены изображения мраморной амвонной плиты из Археологического 
музея в Измире в западной Турции, которая была впервые опубликована Анастасиосом К. Орландосом в 
1937 г., а надпись на ней была пересмотрена Георгом Петцлем в 1990 году. В ней упоминается ранее неиз-
вестный епископ Евефий, который был, вероятно, епископом Смирны в ранневизантийский период. В работе 
дается краткий обзор изображений павлинов или двух противопоставленных павлинов, фланкирующих вазу, 
в мраморной архитектурной скульптуре византийской Малой Азии для того, чтобы уточнить датировку 
амвонной плиты из Измира. Был составлен сопроводительный каталог с несколькими примерами изображе-



172

ПЕРиФЕРиЯ ВизантийскОГО МиРа

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ний павлинов из Малой Азии, а также мраморной плитой с изображением павлина из Скопье, Македония. 
Вклад авторов. В этой статье Эргюн Лафлы дал подробное описание указанной амвонной плиты, которая 
представляет собой ценный исторический источник, а Маурицио Буора исследовал надпись на ней и дал ее 
эпиграфическую оценку, а также провел системный анализ иконографии павлинов в мраморной архитек-
турной скульптуре византийской Малой Азии на основе свыше 30 подобных примеров из музеев Турции.

ключевые слова: мраморная амвонная плита; епископ; павлины; павлины, фланкирующие вазу; Из-
мир; западная Малая Азия; Турция; музеи Турции; ранневизантийский период; византийская архитектурная 
скульптура; византийская эпиграфика.

Цитирование. Лафлы Э., Буора М. Амвонная плита из Измира с изображением двух павлинов. Изо-
бражения павлинов в византийской архитектурной скульптуре Малой Азии // Вестник Волгоградского 
государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. – 2022. – 
Т. 27, № 6. – С. 171–210. – (На англ. яз.). – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.13

In memoriam  
Anne Mary Thoen-Weissenborn  

(1946–†2022)
Introduction. The Archaeological Museum 

of Izmir curates a marble slab among the marble 
finds in its garden (Fig. 1, a–g, acc. no. 000.270) 
which bears a composition with two antithetic 
peacocks flanking a vase and a dedicatory 
inscription on its upper part. We do not know where 
and when the piece was found. The catalogue card in 
the Museum’s office contains no information about 
its findspot. But, because of a number of reasons, 
which we explain below, we believe it must once 
have stood in an Early Byzantine church in Smyrna. 
(Fig. 2). The slab survived intact until the beginning 
of the twentieth century, when Josef Keil 2 who 
was the director of the Austrian excavations at 
Ephesus, found it in pieces at the Agora of Smyrna 
and drew in 1910 its sketch (Fig. 3). It remained 
unappreciated until Georg Petzl’s republishing it 
in his corpus of Smyrnean inscriptions in 1990 
with other unpublished inscriptions of uncertain 
origin copied from Smyrna by Keil [43, pp. 365-
366, no. 35]. In 1937 the piece was examined by 
Anastasios K. Orlandos [39, p. 136, fig. 8], a Greek 
historian of architecture who published the first 
catalogue of the Byzantine stone monuments in 
the Museum of Izmir. In this study by Orlandos 
the slab was broken and its upper left corner was 
missing. That caused the loss of an important part 
of the inscription, which was integrated in a not 
entirely correct way by Orlandos himself. The plate 
was, however, never photographed in any of these 
publications.

Since very few Byzantine stone monuments 
in the Izmir Museum have a known provenance 
as Smyrna, this plate merits inclusion in the body 

of published examples from this city during the 
Byzantine period where we have only limited 
surviving literary and archaeological evidence 3.

The marble slab. Material. High-grade 
large crystalline, light white-gray marble quarried 
probably from Belevi near Ephesus; fine grained, 
pale gray to blue gray. The marble is similar to 
the native one into the area of Ephesus, which 
was commonly utilized for both architecture and 
sculpture of the ecclesiastical buildings of western 
Anatolia during the Early Byzantine period.

Measurements. H. 891 mm (with mouldings), 
L. 1423 mm, Th. (top) 88 mm, (bottom) 78 mm, 
L.H. 21–34 mm 4.

State of preservation. Nearly intact slab 
horizontally broken with the flat top broken off, 
reassembled from four large fragments with 
some chips and two large losses at the both upper 
corners (Fig. 1, a). The main horizontal break 
runs diagonally through the centre of the scene. 
The entire scene in the central portion is preserved. 
Dark gray particulate soiling covers the slab’s 
front and back. Otherwise well-preserved.

The back, which is framed with narrow 
border mouldings both on top and bottom, is flat, 
plain, smooth and moderately weathered, with 
pitted and abraded areas; there is also rasping 
on the surface (Fig. 1, b). Mouldings on top and 
bottom are separated by two channels carved 
with a narrow flat chisel. The top and bottom are 
smooth and flat, bearing marks of a flat chisel, 
although no attachment holes or cuttings are seen 
(Fig. 1, c–d). On the upper right break there are 
two tiny, pin-size drill holes, possibly for (later) 
repairment (Fig. 1, e). There are no other holes 
on both flank fronts which are left with a rough-
picked surface created by the pointed chisel 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 173

E. Laflı, M. Buora. A Slab from Izmir with Two Peacocks 

(Fig. 1, e–f). On the back, at the bottom of the 
left side, a remnant of a certain carving with an 
unidentified shape remains (Fig. 1, g).

Provenance. As said above, it was supposingly 
found by Keil in pieces at the Agora of Smyrna in 
an unknown time period, as many of such  pieces 
may once have been inside the Agora, where 
there was a collection of ancient sculptures and 
architectural elements latest in the early 20th century.

Description. This is a rectangular slab with 
a shallow recessed panel, horizontally placed on 
the face of the stone, containing figures in low 
relief of two opposing peacocks in profile flanking 
a handless amphora-like large vessel measuring 
230 mm high, which are the central features of 
the iconography (Fig. 1, a). Our slab was most 
probably a part of chancel enclosure of a church. 
In addition to its shape, its inscription indicates 
clearly the expression “chancels” which appears 
in the first line (cf. below).

At both sides of the vessel there are 
two fat-bodied or plump-bodied birds in a 
narrative scene, very possibly peacocks or 
partridges, flanking a large vessel. The animals 
are represented in low relief and the figures are 
rendered inaccurately with less facial features. 
The opposing peacocks are at the same level, 
but not placed on a groundline; the vessel which 
has a larger scale in proportion to the peacocks, 
rests on the lower edge of the relief panel. The flat 
figures are simple and stiffly carved in a shallow 
outline technique with little plastic and modeling 
quality. Feet and legs of peacocks are well 
modeled, but simply incised. Shallow incisions 
indicate anatomical features of the birds, such as 
feet, feathers, wings, eyes and beaks. The facial 
features are cursorily indicated. The birds have 
a sharp beak. The straight outline of their tail 
feathers is superposed over the bend in the wrist. 
Their tail feathers form a backdrop. The bird’s 
wings are slightly extended. Thus, these birds 
resemble also a pigeon (genus Columba; Turkish 
kumru which is very popular in modern Izmir), 
rather than a peacock. But, low level of detail 
in the representation makes identification of the 
species difficult. In any case, the partridge is a 
species of bird which is not commonly depicted 
in Byzantine marble iconography.

The vase, most probably an amphora in the 
middle, is somewhat larger than the peacocks, 
but still within the size seen in comparable 

ecclesiastical iconography. Typologically, the 
vessel looks also like a cantharus, a type of ancient 
Greek cup used for drinking.

The scene is framed with the top and bottom 
border mouldings. Slightly projecting three-part 
moulding (of a shallow cavetto over a flat ovolo) 
near the top are separating the finial from the main 
part of the stone and inscribed with the name of the 
ecclesiastical dignitaries. The bottom of the plate 
is also finished with three rows of moulding. The 
height of the moulding below the design is 165 mm. 
The crisp carving of the lower mouldings on this 
fragment indicates that it was a monument of high 
quality. Both mouldings do not continue around the 
sides of the block, but on the back (Fig. 1, b). 

Inscription. As mentioned above, two 
narrow epistyles are inscribed with a short 
inscription which is a dedication of chancel and 
has a very high value, as epigraphic evidence in 
Smyrna is extremely limited in the Byzantine 
period (Fig. 4, a). According to the reading of 
Keil, which Petzl makes its own, the text is as 
follows (Fig. 4, b):

Transcription.
	 ☩ Ἀνενεώθησαν οἱ κάνκελυ ἐπὶ τοῦ 

ὁσιωτάτου ἐπισκόπου
2 	Εὐηθίου, οἰκονομοῦντος Ὀνησίμου 

πρεσβυτέρου.
Epigraphic comments. Inscription in two 

lines consists of crudely incised and randomly 
placed letters, but generally its lettering is good. 
Alphas have a broken bar. At the beginning of the 
text there is a cross, as it is customary in sacred 
texts and also popular in funerary inscriptions 
from the fifth century AD onwards, both in the 
East and in the West.

The paleography of the inscription as well 
the expression ἀνενεώθησαν are not commented 
here to avoid possible repetition.

Orlandos reconstructed the first word 
as κατεσκυάσ]θησαν. In the second line he 
completely missed the name of the episcopos, 
even if he should have understood, that it was a 
couple of ecclesiastical dignitaries and the text 
only made sense, if the name of the episcopos was 
followed by that of the oikonomos, the highest 
authorities of the local ecclesiastical community 
of Early Byzantine Smyrna.

Dating. The accompanying inscription is 
difficult to date, but the persons named in this 
text might be identified (cf. below). With no firm 



174

ПЕРиФЕРиЯ ВизантийскОГО МиРа

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

externally datable context, we have tried to date 
this piece to a general stylistic milieu. It  could 
thus be assigned to the mid-sixth century AD 
on the basis of style, subject, inscription and 
workmanship; but this date should be considered 
as a rough approximation. Perhaps the inscription 
was written secondarily.

References (in an chronological order): [23, 
p. 28; 39, p. 136, fig. 8 (dated into the late sixth-
early seventh century AD); 53, p. 57, nos. 20-21; 
54, p. 356, pl. 69, fig. 3 (late sixth-early seventh 
century AD); 43, pp. 365-366, no. 35; 18, p. 604, 
no. 908 (with transcription); 4, pp. 261-262, no. 50 
(with transcription), p. 624, no. 50 (sixth–seventh 
century AD), pl. 7, no. 50; 21, p. 139, note 248].

A bishop of Smyrna in Early Byzantine 
period? The letters of the inscription on our slab 
are not particularly accurate. The fact that the 
slab is inscribed suggests that it was placed in the 
centre of a fence.

In fact, the inscription mentions two 
persons, namely the episcopos (bishop) Euethios 
and the oikonomos (oeconomus) who was the 
presbyter, i.e. an elder of the congregation in 
Early Christianity, Onesimos. In their time, the 
gates or slabs of the enclosure of the presbytery 
of a church were renovated, which may have 
been the cathedral of Smyrna. Already since the 
Early Christian era in the first century AD Smyrna 
was an autocephalous archbishopric, but about 
its location and churches we have almost no 
information. The succession of the two names is 
very significant: in the first place the episcopos, 
then the person responsible for the treasury of the 
diocese. It is surprising that in reporting this text 
in her doctoral dissertation, Sabine Hübner, while 
citing the Petzl’s edition, did not realize that not 
only the πρεσβύτερος was mentioned here, as she 
erroneously writes [21, p. 139, note 248].

The name Euethios, which is of unknown 
origin, is in particular known in its Latin version, 
i.e. Euetius (or Vetius) [48, p. 983]. This name was 
popular in Asia Minor, as there are ten attestations 
in LGPN (in vols. V.B and V.C); and four in ICG 
(nos. 229, 914, 943 and 2398). An Eubecius 
(in Cod. Stuttgart) or Eubuetius (in Cod. Munich) 
was quoted instead of Euteius in a Late Antique 
manuscript which includes Eastern bishops 
who signed at the First Council of Nicaea [36, 
pp. 142-143, note 17]. Furthermore, Lactantius 
and Eusebius record anonymously in the list of 

martyrs a Christian named as John or Euetius of 
Nicomedia, executed at Nicomedia in 24 February 
AD 303 for tearing down the first edict against 
the Christians [20, 13.2; and 32, 8.5.1]. The name 
comes from a Syriac martyrology of AD 411 [30, 
p. 9]. Jacques Moreau regards Euethios as the 
correct form of the name [37, p. 279]. The text 
of Eunapius offers in the extra properly corrupt 
manuscript tradition the name Euetius, which has 
been unanimous since Valesianus improved in 
Evagrius [19, p. 38, 6.11.2].

The most significant attestation of Euethios 
in Asia Minor was the name of the bishop of 
Ephesus in ca. AD 365–381 [13, p. 280] and could 
be the same person mentioned in our Smyrnean 
inscription. We do not, however, know the status of 
the see of Smyrna before the mid-seventh century 
AD, as it was an autocephalous archbishopric of 
the province of Asia; but it is quite possible that 
in this particular period Smyrna was a suffragan 
of Ephesus and because of this reason its bishop 
was mentioned in our inscription.

In contrast to Euetius, Onesimos or Onesimus 
(ὀνήσιμος, meaning “useful”) was a popular name 
in Roman and Late Roman Smyrna.

We believe that the slab from the Izmir 
Museum originates from Smyrna. The local 
church of Smyrna was organized into a diocese 
since the second century AD, as an epistle 
from St. Ignatius of Antioch to the Christians 
of Smyrna and their bishop Polycarp proves 
it in AD 107  5. From the fourteenth century, 
i.e. 1318, it had a series of Western bishops as 
owners. The list of Greek bishops, with many 
shortcomings, has been handed down to us by 
Giorgio Fedalto in his Hierarchia ecclesiastica 
orientalis [17] and Michel Le Quien in his Oriens 
Christianus [29, pp.  741-744]. Here two fixed 
points appear, a couple of names linked to the 
rise of the Monophysite movement and to the 
events of the forties of the sixth century AD, and 
then other names are attested at the beginning of 
the ninth century. Our bishop was not mentioned 
by any Medieval source, but his name was 
engraved on a stone monument and therefore 
indisputably attested. Because of this, the span of 
his episcopate probably fell between the mid-sixth 
and the beginning of the ninth century.

Furthermore, the Greek equivalent of the 
Latin term cancelli (or cancellus in the singular; 
“lattice-work”), i.e. οἵ κάνκελυ; κάγκελλος in 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 175

E. Laflı, M. Buora. A Slab from Izmir with Two Peacocks 

singular, is very common in Byzantine Asia 
Minor, as Louis Robert has noted it already in 
1966 [45, p. 363].

The depiction of peacocks or two 
antithetic peacocks flanking a vase in the 
marble architectural sculpture of Byzantine 
Asia Minor. In zoology peacock or peafowl is a 
common name for three bird species. Male peafowl 
is referred to as peacocks, and female peafowl 
are referred to as peahens, even though peafowl 
of either sex is often referred to colloquially as 
“peacocks”. Peafowl means forest birds that nest 
on the ground, but roost in trees.

Already in the third-fourth centuries AD 
peacocks appeared on mosaic floors in western 
Anatolia individually or in pairs, such as in 
the peacock mosaic of the apsidal house at 
Clazomenae, ca. 40 km west of Smyrna [47, p. 297].

As early as in the Roman period Early 
Christians adopted the symbol of the peacock, 
παγώνι in Greek and pavo in Latin, to represent 
immortality. This came from an ancient legend 
that the flesh of the peacock did not decay. It is 
also associated with the resurrection of Christ, 
because it sheds its old feathers every year and 
grows, newer, brighter ones each year.

During the Byzantine period various bird 
species and mythical-biblical birds are represented 
in marble architectural sculpture. The peafowl is 
native to Anatolia and significant in its culture. 
In Anatolia the symbolism with peacock was 
adopted mainly by Early Christianity, thus some 
Early Christian marble architectural elements and 
mosaics as well as frescoes show peacocks in 
various compositions. The peacock can symbolise 
the cosmos, if one interprets its tail with its many 
“eyes” as the vault of heaven dotted by the sun, 
moon and stars. By Christian adoption of old 
Persian and Babylonian symbolism, in which 
the peacock was associated with paradise and 
the tree of life, the bird is again associated with 
immortality.

In Byzantine Asia Minor peacocks are 
placed in a limited range of biblical/ecclesiastical 
iconographic scenes. The compositions are 
usually limited either to single peacock depictions, 
or two opposing peacocks on the sides of a vase 
in their middle. The depiction of a peacock 
on architectural elements makes generally a 
connection with paradise. Especially between 
the fifth and seventh centuries AD two antithetic 

peacocks are portrayed drinking from a vase 
which symbolizes a Christian drinking the waters 
of eternal life 6. The scene also recalls one of the 
central pleasures of life, the symposium, now 
ended forever for the deceased. In Asia Minor 
the representation of two peacocks on either 
side of a cantharus is very common on marble 
architectural elements so that we can analyze their 
particularities: generally on such scenes in various 
combinations the peacock figures are more or 
less evenly spaced on both sides of a vase which 
stands in the middle. Most of the time peacocks 
are larger in comparison to the overall size of the 
vase in their middle. The peacock is often depicted 
next to the tree of life as well. It is, however, not 
clear when and where exactly this scene appears 
in Anatolia for the first time.

It is longly noticed that compositions with 
peacocks were popular among the monuments 
of ecclesiastical architectural sculpture, on 
the mosaic floors and mural painting as well 
as several other iconographic media whereas 
representations on these latter groups are 
excluded in this article. In Anatolia several 
varieties of architectural monuments bear peacock 
depictions, ranging from those with relatively little 
carving (for example ambo plates) to elaborate 
architectural structures assembled from parts 
(such as ciboria; cf. Table 1). This well-known 
depiction is also common in burial contexts. 
Depictions of peacocks or two antithetic peacocks 
flanking a vase have been the subject of much 
previous discussion (Chronologically e.g. [31; 54; 
24; 44; 41, passim; 4, pp. 462-463, no. 249 (from 
Amorium in Phrygia; fifth century AD), p. 631, 
no. 249, pl. 33, no. 249, pl. 34, no. 249 (g); 35, 
pp. 85, 97, figs. 16–17 (in our catalogue, below); 
5; 46; 52, passim; 56, passim; 1, pp. 216-217; 
55, pp. 144-145; 20, passim; and 38, p. 13, p. 
20, fig. 25, pp. 49-53, figs. 115, 123 and 125, 
p. 81, fig. 212, p. 141, p. 143, figs. 380 and 
382, p. 157, fig. 428, p. 158, fig. 431, p. 173, 
fig. 469]). These depictions are especially 
common between the fifth and seventh century 
AD in the marble architectural sculpture of Asia 
Minor. Peacocks are carved with more plasticity 
and three-dimensionality in the Early Byzantine 
period; in later periods, however, details become 
fewer and are indicated with less plasticity.

The name of the vase between two opposing 
peacocks is mostly interpreted as “cantharus”, a 



176

ПЕРиФЕРиЯ ВизантийскОГО МиРа

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

name based in ancient literary sources. On these 
depictions there are so many extant examples 
of the tall and narrow-necked vessels, which 
are generally called as “cantharoi”, but perhaps 
another and more common vase shape, amphora, 
is a better candidate for this vase depiction, as 
the one on our plate from Izmir. It is already 
recognized that in the Byzantine depiction of 
such vessels there was a preference to use their 
forms from the Greek Classical period in the 
fifth-fourth centuries BC which were treated in a 
summary fashion.

Catalogue of depictions. The monuments 
included in this catalogue are from the Early 
and Middle Byzantine periods (cf. Table 1). 
Only half of these pieces have already been 
published previously. As said above, such 
paradisal scenes with peacock depictions were 
featured commonly in ecclesiastical architectural 
plastic in Byzantine Asia Minor and are attested 
on other contemporary media, such as mosaics, 
frescoes and ceramics; but this scene at the 
slab from Izmir did not turn up any monuments 
with exactly the same composition. For a 
better understanding of our plate we collected 
the images of over thirty representations on 
ecclesiastical architectural plastic, distributed 
throughout Anatolia (Fig. 2). Below we present 
a summarized catalogue of these monuments 
in alphabetical order of the city of their origin, 
almost all of which are being curated in Turkish 
local museums. This collection offers, however, 
only a selected overview of Byzantine peacock 
representations in Turkey, and we are not 
concerned here with the whole iconographic 
aspects of each monuments, as it is beyond the 
scope of this catalogue. We have narrowed the 
list of works cited here, focusing on those which 
have been of the greatest use to us in our research 
on peacock depictions in Anatolia, and we do not 
claim that this is a comprehensive accounting.

Peacock depictions from Asia Minor reveal 
sometimes unique iconography, previously 
unknown inscriptions and a wide range of 
monument types that were utilized by residents of 
Byzantine Anatolia. Although all of our examples 
in this catalogue are collected from various local 
museums or sites in Turkey, a marble plate with 
a peacock depiction from Skopje, Macedonia 
(Fig. 36) is also included here because of its 
similarity to our material.

In general all types of this architectural 
sculpture exhibit qualities that are conservative, 
formulaic and schematic. While there is an 
overall uniformity in depictions of peacocks, 
each representation of peacock in this catalogue 
does retain a modicum of individuality and 
specificity. Within the conventions of architectural 
sculpture, a marble carver would modify the 
characteristics of each work to satisfy the 
particular requirements of its ecclesiastical 
function and setting. Each architectural element 
with peacock depiction presents a different variant 
of traditional elements, a unique combination 
of peacocks and other features. As mentioned 
above, there are no extant examples of a particular 
peacock scene being replicated exactly on a second 
monument. As longly noticed, the uniqueness of 
each architectural monument suggests that the 
iconography, even though it appears repetitive and 
adheres to a set of general norms, was an element 
of consideration by both the sculptor and the 
patron, i.e. ecclesiastical institution which once 
ordered these monuments.

The variations of architectural monuments 
with peacock depictions – categorized by 
their monument type, such as ambos, ciboria, 
sarcophagi or altars – are all included in this 
catalogue (cf. Table 1) but designated more 
particularly in the individual catalogue entries.

We have tried to be conservative in this 
catalogue, including only architectural elements 
with concretized peacock depictions. In the 
case of other bird depictions in a poor state of 
preservation, particularly heads broken from 
reliefs, identification as peacock is difficult and 
these material are excluded from this catalogue. 
Object deterioration, iconographical ambiguity 
and, of course, the limits of our current knowledge, 
all hinder the attainment of certainty.

Very few of these monuments in this 
catalogue are inscribed, like the slab in Izmir and 
these uninscribed monuments are therefore dated 
on the basis of style.

1. Repository. Museum of Afyonkarahisar, 
Figs. 5–7.

In the Museum of Afyonkarahisar there are 
two examples of peacock depictions on ambos 
(Figs. 5–6) and a third on a fencing slab (Fig. 7). 
The trapezoidal panels on Figs. 5 and 6 have edges 
with a series of sharp- and thick-edged mouldings, 
which are dated particularly to the first half of the 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 177

E. Laflı, M. Buora. A Slab from Izmir with Two Peacocks 

sixth century. The animals have in common the 
crests formed by three feathers, the tails decorated 
with zigzag lines and the thin necks.

Fig. 6. Acc. no. 1399.
Measurements. H. 90 cm, L. 76 cm, Th. 18 cm.
Provenance. It was found in Payamalanı 

district (ancient Eibeos), 7 km north-east of 
Sivaslı (ancient Sebaste), province of Uşak 
(eastern Lydia) and was brought to the Museum 
of Afyonkarahisar in 1963.

Description. In the plate neck and body are 
decorated with engraved circles. The same detail 
appears on a plate from Grado, in the north-eastern 
Italian region of Friuli-Venezia Giulia which has 
been dated to the early sixth century AD [49, 
p. 348, no. 523].

Reference: [42, pl. 89, fig. 108].

2. Repository. Museum of Anatolian 
Civilizations in Ankara.

Measurements. P. H. 60 cm, P.L. 57 cm, 
Th. 17 cm.

Description.  The representation is 
considerably smaller than the exaggerated width 
of the ambo’s frame. Deep engravings on the body, 
wing and tail.

Dating. Sixth century AD.
Reference: [9, p. 50, fig. 2].

3. Repository. Turkish National Forces – 
Kuvâ-yi Milliye Museum of Balıkesir, Figs. 8–10.

The fragmented slab (of sarcophagus) from 
the Museum of Balıkesir (Fig. 8) shows one of 
the two peacocks with his head lowered, next to a 
central circle in which the monogram of Ioannes 
appears. In this image, the crest which is formed 
only by two feathers, is highlighted and the wing 
emphasized by the groove that follows the edge 
as well as the tail with zigzag motifs. The same 
monogram in the middle exists on a lead seal kept 
in the Dumbarton Oaks Collection which is dated 
to sixth century (Fig. 9) 7.

The performance of the peacock is more 
summary on a second slab from Balıkesir 
(probably of a later date) in which the pecking 
peacock is inserted in a circle which is itself 
included in a lozenge with flattened edges (Fig. 10).

4. Repository. Museum of Bandırma, Fig. 11.
Description. In Bandırma (Πάνορμος in 

the Byzantine period), on the coast of the Sea of 

Marmara, part of the upper slab of a ciborium 
(Fig. 11) shows characteristic features of the 
Middle Byzantine period, such as the shape of 
the six-pointed leaf, the curved section of the 
twigs and the characteristic yield wing with the 
front which is clearly distinctive from a different 
orientation of the grooves. This detail of the wing 
appears in all contemporary representations. 
On this relief, the leaf in the upper left corner 
takes up an iconography of the sixth century, but is 
associated with a jagged leaf of a type widespread 
especially in the eleventh-twelfth century, a period 
in which the performance of the wings of peacocks 
is also appropriate. The shape of the ridge is also 
different. Başak Çoraklı who examined peacock 
depictions on pottery, has dated this piece to the 
eleventh–twelfth or eleventh–thirteenth century. 
In this image the figures are not only simply 
flattened, but display, especially in the edges, a 
hint of volumetric development.

References: [12, p. 13, fig. 12; 55, p. 147, 
fig. 7; also cf. 2].

5. Repository.  Bodrum Museum of 
Underwater Archaeology, Figs. 12–13.

Fig. 12. Acc. no. 25/2022.
Measurements. P.H. 85 cm, L. 110 cm, Th. 27.
Material. A gray-white marble from a local 

quarry in Caria.
Provenance. By a private collection which 

is confiscated in the Bodrum Museum of 
Underwater Archaeology through the decision 
of the Bodrum Second Court of First Instance 
in 2011. It was probably found in Labraunda or 
Mylasa in Caria.

Description. It is bordered by rounded ribs 
separated by a large groove. The peacocks are 
placed vertically to make the most of the space and 
are located on the sides of a very tall cantharus. 
The decoration extends on the tail, where circles 
appear that will be used in sculpture until the 
eleventh century, and on the wings, decorated with 
engravings, as on numerous Western monuments 
of the Romanesque art.

Dating. Eleventh century.
Reference: [40, p. 394, fig. 10].
Fig. 13.
Measurements. H. 35 cm, L. 20 cm, Th. 15.
Description. The second slab, which 

develops in height (perhaps the frontal part of 
an altar?), shows two peacocks on the sides of a 



178

ПЕРиФЕРиЯ ВизантийскОГО МиРа

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

cross from whose horizontal arms hang some ivy 
leaves. The ivy leaf is a popular motif in Byzantine 
iconographic arts and appears for example on a 
fragment of a slab, dated to AD 540–560 in the 
Museo Arcivescovile in Ravenna. Nonetheless, 
the heraldic position of our two peacocks suggests 
a dating rather to the Middle Byzantine period, 
especially to the eleventh century.

Dating. Eleventh century.
References: [58, p. 328, fig. 12; 40, p. 393, fig. 6].

6. Repository. Archaeological Museum of 
Bursa, Figs. 14–15.

In the Archaeological Museum of Bursa there 
are two marble slabs with peacock depictions. 
The first peacock appears within a frame of an 
ambo plate (Fig. 14). The tail stands out, which 
soars at the top, following the trend of the frame, 
the tail which is the only decorated part of the 
animal. Three-feathered crest and deep furrow to 
delimit the wing. Sixth-seventh century AD.

On the second one, the only remaining 
peacock is on the side of a cross, with the ends 
flanked by two triangles (Fig. 15). The relief is 
flat with leaves drawn in the shape of a heart. 
The peacock has a sinuous course and appears 
almost completely covered by decorative motifs. 
Middle Byzantine period.

7. Repository. Archaeological Museum of 
Çanakkale, Figs. 16–17.

On the plate on Fig. 16 two rather ungainly 
peacocks drink from a cantharus. The drawing is 
very coarse, especially for the legs. The limited 
decoration on the tail take us to the sixth century.

The marble slab on Fig. 17 is a low-quality 
artistic product, the only merit is the peacock 
decoration with typical eleventh-century motifs. 
If the slab is, as it seems, finished, we notice that 
it is a single peacock, rather than two. Noteworthy 
are the ungrammaticals, e.g. in the shape of 
the wing or in the detail of the legs that do not 
touch the branch on which they should rest. Ayşe 
Çaylak Türker seems uncertain between a sixth or 
eleventh century dating [51, pp. 388-389] 8.

8. Repository. Museum of Kırşehir, Fig. 18, a–b.
Fig. 18, a. Acc. no. 209.
Provenance. It was found in Çiçekdağı, 

a township at high altitude, c. 65 km north 
of Kırşehir and 4 km south of Yerköy on the 

borderline of the province of Yozgat, which is 
mainly mentioned in literature on the prehistorical 
period. Donated to the Museum of Kırşehir on 
9 April 1984 and catalogued on 27 April 1987 by 
Vedat Kantürk (and confirmed by Ziyaettin Taşçı, 
the former director).

Material. Local whitish-yellowish marble.
State of preservation. Well-preserved except 

two diagonal cracks on the lower part.
Measurements. H. 176 cm, L. 103 cm, 

Th. 9 cm, L.H. 2.4-3.1 cm. 
Description. A plate-stele with rounded 

top and stylized figures, motifs as well as an 
inscription of six lines in a tabula ansata. The edge 
of the stele has a 10 cm wide frame where floral 
motifs in the form of extending ivies in spiral 
form cover the entire stele. In the middle and most 
visible part of the stele is a large cross dividing 
the middle field in four smaller parts. There are 
two medallions with stylized rosettes on the top of 
the cross; two peacocks on ivy leaves and grape 
bunches on the bottom. Two birds are depicted 
beneath the ivy leaves at each angle.

Inscription. Six lines of Greek text in a 
tabula ansata (Fig. 18, b) 9.

☩ ἔνθα κατά-
κιτε ἡ ἐν ὁϲί-
οιϲ τῇ μνήμῃ
ἡ λαμπρ(οτάτη) κ(αὶ) εὐγ(ενεστάτη)

5 ἡ δόξα τοῦ γένο(υ)ϲ
Φῶτα μνήμηϲ χάριν ☩

5: ἡ δόξα τοῦ γένο(υ)ϲ : ἡ̣ Δορ̣άτου γένος 
after [14, no. 7].

Translation. Here lies among the holy in 
remembrance the most splendid and pious, the 
glory of her family, Phota, in remembrance.

Epigraphic description. Alpha has a broken 
bar; epsilon, sigma and omega are lunate. 
The middle bar of alpha, epsilon, eta, my and pi 
are detached. Similarly, the loop of phi (line 6) and 
the arms of kappa (line 1; 3) and are not attached 
to the vertical bar. Abbreviation signs are used 
for λαμπρ(οτάτη), κ(αὶ), εὐσ(γενεστάτη) (line 4) 
and γένο(υ)ϲ (line 5). An interpunctuation mark 
is found after the first letter in line 4. Most letters 
carry small serifs.

Commentary. The phrase ἐν ὁσίοις is not 
particularly common 10, and δόξα τοῦ γένους is 
hitherto not attested. It is, however, most likely 
related to the phrase δόξα τοῦ οἴκου, attested a 
couple of times in Asia Minor 11. The name Φῶτα 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 179

E. Laflı, M. Buora. A Slab from Izmir with Two Peacocks 

is very uncommon, and we have found a single 
parallel in Phrygia 12.

Dating. Fifth century AD.
Reference: [14, no. 7].

9. Repository. Archaeological Museum of 
Izmir, Figs. 19–23.

The Archaeological Museum of Izmir has 
an extensive collection of Byzantine marble 
architectural sculpture which is first published by 
Orlandos and examined in the course of three theses 
at Turkish universities [39; 33; 6; 15]. Among 
these specimens there are also several plates with 
various peacock depictions. Below we offer a 
selection of these depictions kept in the museum.

Fig. 19.
Dating. For the depiction on an ambo on 

Fig. 19 we consider an Early Byzantine dating 
because of the elegance of the peacock, whose 
movement of the head forms a beautiful sinusoid 
shape of the figure.

Fig. 20. Acc. no. 000.144.
Measurements. H. 85 cm, L. 70 cm, Th. 12 cm.
Description. Only the peacock’s tail remains 

visible, which has a series of empty circles as 
shown in Romanesque representations of Europe. 

Dating. The skin edge recalls the reliefs of 
the ninth-tenth century AD.

References: [38, p. 132, fig. 382, interpreted 
as ‘flanking ambo slab’].

Fig. 21. Acc. no. 026.511.
Measurements. H. 61.5 cm, L. 77 cm, Th. 11 cm.
Provenance. This slab was discovered at 

Başpınar on Mount Nif, ancient Olympus in the 
district of Kemalpaşa which is located immediately 
to the east of Izmir. During the discovery of tomb 
16 in the south-west part of the narthex of the 
Church A, this slab was found in situ.

Description. It is an excellent example of 
the Middle Byzantine sculpture. The moulded 
cantharus, the fleshy leaves and the stylized 
tails of the peacocks are close to the ones dated 
from the tenth to the twelfth-thirteenth centuries. 
The work and design of the leaves reminds 
Constantinopolitan examples, especially the ones 
of the northern church of the monastery of Lips 
(AD 907) and of the later decoration of monastery 
of Pantocrator (AD 1118–1124) [59, p. 52, note 17]. 
For the Anatolian comparisons, the design of the 
motives is close to the ones from western Asia 
Minor such as Izmir, Bergama and Manisa 13.

Dating. As said above, two elaborate 
peacocks on the sides of a schematic cantharus 
show all the typical characters of the Middle 
Byzantine period. The rendering of the wings with 
the semicircular upper part, the performance of the 
upper part of the legs and the deep furrows of the 
wings reveal close similarities with the birds of 
western sculpture of the eleventh century.

Reference: [59, p. 52, fig. 4].
Fig. 22. Acc. no. 265.
Measurements. H. 71 cm, L. 59 cm, Th. 14 cm.
Description. The peacocks on Fig. 22 have a 

bent tail and a very thin and elongated cantharus in 
their middle. The relief seems to acquire a greater 
consistency and the edges appear rounded rather 
than being cut. 

Dating. The piece has been dated by 
Orlandos to the sixth century [39, p. 135, fig. 7]. 
Although the usual three feathers appear on their 
heads, the unequivocal shape of the wing, with 
the “shield” decoration and the design of the 
large feathers takes us once again to the Middle 
Byzantine period.

Comparandum. For the design of the wing 
there is a close comparison with a peacock depiction 
on an edge in the northern church of the monastery 
of the Pantocrator/Zeyrek Camii in Istanbul, which 
is dated after the year 1124 [38 , p. 127, fig. 339].

References: [39, p. 135, fig. 7; 6, pp. 65-66, 
no. 56].

Fig. 23. Acc. no. 142–143.
Measurements. H. 64 cm, L. 150 cm, Th. 17 cm.
Dating. The frame of this plate reveals a 

similar dating to Fig. 21. On Fig. 23 the cantharus 
has now disappeared and the carver undertakes to 
differentiate two peacocks in the rendering of their 
triangular wings and body. Orlandos believes that 
this slab cannot be dated, while Ayşegül Andıç 
proposes a dating into the thirteenth-fourteenth 
century, based on the upper ornamented frame.

References: [39, p. 140, fig. 15; 6, p. 77, no. 70].

10. Repository. Museum of İznik, Fig. 24.
On this beautiful slab on Fig. 24 all the 

elements of the eleventh century appear: two 
vertically placed peacocks, an elongated cantharus, 
“shield” wings and decoration extended over the 
whole body. The iconography is typical of some 
slabs placed in monumental fountains, such as 
that of Celaliye in Uşak in eastern Lydia which is 
attributed to the seventh century AD, in which the 



180

ПЕРиФЕРиЯ ВизантийскОГО МиРа

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

peacocks were understood as being placed on the 
sides of the tree of life [55, pp. 142-143].

11. Repository. Konya, Figs. 25–29.
Fig. 25. Acc. no. 73/728.
Measurements. P.H. 40 cm, P.L. 37 cm, 

Th. 13.2 cm.
Description. A schematic peacock of Early 

Byzantine period is depicted on this fragment 
of a marble ambo. The carver has substantially 
spared the decoration on his body, replaced by 
thin engraved lines.

Dating. A high date to the sixth century 
is offered by the comparison with a peacock 
depiction of an enclosure in the Basilica of Santa 
Maria delle Grazie in Grado, north-eastern Italy 
(Fig. 26) which is probably datable to the fixed 
chronology of the construction of this basilica by 
bishop Elias in AD 579.

Dating. Sixth century AD.
References: [3, p. 103; 26, p. 165, fig. 1; 50, 

p. 214, fig. 392; cf. also 25].
Fig. 27.
Dating. The scarce decoration and in 

particular the motif of the edge could indicate 
an early dating, i.e. at least to the sixth century. 
However, the rendering of the central element 
(cantharus?) closely resembles a similar slab 
inserted in the tomb of Karaca Ahmet Sultan, 
in Karaca Ahmet Village in Uşak, which is 
dated to the mid-fourteenth century. Thus, sixth 
century AD.

Reference: [22, p. 160].
Fig. 28.
Measurements. H. 39 cm, L. 170 cm, Th. 27 cm.
Description. Very close to the relief on 

Fig. 17 from Çanakkale is the decoration scheme 
of the slab on Fig. 28 that is the upper part of 
an ambo for which the same chronology is 
proposed. 

Dating. These peacocks have the typical 
appearance of the Middle Byzantine icono-
graphic art.

Reference: [50, pp. 214-215, fig. 393; 38, 
p. 132, fig. 354, interpreted as ‘monolithic window’].

Fig. 29.
Measurements. P. H. 63 cm, P.L. 80 cm.
Dating. For this composition Tuğçe 

Karademir proposes a date to the fifth-sixth 
century which is clearly unthinkable [22, p. 160]. 
The arrangement of the animals, the shape of the 

cantharus and the decoration of the frame lead to 
a date at least in the eleventh century.

References: [50, pp. 218-219, fig. 405; 22, 
p. 160].

12. Repository. Kadıkalesi (Annaea) near 
Kuşadası.

Fig. 30.
Measurements. P. H. 77 cm, P. L. 70.7 cm, 

Th. 8.3 cm.
Dating. The design of the upper frame 

appears for the first time towards the end of the 
eighth century, but remains in use until after the 
year AD 1000, an era to which this beautiful 
depiction might also be dated.

References: [8, p. 83, no. 161; 22, p. 160].

13. Repository. Manisa, Figs. 31–32.
In 2008 an essay by Zeynep Mercangöz 

was published which is dedicated to the 
sculptural decoration of western Anatolia in the 
Early Byzantine period. In this paper there are 
two plates from the province of Manisa in the 
territories of ancient western Lydia that have an 
affinity with the representations we have dealed 
with. Today Manisa is located about thirty 
kilometers east of Izmir.

These two examples we report below 
demonstrate once again how the image of the 
two peacocks facing each other, on either side of 
a cantharus or the tree of life, has taken firm roots 
in an area steeped in Byzantine Christianity. This 
could explain its great fortune over the centuries, 
also in later Turkish-Islamic periods.

Fig. 31.
Measurements. P.H. 115 cm, L. 53 cm, 

Th. 5.5 cm.
Description. Within a rich border decorated 

by semicircles, the slab presents two facing 
peacocks, which have the usual tripartite crest 
and decorations on the body, wing and tail that 
are typical of the sixth century AD [35, pp. 86, 97, 
fig. 16]. They are placed in heraldic position on the 
sides of a vertical element that does not seem well 
understood by the stonecutter and which could be 
a schematic representation of the tree of life.

Note that how in fact the representation is 
not too far from the one that appears in our plate 
in the Archaeological Museum of Izmir (Fig. 1). 
These two peacocks on Manisa slab also seem to 
have been cut out of a certain modelling.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 181

E. Laflı, M. Buora. A Slab from Izmir with Two Peacocks 

Fig. 32.
Measurements. H. 61 cm, L. 68 cm.
Provenance. This relief constitutes a reuse 

of a slab from the Early Byzantine period which 
is walled during the Ottoman period in a public 
fountain in the Kırkoluk (literally “forty gutters”) 
Mosque in Tarhala [35, pp. 86, 97, fig. 17] that 
is recently called as Darkale (literally “narrow 
castle”), located in the Soma district of the Manisa 
province. During the Byzantine period Tarhala used 
to serve as a fortified outpost protecting Pergamum 
against the threats coming from the east 14.

Description. Although the modern protruding 
metal tube disfigures the whole plate, it cannot 
perhaps be denied that the idea of purifying water, 
which is represented by peacocks drinking, may 
have retained a sacred value even after centuries.

Here the representation, which is datable 
to the Middle Byzantine period, is much more 
articulated and recovers older decorative patterns, 
such as the central lozenge with round corners, with 
other more recent ones, such as the three-ply ribbon 
with its intertwining, to delimit the various set off. 
The artist did not depict the peacocks as rigidly 
antithetical, but tried to give them a semblance 
of naturalness, varying their pose and attitudes.

14. Repository. Museum of Milas.
Fig. 33, a–b. Acc. no. 1786 (Fig. 33, a), 

acc. no. 3372.
Measurements. Fig. 33, a. P.H. 62 cm, 

P.L. 54 cm, Th. 58 cm; (Fig. 33, b) 
Description. Proud of its broad tail is 

the Milas peacock with its deep furrows. 
The depiction is placed on the side of a stone 
staircase (Fig. 33, a).

On the other side of the opposite steps, two 
peacocks appear, which are drawn only by the 
furrow that delimits them (Fig. 33, b).

This is an example of an ambo of the Priene 
type (cf.: [57]), which finds suitable comparisons 
in the Basilica of Meserias on Kos, in the Castle 
of Beçin (Peçin or Pezona), in the Museum of 
Miletus and in the Archaeological Museum of 
Izmir. This particular decoration and the style of 
carving of the designs is peculiar to the northern 
part of Caria and southern Ionia.

Dating. This is a richly decorated piece, 
with edges that recall models of the Classical era. 
It should thus be dated to the fifth–sixth century AD.

Reference: [34, p. 84, fig. 3].

15. Repository. Museum of Ödemiş.
Fig. 34, a. Acc. no. 1786.
Provenance. Found in the village of Konaklı 

(formerly Adagüme) which is located 15 km south 
of Ödemiş and 119 km south-east of Izmir in the 
Upper Cayster Valley. The slab indicates most 
probably existence of a Middle Byzantine church 
in this area.

Description. The marble slab with the 
depiction of two peacocks at the Museum of 
Ödemiş seem to have been drawn by a carver who 
has lost confidence with figures, even of animals, 
while expressing all his ability in ornamental and 
abstract geometric motifs, such as the central 
(Armenian?) cross, rosettes, interlacings and 
Catherine wheels (for a similar design on a 
funerary stele with an Armenian inscription in the 
Archaeological Museum of Izmir, cf. Fig. 34, b). 
Bodies of the peacocks are marked by long incised 
lines as if they have been drawn by a child’s hand. 

It is noteworthy that a large Armenian 
community is already attested in Ödemiş in the 
19th century.

Dating. Twelfth century AD.
Reference: [38, p. 143, fig. 431].

16. Repository. Museum of Sakarya.
Fig. 35.
Description. This plate belongs to the 

sarcophagus of a presbyter with the name Γαχα[--- 
who evidently wanted to make use of the usual 
Early Byzantine iconography for himself.

Dating. Sixth century AD.

17. Repository. Museum of Tekirdağ
Fig. 36.
Description. The plate with the peacock 

depiction in the Museum of Tekirdağ in eastern 
Thrace resumes its vertical position, revealing a 
search for plasticity both in the body and above 
all in the rendering of the wing feathers. The tail, 
however, i.e. the true glory of peacocks, seems 
somewhat sacrificed.

The use (or reuse?) of Proconnesian marble 
is noteworthy.

Dating. Sixth century AD.

18. Repository. Museum of Tire, Fig. 37.
Description. Recently a (Middle) Byzantine 

group of marble architectural elements with figural 
scenes came to the Museum of Tire in the Upper 



182

ПЕРиФЕРиЯ ВизантийскОГО МиРа

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Cayster Valley and remain entirely unpublished. 
A strong plastic taste is clearly present in one of 
these fragments where a beautiful branch emerges 
from a small cornucopia. 

Dating. In this case, a dating to the Middle 
Byzantine period is evident, probably the eleventh 
or twelfth century. The wide smooth frame, 
the large thin cross in the centre, the elaborate 
rendering of the plumage and the ornamented part 
bring us back to this date.

19. Repository. Museum of Uşak.
Fig. 38.
Dating. Most probably belonging to an 

ambo carved of Phrygian marble, it reveals a 
taste for detail which is typical of the Middle 
Byzantine period.

20. Repository. Skopje in Macedonia.
Fig. 39.
Description. Although Skopje is not located in 

Turkey, we include this piece in our catalogue for the 
sake of completeness, as it has a special significance 
with its similar rendering to the pieces in Asia 
Minor. It is a part of an ambo in which the peacock 
is literally immersed in an exorbitant vegetation.

Dating. The two-ply ribbon seems to be a 
typical production of the eleventh century.

21. Repository. Museum of Yozgat.
Fig. 40. Acc. no. 292.
Description. The triangular-shaped fragment 

suggests that it is part of an ambo. Like many 
others, this one is also decorated with the image of 
a peacock. We are sure that it is indeed a peacock 
and not a dove due to the presence of the tuft in 
which the three traditional feathers in the sixth 
century AD are almost fused together within a 
crown-like rectangle. The treatment of the neck 
recalls birds drinking from a cantharus on a relief 
in the Basilica C in Nea Anchialos, situated south-
west of Volos and north of Almyros, which is from 
the period of Justinian [38, p. 12, fig. 7].

Conclusions. In this paper we have examined 
34 examples of Byzantine peacock depictions on 
marble elements from twenty museums from 
Turkey and one from Macedonia. Certainly 
there are numerous others, but we believe that 
our exemplification through this brief corpus 
is sufficient to give an idea of the range of this 
iconography, its related monument types and their 

datings in Byzantine Asia Minor. The reliefs we 
have chosen are far from representing the totality 
of the specimens present in Asia Minor, however 
they give an idea of the iconographic and stylistic 
evolution of peacock depictions from the Early 
Byzantine to the Late Byzantine period.

As in many other plates, the Izmir relief 
(Fig. 1) which is the actual focus of this paper, 
seems to have been cut out of a cardboard. 
The animals are suspended in space and the one on 
the right almost seems to fall. The wing is rendered 
by a simple curved line and the tail by oblique 
dashes, which fill the spaces outlined by long lines.

There are recognizable elements that modify 
the rendering of the plumage and often also the 
position of the peacocks. As with the common ambos 
in Caria and Ionia, it seems possible that some types 
or characteristics were predominantly regional.

Usually a pair of peacocks are found on 
either side of a cantharus, which is rendered as 
an open cup at the top. Here instead we find an 
evolution, that is a sort of vertical element, with 
an enlargement in the centre. The peacocks, 
originally a typical Early Christian motif, 
have gained an Islamic character up to being 
welcomed (and reused) in monuments of the 
Turkish age, such as the fountains of Celaliye 
and Kırkçeşme and the tomb of Karaca Ahmet 
in the homonymous village near Uşak. “Peacock 
depictions are also common in Anatolian Seljuk 
art. Rüçhan Arık, explains the reason of coming 
across with peacock figure so frequently also 
on the tiles of Kubad Abad, an Anatolian Seljuk 
palace, with the influence of Byzantine and 
Iranian cultures on Seljuk Art” [7, p. 95].

Over the span of almost a millennium, the 
central vase mostly in shape of a cantharus has 
progressively transformed into a tree of life, which 
however still retains some characters, arranged 
vertically, of the original container. The particular, 
elongated shape of the cantharus that appears 
in our relief is also present on the examples in 
Bandırma, Bodrum, Çanakkale, Izmir, İznik, 
Konya and Kadıkalesi in Kuşadası. It therefore 
appears widespread especially in the central-
western part of Anatolia. Probably the Izmir relief 
that is the main focus of this paper is the first to 
show this elongation, which in the following 
centuries is enriched by a kind of variations in 
the decoration of the stem and cup. If this is 
correct, then our fence slab of an unknown church 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 183

E. Laflı, M. Buora. A Slab from Izmir with Two Peacocks 

(perhaps the cathedral?) of Smyrna would acquire 
greater importance, as it shows the start of the 
transformation of a symbol.

Due to the scarcity of the decoration and the 
flat rendering of the figures, our relief in Izmir seems 
to date not before the end of the sixth century, most 
likely during the seventh. The study carried out 
separately by scholars from different disciplines 
(epigraphy and history of art) did not allow us to 
understand the value of this monument for the 
history of Byzantine Smyrna, of which it attests the 
previously unknown name of a bishop (of Smyrna), 
and for the evolution of a very common motif.

nOTES AnD ACknOwLEDgEMEnTS

 1 For the study of this slab at the Archaeological 
Museum of Izmir three authorisations have been issued 
to E. Laflı by the Directorate of the Museum of Izmir 
on 11 January 2012, 18 January 2012 and 23 February 
2012 and numbered as B.16.4.KTM.0.35.14.00-
155.99/150, 233 and 604. Documentation was done 
in 2012 and all the photos were taken by E. Laflı in 
2012, if otherwise not indicated.
  The rest of the material was studied by E. Laflı 
with several authorisations that have been issued by 
directorates of each museum.
  Fig. 2 was arranged by Dr Sami Patacı 
(Ardahan) in 2022 for which we would like to express 
Dr Patacı our gratitude.
  We would like to thank the editors of this 
journal, especially Pavel Lysikov, who did a thorough 
and meticulous job. Outside reviewer has a thankless, 
yet vital role in the publication of this article. We have 
attempted to incorporate their suggestions in the hope 
of making this a stronger and more useful paper. 
We, however, are solely responsible for the final outcome.
  Following publication can unfortunately not 
be considered in this study: Sodini J.-P. A slab with 
opposed peacocks in the Xanthos eastern Basilica. 
Asutay-Effenberger N., Daim F., eds. Φιλοπάτιον, 

Spaziergang im Kaiserlichen Garten. Schriften 
über Byzanz und seinen Nachbarn. Festschrift für 
A. Effenberger zum 70. Geburtstag. Mainz, Verlag 
des Römisch-Germanischen Zentralmuseums, Schnell 
& Steiner, 2012, pp. 135-145. (Monographien des 
Römisch-Germanischen Zentralmuseums, Bnd. 106).
 2 Cf. [23, p. 28], quoted in [43]. Josef Keil 
(1878–1963) was the secretary of the Austrian 
Archaeological Institute of Smyrna and during this post 
he completed eight volumes of sketches of monuments 
and inscriptions in western Turkey, including ours.
 3 For a brief up-to-date account with numerous 
references to specialist literature on Smyrna during the 
Late Antiquity, cf. [27]; and during the Byzantine period, 
especially through sigillographical aspects, cf. [28].
 4 For letter heights, the figure given is that of a 
typical upright, e.g., iota, tau or epsilon.
 5 Ignatius’s epistles are particularly interesting 
in the extent to which they reveal a clear concern to 
strengthen the position of the established leadership: 
bishop, presbyters and deacons.
 6 A useful source that focuses on the Byzantine 
iconography of two peacocks flanked a vase is [5].
 7 DO acc. no. BZS.1947.2.872.
 8 For the most recent studies of Çaylak Türker on 
the architectural sculpture of the region of Çanakkale 
in Byzantine Troad, cf. [51].
 9 We thank Dr Søren Lund Sørensen (Berlin) for 
his help with the inscription.
 10 IG 22 13452 (from Athens; AD 400–450); ICG 
3586 (from Edessa, Macedonia; AD 400–450).
 11 MAMA 3,112 (from Cilicia; Christian period); 
cf. [11, pp. 6-7(1) (from Iconium; AD 1068/1069)].
 12 MAMA 4,192 (third century AD).
 13 For a general review and bibliography, see [10].
 14 For Tarhala, cf. among others [16].

EPIgRAPHIC ABBREVIATIOnS

  ICG – Inscriptiones christianae graecae
  IG – Inscriptiones graecae
  LGPN – Lexicon of Greek Personal Names
  MAMA – Monumenta Asiae Minoris Antiqua



184

ПЕРиФЕРиЯ ВизантийскОГО МиРа

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

APPEnDIX

 a

 b

            
 c d

      
 e f g

Fig. 1, a–g. The plate in the Archaeological Museum of Izmir, acc. no. 000.270 (by E. Laflı, 2010, 2022)



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 185

E. Laflı, M. Buora. A Slab from Izmir with Two Peacocks 

Fi
g.

 2
. M

ap
 o

f B
yz

an
tin

e 
m

ar
bl

e 
m

on
um

en
ts

 w
ith

 a
 d

ep
ic

tio
n 

of
 p

ea
co

ck
 o

r t
w

o 
an

tit
he

tic
 p

ea
co

ck
s fl

an
ki

ng
 a

 v
as

e 
in

 A
si

a 
M

in
or

  
an

d 
ot

he
r p

la
ce

s r
ef

er
re

d 
to

 in
 th

e 
te

xt
. C

ro
ss

ed
 d

ot
s i

nd
ic

at
e 

m
us

eu
m

s a
nd

 si
te

s l
is

te
d 

in
 o

ur
 c

at
al

og
ue

 (b
y 

S.
 P

at
ac

ı, 
20

22
)



186

ПЕРиФЕРиЯ ВизантийскОГО МиРа

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Fig. 3. Drawing of the plate (after: [43, pp. 365-366, no. 35])

a

 b
Fig. 4, a-b. The inscription as well as its drawing and transcription by G. Petzl (after: [43, pp. 365-366, no. 35])

Fig. 5. A peacock depiction on an ambo, Museum of Afyonkarahisar



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 187

E. Laflı, M. Buora. A Slab from Izmir with Two Peacocks 

Fig. 6. A peacock depiction on an ambo,  
Museum of Afyonkarahisar  
(after: [42, pl. 89, fig. 108])

Fig. 7. A peacock depiction on a fencing slab, 
Museum of Afyonkarahisar

Fig. 8. The fragmented slab (of a sarcophagus), Museum of Balıkesir



188

ПЕРиФЕРиЯ ВизантийскОГО МиРа

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Fig. 9. A lead seal in the Dumbarton Oaks Byzantine Collection, acc. no. BZS.1947.2.872

Fig. 10. A peacock depiction on a slab, Museum of Balıkesir



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 189

E. Laflı, M. Buora. A Slab from Izmir with Two Peacocks 

Fig. 11. A depiction of two peacocks on a part of the upper slab of a ciborium (after: [12, p. 13, fig. 12])

Fig. 12. A depiction of two peacocks on a gray-white marble slab from a local quarry in Caria,  
Bodrum Museum of Underwater Archaeology



190

ПЕРиФЕРиЯ ВизантийскОГО МиРа

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Fig. 13. A depiction of two peacocks on a slab, Bodrum Museum of Underwater Archaeology 
(after: [40, p. 415, fig. 6])



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 191

E. Laflı, M. Buora. A Slab from Izmir with Two Peacocks 

Fig. 14. A peacock depiction on a marble slab, Archaeological Museum of Bursa

Fig. 15. A peacock depiction on a marble slab, Archaeological Museum of Bursa



192

ПЕРиФЕРиЯ ВизантийскОГО МиРа

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Fig. 16. A depiction of two peacocks on a plate, Archaeological Museum of Çanakkale 
(after: [50, pp. 388-389, fig. 8])

Fig. 17. A peacock depiction on a marble slab, Archaeological Museum of Çanakkale (after: [50, pp. 388-389, fig. 8])



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 193

E. Laflı, M. Buora. A Slab from Izmir with Two Peacocks 

 a

 b
Fig. 18:

a – the funerary stele of Phota from Çiçekdağ, Museum of Kırşehir;  
b – inscription on the funerary stele of Phota from Çiçekdağ, Museum of Kırşehir



194

ПЕРиФЕРиЯ ВизантийскОГО МиРа

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Fig. 19. A peacock depiction on an ambo, Archaeological Museum of Izmir

Fig. 20. A flanking ambo slab with a broken peacock, Archaeological Museum of Izmir



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 195

E. Laflı, M. Buora. A Slab from Izmir with Two Peacocks 

Fig. 21. Marble slab from the Church A at Başpınar on Mountain Nif / Olympus, 
Archaeological Museum of Izmir

Fig. 22. A depiction of two peacocks on a slab, Archaeological Museum of Izmir



196

ПЕРиФЕРиЯ ВизантийскОГО МиРа

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Fig. 23. A depiction of two peacocks on a plate, Archaeological Museum of Izmir

Fig. 24. A depiction of two peacocks on a slab, Museum of İznik



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 197

E. Laflı, M. Buora. A Slab from Izmir with Two Peacocks 

Fig. 25. An ambo plate in the A.R. İzzet Koyunoğlu Private Museum of Konya

Fig. 26. A peacock depiction from the enclosure of the Basilica of Santa Maria delle Grazie in Grado,  
north-eastern Italy



198

ПЕРиФЕРиЯ ВизантийскОГО МиРа

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Fig. 27. A depiction of two peacocks on a plate (after: [22, p. 174, fig. 10])

Fig. 28. An ambo plate in the Archaeological Museum of Konya



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 199

E. Laflı, M. Buora. A Slab from Izmir with Two Peacocks 

Fig. 29. A depiction of two peacocks on a slab from Konya (after: [49, pp. 218-219, fig. 405])

Fig. 30. A depiction of two peacocks on a slab from Kadıkalesi (Annaea) near Kuşadası (after: [7, p. 83, no. 161])



200

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Fig. 31. A plate from Manisa (after: [35, pp. 86, 97, fig. 16])

Fig. 32. A plate walled in a public fountain in the Kırkoluk Mosque in Tarhala (Darkale) (after: [35, pp. 86, 97, fig. 17])



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 201

E. Laflı, M. Buora. A Slab from Izmir with Two Peacocks 

	 a

	 b
Fig. 33, a–b. Two peacocks depictions, Museum of Milas



202

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

	 a

	 b
Fig. 34:

a – a depiction of two peacocks on a slab, Museum of Ödemiş;  
b – a funerary stele with an Armenian inscription in the Archaeological Museum of Izmir



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 203

E. Laflı, M. Buora. A Slab from Izmir with Two Peacocks 

Fig. 35. A plate from the sarcophagus of a presbyter, Museum of Sakarya

Fig. 36. A plate with a peacock depiction, Museum of Tekirdağ



204

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Fig. 37. A peacock depiction on a marble slab, Museum of Tire

Fig. 38. A peacock depiction on an ambo (?), Museum of Uşak



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 205

E. Laflı, M. Buora. A Slab from Izmir with Two Peacocks 

Fig. 39. A peacock depiction on an ambo from Skopje in Macedonia

Fig. 40. A part of an ambo (?), Museum of Yozgat



206

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Table 1
Catalogue of depictions of peacocks or two antithetic peacocks flanking a vase in the marble 
architectural sculpture of Byzantine Asia Minor in this corpus with their monument type and datings

Locations  
(in an alphabetical order) Sarcophagi Altars Ambos Plates Ciboria Dating

Afyonkarahisar Fig. 7 Early sixth century
Afyonkarahisar Figs. 5–6 Sixth century

Ankara Sixth century
Balıkesir Fig. 8 Sixth century
Balıkesir Fig. 10 Eighth-ninth century?

Bandırma Fig. 11 Eleventh-twelfth 
century

Bodrum Fig. 12 Eleventh century
Bodrum Fig. 13 Eleventh century
Bursa Fig. 14 Sixth-seventh century
Bursa Fig. 15 Middle Byzantine

Çanakkale Fig. 16 Sixth century
Çanakkale Fig. 17 Eleventh century
Kırşehir Fig. 18, a–b Fifth century

Izmir Fig. 1, a–g Mid sixth-seventh 
century

Izmir Fig. 19 Early Byzantine
Izmir Fig. 20 Ninth-tenth century
Izmir Fig. 21 Eleventh century or later
Izmir Fig. 22 Middle Byzantine

Izmir Fig. 23 Thirteenth-fourteenth 
century

İznik Fig. 24 Eleventh century
Konya Fig. 25 Sixth century
Konya Fig. 27 Sixth century
Konya Fig. 28 Eleventh century or later
Konya Fig. 29 Eleventh century

Kadıkalesi near 
Kuşadası  
(Annaea)

Fig. 30 Eleventh century

Manisa Fig. 31 Sixth century
Tarhala in Manisa Fig. 32 Middle Byzantine

Milas Fig. 33, 
a–b Fifth-sixth century

Ödemiş Fig. 34, a Twelfth century
Sakarya Fig. 35 Sixth century
Tekirdağ Fig. 36 Sixth century

Tire Fig. 37 Eleventh-twelfth century
Uşak Fig. 38 Sixth century

Yozgat Fig. 40 Sixth century
Skopje in Macedonia Fig. 39 Eleventh century



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 207

E. Laflı, M. Buora. A Slab from Izmir with Two Peacocks 

REFERENCES

	 1.	 Acar T. (Uşak) Karaca Ahmet Sultan 
Türbesi’ndeki Tavus Kuşu Motifi ve Türbede 
Gerçekleştirilen Halk İnanışları. Türk Kültürü ve 
Hacı Bektaş Velî Araştırma Dergisi, 2021, vol.  99, 
pp. 203-243. URL: http://isamveri.org/pdfdrg/
D01093/2021_99/2021_99_ACART.pdf (accessed 
1 September 2022).	
	 2.	 Altun F.İ. Bandırma Müzesi’nde Bulunan 
Bizans Dönemine Ait Taş Eserler. Elyiğit U., ed. 
Anadolu Coğrafyasında Görülen Arkeolojik Sanatsal 
ve Kültürel Faaliyetler. Konya, Eğitim Yayınevi, 2021, 
pp. 116-163.
	 3.	 Anabolu M.U. Batı Anadolu’da Bulunmuş 
Olan Yayımlanmamış Tavus Kuşu Motifli Mimarlık 
Elemanları. Türk Arkeoloji Dergisi, 1988, vol.  27, 
pp. 101-112.
	 4.	 Anastasiadou A. Ē chorēgia stis anatolikes 
eparchies tēs Byzantinēs Autokratorias: aphierōmatikes 
kai ktētorikes epigraphes naōn tēs M. Asias (4os–
15os ai.): didaktorikē diatribē [Religious Patronage 
at the Eastern Provinces of the Byzantine Empire: 
Dedicatory Inscriptions from Churches in Asia 
Minor (4th – 15th Centuries): Doctoral Thesis]. Vol. II. 
Thessaloniki, 2005. pp. 207-680, 59 pls., 4 ills. URL: 
https://www.didaktorika.gr/eadd/handle/10442/20680 
(accessed 1 September 2022).
	 5.	 Anđelković J., Rogić D., Nikolić E. Peacock 
as a Sign in the Late Antique and Early Christian Art. 
Archaeology and Science, 2010 (2011), vol. 6, pp. 231-248.
	 6.	 Andıç A. İzmir Arkeoloji Müzesi’ndeki Bizans 
Dönemi Taş Eserleri: Yüksek Lisans Tezi. Çanakkale, 
2012. xiv, 161 p., 45 p. ills. URL: https://tez.yok.gov.
tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=-JU9ubkb8Y
GYEc8jjC4pKg&no=ynVT0lU6fZCPvu_fVFGF8Q 
(accessed 1 September 2022).
	 7.	 Arık R. Kubad Abad. Selçuklu Saray ve 
Çinileri. Istanbul, Türkiye İş Bankası, 2000. 227 p. 
(Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları Genel Yayın; 
No. 514 (Sanat Dizisi)). URL: https://www.academia.
edu/33243370/ (accessed 1 September 2022).
	 8.	 Armağan M.E. Kuşadası, Kadıkalesi’ndeki 
Bizans Dönemi Taş Eserleri: Doktora Tezi. Izmir, 2010. 
290 p. URL: https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/
tezDetay.jsp?id=FriGvwBsii3WJqxnXfnSoQ&no=C
IZ2xNMXZI2NiX-vU9qR2g (accessed 1 September 
2022).
	 9.	 Aydın A. Ankara Anadolu Medeniyetleri 
Müzesi’ndeki Bir Kiliseye Ait Mimari Parçalar. 
Belleten, vol. 56, no. 4, 2002, pp. 50-66. URL: 
https://belleten.gov.tr/tam-metin-pdf/13/tur (accessed 
1 September 2022).
	 10.	 Barsanti C. Scultura anatolica di epoca 
mediobizantina. Barsanti C, Guiglia Guidobaldi A., 
Iacobini A., eds. Gruppo Nazionale di Coordinamento 

C.N.R., “Storia dell’arte e della cultura artistica 
bizantina”. Atti della giornata di studio Roma, 4 dicembre 
1986. Rome, Biblioteca di Storia Patria, 1988, pp. 275-
306. (Milion. Studi e ricerche d’arte bizantina; vol. 1).
	 11.	 Bees N.A. Die Inschriftenaufzeichnung des 
Kodex Sinaiticus graecus 508 (976) und die Maria-
Spiläotissa-Klosterkirche bei Sille (Lykaonien), mit 
Exkursen zur Geschichte der Seldschukiden-Türken. 
Wilmersdorf, Berlin, Verlag der “Byzantinisch-
neugriechischen Jahrbücher”, 1922. (Texte und 
Forschungen zur byzantinisch-neugriechischen 
Philologie 1; Byzantinisch-neugriechischen Jahrbücher, 
Suppl.). 89 S.
	 12.	 Çoraklı B. Çini ve Seramiklerde Tavus Kuşu 
Motifi. Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2012, vol. 6, 
pp. 7-16. URL: https://dergipark.org.tr/en/download/
article-file/757663 (accessed 1 September 2022).
	 13.	 Destephen S. Prosopographie chrétienne 
du Bas-Empire. Vol. 3: Diocèse d’Asie (325–641). 
Paris, Association des Amis du Centre d’histoire et de 
civilisation de Byzance, 2008. 1055 p.
	 14.	 Dinç S., Efendioğlu T. Kırşehir Müzesi’nden 
Yeni Yazıtlar. Eskiçağ Yazıları. Vol. 9 (Akron. Vol. 12). 
Istanbul, Arkeoloji ve Sanat Yayınları, 2016, pp. 175-204.
	 15.	 Ergil O. İzmir Müzesindeki (Agora) Bizans 
Parçaları: Lisans Bitirme Tezi. Istanbul, 1970. 
114 p.
	 16.	 Ermiş Ü.M. Darkale in the Byzantine 
Period: Settlement and Some Architectural Notes. 
Turkish Studies, 2016, vol. 11/1, pp. 59-76. URL: 
https://turkishstudies.net/turkishstudies?mod=tam
metin&makaleadi=&makaleurl=586047908_5Er
mi%C5%9F%20%C3%9C.%20Melda-trh-59-76.
pdf&key=19251 (accessed 1 September 2022).
	 17.	 Fedalto G. Hierarchia ecclesiastica orientalis. 
Vol. I. Padova, Messaggero, 1988. xx, 571 p.; Vol. II. 
P. 581-1208; Vol. III. 2006. 560 p. (Series episcoporum 
ecclesiarum christianarum orientalium).
	 18.	 Feissel D. Inscriptions chrétiennes et 
byzantines. Revue des études grecques, 1990, vol. 103, 
pp. 598-616. URL: https://www.persee.fr/doc/
reg_0035-2039_1990_num_103_492_2489 (accessed 
1 September 2022).
	 19.	 Giangrande J., ed. Eunapii Vitae Sophistarum. 
Rome, Istituto Poligrafico dello Stato, 1956. xlv, 
111 p. (Scriptores Graeci et Latini consilio Academiae 
Lynceorum Editi).
	 20.	 Hailes L., ed. On the Deaths of the Persecutors: 
a Translation of De Mortibus Persecutorum by Lucius 
Cæcilius Firmianus Lactantius. Merchantville, NJ, 
Evolution Publishing, 2021. 128 p.
	 21.	 Hübner S. Der Klerus in der Gesellschaft des 
spätantiken Kleinasiens: Diss. Dr. phil. Jena, 2005. 
345 S. URL: https://d-nb.info/975203827/34 (accessed 
1 September 2022).



208

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

	 22.	 Karademir T. Bizans Dönemi Taş Eserlerinde 
Refrigerium Sahneleri. Troy Academy, Mar. 2021, 
vol. 6, no. 1, pp. 158-186. URL: https://dergipark.org.
tr/tr/pub/troyacademy/issue/60531/894348 (accessed 
1 September 2022).
	 23.	 Keil J. Skizzenbuch Smyrna, July 1910. 
In 8 vols. Vol. 8. Num. p. Kleinasiatischen Kommission 
zu Wien, Österreichische Akademie der Wissenschaften.
	 24.	 Kramer J. Pfau. Kirschbaum E., ed. Lexikon 
für christliche Ikonographie. Bd. 3: Allgemeine 
Ikonographie, Laban – Ruth. Freiburg im Breisgau, 
Verlag Herder KG, 1971, S. 409-411.
	 25.	 Kunduracı O. Konya Müzelerindeki Bizans 
Devrine Ait Tezyinatlı Mimari Parçalar: Yüksek Lisans 
Tezi. Konya, 1989.
	 26.	 Kunduracı O., Mimiroğlu İ.M. Byzantine 
Stone Works in The Private Koyunoğlu City Museum 
of Konya Metropolitan Municipality. Öniz H., 
Aslan E., eds. SOMA 2009: Proceedings of the XIIIth 
Symposium on Mediterranean Archaeology Selçuk 
University of Konya, Turkey, 23–24 April 2009. Oxford, 
Archaeopress, 2011, pp. 165-170. URL: https://www.
academia.edu/38203057/ (accessed 1 September 2022).
	 27.	 Laflı E., Buora M. Two Figural Marble Plates 
from a Tetrarchic Honorary Arch in Izmir. Riehle A. 
et al., eds. Studies in Honour of Albrecht Berger. 
Berlin, De Gruyter, 2023. (Byzantinische Archive). 
(forthcoming).
	 28.	 Laflı E., Seibt W. 21 Lead Seals from Izmir 
(Ancient Smyrna). Byzantinische Zeitschrift, 2023, 
Bd. 116. (forthcoming).
	 29.	 Le Quien M. Oriens christianus in quatuor 
patriarchatus digestus, in quo exhibentur Ecclesiae 
patriarchae caeterique praesules totius Orientis. Vol. 1. 
Paris, Ex Typographia Regia, 1740. viii, 1450, l p. URL: 
https://archive.org/details/lequienorienschristianus1 
(accessed 1 September 2022).
	 30.	 Lietzmann H., ed. Die drei ältesten 
Martyrologien. Bonn, A. Marcus und E. Weber’s 
Verlag, 1911. 18 S. (Kleine Texte für theologische und 
philologische Vorlesungen und Übungen; Bd. 2).
	 31.	 Lother H. Der Pfau in der altchristlichen 
Kunst. Eine Studie über das Verhältnis von Ornament 
und Symbol. Leipzig, Dieterich, 1929. 87 S., 6 pls. 
(Studien über christliche Denkmäler. n. F; Bd. 18).
	 32.	 Maier P.L., ed. Eusebius: The Church History; 
a New Translation with Commentary. Grand Rapids, 
MI, Kregel, 1999. 412 p.
	 33.	 Mercangöz Z. İzmir ve Manisa İllerinde 
Bizans Yapılarına Ait Mimari Plastik Parçaların 
Saptanması ve Değerlendirilmesi: Doktora Tezi. Izmir, 
1996.
	 34.	 Mercangöz Z. Milas Müzesi’ndeki Bizans 
Ambon Elemenları. Sanat Tarihi Dergisi, 1996, vol. 8, 
pp. 81-98. URL: https://dergipark.org.tr/tr/pub/std/
issue/16511/172394 (accessed 1 September 2022).

	 35.	 Mercangöz Z. Réflexions sur le décor 
sculpté byzantin d’Anatolie occidentale. Pennas Ch., 
Vanderheyde C., eds. La sculpture byzantine VIIe–XIIe 
siècles. Actes du colloque international organisé par 
la 2e Éphorie des antiquités byzantines et l’École 
française d’Athènes (6–8 septembre 2000). Athens, 
École française d’Athènes, 2008, pp. 81-103. (Bulletin 
de correspondance hellénique. Supplément; vol. 49).
	 36.	 Mordek H. Eine ungedruckte Bischofsliste 
des 1. ökumenischen Konzils von Nicäa (325) 
(Cod. Stuttgart HB VI 113 der Collectio Weingartensis). 
Zeitschrift für katholische Theologie, 1996, Vol. 118, 
No. 2, pp. 138-150. URL: https://www.jstor.org/
stable/24170247 (accessed 1 September 2022).
	 37.	 Moreau J. Lactance. De la mort des 
persécuteurs. Vol. 2: Commentaire. Paris, Les Éditions 
du Cerf, 1954. 302 p. (Sources chrétiennes; vol. 39.2).
	 38.	 Niewöhner Ph. Byzantine Ornaments 
in Stone: Architectural Sculpture and Liturgical 
Furnishings. Berlin; Boston, MA, Walter de 
Gruyter, 2021. 188 p., 487 ills. and two maps. 
	 39.	 Orlandos A.K. Christianika glypta tou 
Mouseiou Smyrnēs [Christian Sculptures of the Museum 
of Izmir]. Orlandos A.K., ed. Archeion tōn Byzantinōn 
mnēmeiōn tēs Ellados: eksamēniaion periodikon 
suggramma [Archive of the Byzantine Monuments 
of Greece: A Six-Monthly Periodical]. Vol. 3. Athens, 
Archaiologikē Etaireia Publ., 1937, pp.  128-152.
	 40.	 Özyurt Özcan H. Examples of Architectural 
Sculpture with Figurative and Floral Decoration of 
the Byzantine Period at Muğla, Bodrum and Milas 
Archaeological Museums. Olba, May 2011, no. 19, 
pp.  383-418. URL: https://dergipark.org.tr/en/pub/
olba/issue/47201/594316 (accessed 1 September 2022).
	 41.	 Parman E.  Bizans  Sanat ında Tavus 
Kuşu İkonografisi. Sanat Tarihinde İkonografik 
Araştırmalar. Güner İnal’a Armağan. Ankara, 
Hacettepe Üniversitesi Yayınları, 1993, pp. 387-412. 
(Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları. 
Armağan Dizisi; vol. 4).
	 42.	 Parman E. Ortaçağda Bizans Döneminde 
Frigya (Phrygia) ve Bölge Müzelerindeki Bizans 
Taş Eserleri. Eskişehir, Anadolu Üniversitesi, 2002. 
II, 273, 139 pls., 39 figs (T.C. Anadolu Üniversitesi 
Yayınları; no.  1347; Edebiyat Fakültesi Yayınları; 
no. 11). URL: https://archive.org/details/ebru-parman-
bizans-doneminde-phrygia-ve-bolge-muzelerindeki-
bizans-tas-eserleri-2002 (accessed 1 September 2022).
	 43.	 Petzl G. Die Inschriften von Smyrna. Bd. 2/2: 
Addenda, Corrigenda und Indices. Bonn, Dr. Rudolf 
Habelt Verlag, 1990. vii, S. 339-468, 33 pls. (Inschriften 
griechischer Städte aus Kleinasien; Bd. 24/2).
	 44.	 Reimbold E.Th. Der Pfau. Mythologie und 
Symbolik. Munich, Callwey, 1983. 198 S.
	 45.	 Robert J., Robert L. Bulletin épigraphique. 
Revue des études grecques 1966, vol. 79, pp. 335-449. 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 209

E. Laflı, M. Buora. A Slab from Izmir with Two Peacocks 

URL: www.persee.fr/doc/reg_0035-2039_1966_
num_79_374_3864 (accessed 1 September 2022).
	 46.	 Ruggieri A. Sculture di Ravenna fra V 
e VI  secolo. ArcheoArte. Rivista elettronica di 
Archeologia e Arte, 2012, suppl. 1, pp. 577-590. 
URL: https://ojs.unica.it/index.php/archeoarte/article/
view/476 (accessed 1 September 2022).
	 47.	 Scheibelreiter-Gail V. Die Mosaiken 
Westkleinasiens: Tesellate des 2. Jahrhunderts 
v. Chr. bis Anfang des 7. Jahrhunderts n. Chr. 
Vienna, Österreiches Archäologisches Institut Wien, 
2011. 712 S. (Sonderschriften des Österreichischen 
Archäologischen Institutes; Bd. 46).
	 48.	 Seeck  O .  Eue th ios .  Kro l l  W. ,  ed . 
Paulys  Realencyc lopädie  der  c lass i schen 
Altertumswissenschaft. Bd. 6, Teil 1. Stuttgart, 
Druckenmüller, 1907. 983 S.
	 49.	 Tagliaferri A. Le diocesi di Aquileia e Grado. 
Spoleto, Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, 
1981. 448 p. (Corpus della scultura altomedievale; 
vol. 10).
	 50.	 Temple N.Ç. Konya/Ikonion ve Çevresinde 
Bulunan Bizans Dönemi Taş Eserleri: Doktora Tezi. 
Ankara, Hacettepe Üniversitesi, 2013. 808 p. URL: 
http://www.openaccess.hacettepe.edu.tr:8080/xmlui/
handle/11655/1338 (accessed 1 September 2022).
	 51.	 Türker A.Ç. Byzantine Carved Marble Slabs 
from Çanakkale Archaeology Museum. Pensabene P, 
Gasparini  E., eds. Interdisciplinary Studies on 
Ancient Stone. ASMOSIA X: Proceedings of the Tenth 
International Conference of ASMOSIA, Association for 
the Study of Marble & Other Stones in Antiquity, Rome, 
21–26  May 2012. Rome, L’Erma di Bretschneider, 
2015, pp. 385-392.
	 52.	 Türker A.Ç. Byzantine Architectural Sculpture 
in Çanakkale. Ankara, Bilgin Kültür Sanat Yayınları, 
2018. 660 p. (Research into the Early Christian and 

Byzantine Periods on the Valleys that Reached the 
Hellespont; vol. 1).
	 53.	 Ulbert T. Studien zur dekorativen Reliefplastik 
des östlichen Mittelmeerraumes (Schrankenplatten 
des 4.–10. Jahrhunderts). München, Institut für 
Byzantinistik und Neugriechische Philologie der 
Ludwig-Maximilians-Universität München, 1969. 
209 S. (Miscellanea Byzantina Monascensia; vol. 10).
	 54.	 Ulbert T. Untersuchungen zu den byzantinischen 
Reliefplatten des 6. bis 8. Jahrhunderts. Istanbuler 
Mitteilungen, 1969–1970, Bd. 19/20, S. 339-357.
	 55.	 Üstünipek S. A Fountain in Celaliye 
with Depiction of Peacocks and Its Iconographic 
Analysis. Škrijelj R., Düzgün E., eds. Academic 
Studies in Humanities and Social Sciences. Lyon, 
Livre de Lyon, 2021, pp. 137-160. URL: https://
www.bookchapter.org/kitaplar/AcademicStudies_
inHumanitiesAndSocialSciences.pdf (accessed 
1 September 2022).
	 56.	 Vanderheyde C. La sculpture byzantine du 
IXe au XVe siècle. Contexte – mise en œuvre – décors. 
Paris, Éditions A. & J. Picard, 2020. 364 p., 193 figs.
	 57.	 Westphalen St. The Byzantine Basilica at 
Priene. Dumbarton Oaks Papers, 2000, vol. 54, pp. 275-
280. URL: https://www.jstor.org/stable/1291846 
(accessed 1 September 2022).
	 58.	 Yalçın A.B. Sculture bizantine conservate 
nel Museo del castello di Bodrum. Padovese L., eds. 
Atti del X Simposio di Efeso su S. Giovanni apostolo. 
Rome, Istituto Francescano di Spiritualità; Pontificia 
Università Antoniano, 2005, pp. 318-330. (Turchia, 
la Chiesa e la sua storia; vol. 19).
	 59.	 Yalçın A.B. The Byzantine complex at 
Başpınar. Laflı E., Patacı S., eds. Recent Studies on 
the Archaeology of Anatolia. Oxford, Archaeopress, 
2015, pp. 49-55. (British Archaeological Reports, 
International Series; no. 2750).



210

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Information About the Authors
Ergün Laflı, Doctor, Professor, Dokuz Eylül Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Arkeoloji Bölümü, 

Oda No A 418, Tınaztepe/Kaynaklar Yerleşkesi, Buca, TR-35160 Izmir, Turkey, elafli@yahoo.ca, http://
deu.academia.edu/ErgunLAFLI, https://orcid.org/0000-0002-4722-5018

Maurizio Buora, Doctor, Società Friulana di Archeologia odv, Via Micesio 2, Torre di Porta 
Villalta, I 33100 Udine, Italy, mbuora@libero.it, https://independent.academia.edu/mauriziobuora, 
https://orcid.org/0000-0002-5746-8312

Информация об авторах
Dr Эргюн Лафлы, профессор классической археологии, Университет Докуз Эйлюль, факультет 

литературы, кафедра археологии, Oda No A-418, Tınaztepe/Kaynaklar Yerleşkesi, Buca, TR-35160 г. Измир, 
Турция, elafli@yahoo.ca, http://deu.academia.edu/ErgunLAFLI, https://orcid.org/0000-0002-4722-5018

Dr Маурицио Буора, Фриульское археологическое общество, Via Micesio 2, Torre di Porta 
Villalta, I-33100 Удине, Италия, mbuora@libero.it, https://independent.academia.edu/mauriziobuora, 
https://orcid.org/0000-0002-5746-8312



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 211


 Je

že
k 

V.
, 2

02
2

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.14

UDC 27(091):1	 Submitted: 02.07.2022
LBC 86.37-34	 Accepted: 01.11.2022

WHY SHOULD I BECOME A CHRISTIAN? 
THE “KRISTIAN LEGEND” IN THE CONTEXT OF BYZANTINE THOUGHT 1

Václav Ježek
University of Prešov, Prešov, Slovakia

Abstract. In this brief account we offer a thematic and comparativist interpretation of the legend of monk 
Kristian in terms of its Christian ideology and philosophy. Our contextualisation and thematic analysis help also in the 
long run to assess the date of the legend. We ponder the basic question of “why Christianity”, which in dependance 
on whether it was significant for monk Kristian or not, reveals to us other historical realities of Bohemia and Moravia 
of his period. There is an internal dynamic but also contradiction in the legend. Monk Kristian perhaps on political 
motives sets to show how saints Václav and Ludmila are a source of unity and national identity. However, in his 
task he falls into a contradiction because what was promised was not delivered. And Christianity is anything, but 
a road to unity, accord, power that he promised at the outset, which he betrays in his historical information. At the 
same time an internal dynamic shows that the humble attitudes of Václav and Ludmila bring about the end goal 
or fulfil the promises about the worthiness of Christianity and its role, since their miracles and sacrifice unite and 
harmonise the state and build nationhood. A detailed, in-depth study of the thematic construction of the legend 
offers material for comparison, especially with for the neighbouring Frankish/German areas. We solve these tasks 
set in the study by comparing the “Kristian Legend” under research with Byzantine sources.

Key words: Saint Václav, Saint Ludmila, Bohemia, Byzantium, sanctity.

Citation. Ježek V. Why Should I Become a Christian? The “Kristian Legend” in the Context of Byzantine 
Thought. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye 
otnosheniya [Science journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International Relations], 2022, 
vol. 27, no. 6, pp. 211-236. DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.14

УДК 27(091):1	 Дата поступления статьи: 02.07.2022
ББК 86.37-34	 Дата принятия статьи: 01.11.2022

ПОЧЕМУ Я доЛжен СТАть ХРИСТИАНИНОМ? 
«ХРИСТИАНСКАЯ ЛЕГЕНДА» В КОНТЕКСТЕ ВИЗАНТИЙСКОЙ МЫСЛИ 1

Вацлав Йежек
Прешовский университет, г. Прешов, Словакия

Аннотация. В этом кратком исследовании мы предлагаем тематически сравнительную интерпре-
тацию легенды Кристиана, выраженную в понятиях христианской идеологии и философии. Наша кон-
текстуализация и тематический анализ помогают также определить дату возникновения легенды. 
Мы размышляем над основным вопросом, почему христианство, которое в зависимости от того, было 
ли оно значимо или нет для Кристиана, иначе раскрывает нам исторические реалии Богемии и Моравии 
того времени. Имеется внутренняя динамика, а также противоречие этой легенды. Возможно, Кристиан 
по политическим соображениям готов показать, как святые Вацлав и Людмила выступают источником 
единства и национального единства. Однако он в решении своей задачи впал в противоречие, потому что 
то, что было обещано, им не было передано, тогда как христианство является всем, что угодно, но не 
дорогой к единству. Как и власть, которую Кристиан обещал осветить вначале, он предал в своей исто-
рической информации. В то же время внутренняя динамика показывает, что уничижительные установки 
к Вацлаву и Людмиле ведут к конечной цели и выполняют обещания относительно христианства и его 
роли, тогда как чудеса венценосных правителей и принесенная ими жертва объединяют и гармонизируют 
государство и созданную национальную символику. Углубленное изучение тематической конструкции 
легенды предлагает обоснованные материалы для сравнения, в особенности в отношении к соседнему 



212

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

франко-германскому пространству. Поставленные в исследовании задачи мы решаем путем сопоставления 
изучаемой «Кристиановой легенды» с византийскими источниками.

Ключевые слова: Святой Вацлав, Святая Людмила, Богемия, Византия, святость.

Цитирование. Йежек В. Почему я должен стать христианином? «Христианская легенда» в контек-
сте византийской мысли // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. 
Регионоведение. Международные отношения. – 2022. – Т. 27, № 6. – С. 211–236. – (На англ. яз.). – DOI: 
https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.14

Introduction. The purpose of this 
contribution is to reflect on the so-called “Kristian 
legend”, in the context of a fundamental question. 
This fundamental question is “what were, the 
reasons for accepting Christianity and propagating 
Christianity in the area of Bohemia/Moravia in 
the period of saints Ludmila and Václav (For the 
sake of consistency I will use the Czech versions 
Ludmila and Václav not Wenceslaus)”. While 
there are numerous studies on the area of Bohemia/
Moravia (roughly contemporary Czech Republic) 
for the crucial period of the ninth to eleventh 
centuries, not many of these studies strive to offer 
a contextual/comparativist, but especially thematic 
analysis of the legend and the issues at hand. Not 
many studies offer a thematic exegesis of the 
events in the legend and use this as a platform for 
dating the legend itself and for further analysis. 
Discussions related to Byzantium are usually 
limited to the context of the Byzantine Christian 
missionary work itself, without attempting to offer 
a comparativist contextualisation with Byzantine 
thought generally and the historical events in 
Byzantium contemporary with the period of saints 
Václav and Ludmila. We are guilty also of a rather 
superficial comparison but at least we attempt to 
reach some conclusions in the small space we 
have. We will not discuss similar themes in the 
other sources on Václav and Ludmila in any detail, 
which would be impossible in a small paper such 
as this (even though they are crucial for a future 
general conclusion on the subject 2.

An important part of Christian mission is of 
course education, which is an important aspect of 
the Christianisation process and education and 
culture in this context has received attention in 
scholarship. But generally, we must be careful 
since education and intellectual pursuits are 
usually limited to a few people and class of people 
(rulers usually do not belong to them). There is a 
long term sub-conscious trend in scholarship to 
overemphasise the importance of education in the 
wider population.

We believe that a closer inspection of the 
dynamics related to paganism and Christianity as 
portrayed in the legend, will offer new insights 
into the historical events, but also perhaps to the 
dating of the legend itself. Comparativist studies 
are of course complex, and dependent on the 
criteria used. On a general glance, while Czech 
or Slovak scholarship has devoted extraordinary 
attention to this period and the literary works 
from this period, there are perhaps lacunae 
which sometimes paradoxically emerge in an 
over researched topic. For example, the scholar 
Karbusický in the sixties of the twentieth century, 
in his work, had highlighted the necessity for a 
broader comparativist analysis of the literary 
works from our context, which according to him 
was prevented also by a Communist ideological 
platform. He wrote (in the naïve period of the 
late sixties, where it seemed that the communist 
hold on society is decreasing-my note): “Not long 
ago, it was not possible simply to use the 
rejected comparativist method, which has been 
characterised as the expression of ‘bourgeoisie 
cosmopolitanism’, and to show that the ‘so 
precious to the nation motives’ are actually of 
Germanic origin and that the entire ‘old Czech 
legends’ do not originate from any folkish 
traditions. The presupposed ‘folkish’ aspect of the 
legends is a testimony, to the fact that throughout 
entire generations we have worked completely 
anachronistically, mistakenly with contemporary 
folkish experiences and projecting these on past 
material” [28, p. 9].

However, comparativist approaches or 
exegetical thematic analysis are in danger of 
various generalisations (in our contribution 
here it is also a problem) or apriori mistaken 
presumptions. Karbusicky himself, just as other 
scholars have perhaps gone too far in their 
overt critique of the sources, rejecting them as 
fabulations and mythologies just because they 
appear similar with other sources. Thus, an 
author such as the Bohemian chronicler Kosmas, 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 213

V. Ježek. Why Should I Become a Christian? The “Kristian Legend” in the Context of Byzantine Thought

is rejected for example by the scholar Turek 
as a completely unreliable source because his 
composition (Bohemian Chronicle) resembles 
themes from classical Greek works [59, p. 39]. 
Similarly, the German scholarship tradition of 
Verfassungsgeschichte, which attempted to prove 
the close alliance of the Bohemian/Moravian 
context with the Reich, could have easily used 
a comparativist thematic analysis to point to 
parallels or common themes between various 
sources.

Here we have to be careful in not going 
to another extreme in rejecting a tradition just 
because “themes are similar” to other events or 
traditions. Here again, for example, Karbusický 
doubts the historicity of the female figure of 
“Libuše (Libushe)” mentioned by the Chronicler 
Kosmas because her life as is described by 
Kosmas remarkably resembles another historical 
female and the events of her life. He shows that 
the motive of Kosmas, where Libuše has other 
two sisters (Kazi and Teta), is found elsewhere 3. 
And that the life events remarkably resemble 
another notable woman contemporary with the 
period of Kosmas, a certain Matilda of Tuscany 
(1046–1115). Karbusický then compares and finds 
a remarkable resemblance between the events and 
the power of the two women Libuše and Matilda, 
doubting therefore the authenticity of the former 
[28, p. 28].

Here we can project this line of thought also 
to saints Ludmila or the mother of Saint Václav 
Drahomíra, and easily find parallels with similar 
themes elsewhere of holy females and their role 
in the state. The problem is that “similarity” 
has to be defined and we cannot simply reject 
authenticity, just because there is the remarkable 
resemblance in issues and life events. Therefore, 
an internal thematic study of the narrative itself 
has to be combined with comparativist methods 
to perhaps offer a more balanced interpretation. 
In the following account, we will not enter the 
discussion of the dating of the legend of monk 
Kristian, neither into the sources the legend uses 
or relates to, but only offer an internal analysis 
with comparisons with common themes from 
Byzantium in the overall issue of the emergence of 
Christianity in the context of Bohemia/Moravia.

Political and religious centralisation. It is 
perhaps important to remind ourselves that there 
are reasons for writing hagiography and there 

are reasons for the fact that some hagiographical 
accounts were popular or preserved while others 
fell into oblivion or were forgotten and lost. From 
a theological point of view writing a saint’s life is 
usually the result of Divine inspiration. The saint 
can mystically “reveal” himself or herself and 
some author will then write an account of such a 
saint. Or a particular saint is so popular among the 
public that a ground movement can stir a desire 
to provide for such an account. Or there can be a 
political or missionary desire to produce a saint for 
political or missionary reasons. Whether we adopt 
a theological or scientific approach does not really 
matter, because history itself has unpredictable 
ways of how a particular writer or hagiographical 
account is preserved. Often the reason why a 
hagiographical work and its particular saint is 
preserved or brought to prominence lies in the fact 
that a monarch or ecclesiastical authority simply 
sponsored such a work to be created, paid for its 
production and for its copies. Similarly, as, for 
example, the reason why Lenin’s works inundated 
Europe during the period of the cold war was not 
necessarily because of the merit of Lenin’s work, 
but because the political authorities printed so 
many of his works that whether one liked or not, 
Lenin became an important person to be reckoned 
with. The ecclesiastical context would see even 
in this occurrence the hand of God.

The legend of monk Kristian 4 begins with a 
foreword by a certain Christian brother associated 
with the name “Kristian” and is devoted to the 
second bishop of the “Prague church” (Dei 
Pragensis secundo pontifici Adalberto). Here we 
are speaking of Saint Adalbert of Prague (died 
on the 23rd of April 997), who is also known as 
St. Voytech/Voytieh/Vojtěch  5. It appears that 
Voytech/Vojtěch was the birth name and Adalbert 
a name received upon confirmation. Vojtěch 
seems to be of Slavic origin, while Adalbert is a 
Germanic name possibly related to the meaning 
“noble shining” (adal  – noble, berth  – shining 
or bright). However, Vojtěch, Adalbert or 
another name also linked with this saint-Béla 
(Hungarian), have also different meanings, and do 
not necessarily mean the same as the Germanic 
“noble shining”.

In terms of the Kristian legend, we must 
keep in mind the central reasons or historical 
reasons for such a work (and its saint) to be given 
prominence or preserved, especially, the dynamics 



214

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

of why and how its protagonists were artificially 
or not constructed. In any event, it is more than 
obvious that an emphasis on the protagonists in 
the legend is related to the nascent process of 
statehood and unification in one way or another, 
just as it was similar in other European contexts 
(for example, saint Stephen of Hungary and so on).

In any case the Germanic designation 
Adalbert linked with the local Vojtěch can be 
taken for a description of the political situation 
and mood in the area of central Czechia of the 
period, where Slavic and Germanic elements 
intermingled. It is also interesting that in works 
written in Latin there was perhaps little attempt 
at associating the names Ludmila or Václav with 
existing Latin or Germanic terms/equivalents, 
instead leaving the Slavic forms more or less 
as they were (regardless of the date of the 
composition).

The date of the composition, its sources and 
authenticity are part of a long standing discussion, 
which has not ended until recently. The date of 
the composition has been variously placed from 
the 10th to the 14th century 6. Interestingly, usually 
authors from the Enlightenment were more critical 
to the composition. Some authors have gone so far 
as to identify the legend as one of the earliest if 
not earliest testimony to Czech literary tradition 7.

The paradox of the volumes of studies 
devoted to this theme is that really little has been 
done in terms of contextualisation 8.

In any event the legend of monk Kristian 
is an important testimonial to an increasing 
importance of the “local saints” Václav and 
Ludmila. It is also important to mention that the 
account of Gumpold, the bishop of Mantovia 
commissioned by Otto II (written around 980 and 
describing the life of Václav) suggests an external 
and internal competition for this saint among the 
local Bohemian and Germanic structures. Here 
we are not going to discuss the question of the 
dependence of monk Kristian on this work or 
Crescente fide.

Otto II (955  – died 7, December, 983), 
continued a policy of centralisation and monarchic 
power and interestingly enough married a 
Byzantine princess Theophano. Here we may 
note that the centralisation process was perhaps 
more advanced towards the west than in Bohemia/
Moravia in the tenth century. Otto perhaps realised 
the importance of saints such as Václav for his 

policy of unification, or at least that it would be 
good to pretend that he was a “universal saint” 
(common to all national contexts), especially after 
Bohemia and Poland submitted to him in 979. 
Claiming a universalism of a particular saint is 
good political policy (the same is the case with 
Adalbert, see below). The difficulties of Adalbert’s 
position in terms of his bishopric in Bohemia are 
also related to this context. The Kristian legend 
is addressed to Adalbert, implying something 
like “here we have saint Václav and Ludmila” 
who are just as unpopular (as presumably you 
are-Adalbert).

All the more interesting is that monk Kristian 
(see below), complains that the locals in Bohemia 
do not value their saints Václav and Ludmila as 
would be the case, if they were from neighbouring 
regions. Here a context emerges of competition 
over these saints, but also perhaps betrays 
something of the date of the composition of the 
Kristian legend. If indeed, according to monk 
Kristian, the saints were not “known” or “valued” 
in Bohemia this would move the legend to earlier 
periods. There is a growing tendency to emphasise 
the pagan and morally difficult environment of 
Bohemia in this period, which would mean that 
Christianity or the cult of saints for that matter 
would have a hard time making inroads into 
the psyche of the area. We may note here that a 
tendency to centralise or rather “edit” “various 
accounts” of a particular saint is also related to 
a given goal or political/ecclesiastical purpose 
preventing possible dissenting interpretations.

In the prologue itself monk Kristian, does 
not deny that there were already existing sources 
that he encountered. We are informed that there 
are many “contradictory”, “not complete” 
or “differing” (“diversis composicionibus et 
non pleniter disertam reperiens”) accounts of 
the lives of Ludmila  9 and Václav  10 and that 
consequently there was a need to compose a 
complex account. Here there is a referral to 
Ludmila as the grandmother “of blessed memory” 
(“beate memorie Liudmila”) and Saint Václav as 
the “martyred blessed Václav” (“Passionem beati 
Wenceslai”) (Kristiánova Legenda. Prol. 1, 1–10 
[29, p. 8]) 11. Here the idea of a “complex” account 
can should offer us hints of the date and purpose of 
the composition. The emphasis on the Moravian 
missions at the outset of the legend can testify to 
a tendency to emphasise the Byzantine connection 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 215

V. Ježek. Why Should I Become a Christian? The “Kristian Legend” in the Context of Byzantine Thought

or Slavic environment, which either can mean 
an earlier composition or later composition 
(if there was an attempt to protect the Byzantine 
Slavic context of Christianity in Bohemia). 
A prologue emphasising the “need to set the 
record straight” is an important hagiographical 
marker. The writer sets a distance between his 
“objectivising” attempts and various “versions” or 
misrepresentations. This betrays a later redaction 
a “rethinking” of the themes according to some 
paradigm. The tendency to balance the Byzantine 
mission could also betray ties to the Sázava 
monastery.

The hagiographic emphasis, especially, the 
terms “blessed” should lead us to further reflection. 
While in terms of general world hagiographical 
tradition the story of Sts. Václav and Ludmila 
appear as rather ordinary 12, we can highlight that 
the story is from a political point of view interesting 
at least in its contextual situation. Thus, Václav 
and Ludmila are saints, but also rulers. They are 
further rulers in a semi-Christianised environment, 
which is further divided between Eastern, Latin-
Germanic-Frankish and south-eastern influences, 
characterised by competition between local 
languages, and, finally, in the environment, 
where the kingdom faces many dangers from its 
neighbours, and, perhaps, is undergoing various 
efforts at centralisation. This can limit our scope 
of hagiographical comparison and analysis.

The striking characteristic of Václav and 
Ludmila is their willingness to accept death without 
the need to “fight back”. Here a certain saint 
Emmeramm of Regensburg (7th – 8th centuries), 
resembles saint Václav in his humility and overt 
acceptance of death [4] 13. The theme of a saint 
willingly and unjustly subjecting himself to death 
and torture is an important feature. The legend 
of Emmeramm also states that he was killed 
unjustly, (claiming to be the father of a child 
to protect the lady) and willingly accepted this. 
Lantpert the killer of Emmeramm also greets 
peacefully Emmeramm like Václav was greeted 
and then proceeds to kill him and torture him. 
The saint who, regardless of the injustice, accepts 
his fate without defending himself or herself is 
an important theme here. We can also mention 
another contemporary saint here that is saint 
Adelaide (born 931). After being imprisoned and 
tortured by Berenger of Ivrea, who desired her to 
marry his son, she married Otto of Germany in 

951. After the death of Otto, she quarrelled with 
Otto II (perhaps in the instigation of Theophano), 
living with her brother in Burgundy. Her life story 
is remarkably similar to saint Ludmila, both being 
“interested” in evangelism.

The account has a patriotic tinge to it, 
referring to the saints Ludmila and Václav as 
“new stars who due to their virtues shined over 
their home nation Czechia/Bohemia and all its 
people” (“qui velut nova sidera lumine virtutum 
sua rumpa triam suam Bohemiam cum omni 
simul gente irradiant”). These patriotic references 
have traditionally led some scholars to doubt the 
authenticity of the Prologue, which then play a role 
in the dating of the composition itself 14. In any 
case patriotic references definitely do betray a 
certain context and ideological background. Here 
we can mention Coptic ecclesiastical narratives, 
which in a similar politically and culturally 
difficult context after the Islamic conquest 
developed a narrative, emphasising, national 
continuity, ecclesiastical continuity, martyrdom, 
and so on, in a context which was set against the 
new developments 15.

Elsewhere in the Prologue, interestingly 
enough, the author mentions that if areas of 
the Carolingians (Carlingorum) or Lothars 
(Lutheringorum) had witnessed such saints they 
would have deemed them in great esteem, whereas 
“We, who have no saints, and who have only these 
two, ...behave to them without dignity, ...and even 
though day to day we see unworthy as we are 
the miracles they perform, as if in faithlessness 
remain...” (Kristiánova Legenda. Prol. 1, 30–40 
[29, p. 10]). The words are a very important 
statement for determining the purpose and 
possibly the date of the composition. We have a 
comparison with the West, and an obvious allusion 
to the semi pagan context of Bohemia. Why would 
these “national saints” fall into oblivion? Are we 
speaking of a period of decreasing local power 
and increasing foreign pressure? Or perhaps 
there was a tendency of a local Slavic monk to 
emphasise these two saints to preserve the local 
Slavic traditions or liturgical forms? This would 
place the composition within the orbit of Slavic 
monasticism in Bohemia or Moravia. Here Sázava 
as a place congenial to both Slavic and Latin 
Christianity, with certain independence could 
have been contextually similar to the mindset of 
this Kristian 16.



216

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Interestingly the author has no problem 
in emphasising the Byzantine connection of 
Christianity in Moravia, and at the same time 
stating that Moravia accepted Christianity already 
“in the time of Augustine” (Kristiánova Legenda. 
1, 1 [29, p. 12]). This would suggest a reconciling 
attitude, not preferring or ideologically supporting 
one form of Christianity to the other, or, perhaps, 
a period of time, when the legend was composed 
and when Byzantine/Slavic influences were so 
small or extinct that remembering them did not 
endanger any official line or policy. A contrast is 
made with Bohemia, which appears slower in the 
acceptance of Christianity. 

Further, Bulgaria is mentioned, which 
as is emphasised in the legend also accepted 
Christianity much earlier. The author of the 
legend is therefore not embarrassed to speak 
of Christianity appearing before the Byzantine 
mission in Moravia. Another possibility is that 
this could perhaps also imply an author who has 
no problem either with Latin or Greek forms of 
Christianity, but rather with a greater problem of 
the still existing paganism, which was probably 
not eradicated. What is also important, is that 
monk Kristian does not mention Methodius, but 
Cyril, who came to Moravia after Christianity 
formed in Bulgaria. Here the emphasis only 
on Cyril is very strange and at the same time 
important. Could it mean that the legend was 
sanctioned by those ecclesiastical clerics who 
simply did not want to mention Methodius and 
his ecclesiastical role? Obviously, this would 
imply that the legend was either produced or at 
least sanctioned in a period when the region of 
Bohemia was firmly in the control of ecclesiastical 
structures from the west and any associations with 
Methodius deemed not important. I am not sure if 
scholars have sufficiently emphasised this aspect. 
The mission from Byzantium is described almost 
as Cyril’s one-man affair.

The Byzantine mission happened during 
a specific period of Byzantine history. It is a 
subject of discussion to determine what the 
Byzantines expected or did not expect from 
foreign areas bordering Byzantium or in some 
form of relationship. Here it suffices to mention 
Photios concept developed in his Epanagoge 
Aucta, where he believes in a kind of duality of 
power between the Patriarch and the Emperor. 
Here we read: “Since the constitution, analogous 

to man, consists of parts and members, the 
highest and most necessary parts are the emperor 
and the patriarch. For this reason, the peace and 
happiness of the subjects in soul and body lie 
in the agreement and harmony of kingship and 
priesthood in all respects” (Epanagoge Aucta 2, 
8 [17, p. 59–60]; see also [20, p. 137]).

This neat political expression of Photios 
period is perhaps suited to the Byzantine period 
of his day. But we may wonder here, whether we 
can adapt this thinking to the context of Bohemia 
or Great Moravia, where it seems the power of the 
Church/Archbishop and the ruler was constantly 
in the state of flux or undetermined as is implied 
by the legend of monk Kristian but also other 
sources. Often in the absence of functional 
ecclesiastical authorities, the ruler provided for 
stability or vice versa. The Byzantine church/
state relationship of the period of Photios was 
undoubtedly dependent on the structures of the 
state at that period of Photios and Byzantium. 
It is important to realise that various medieval 
ideologies of state and church could function in 
one environment, but not in another, regardless of 
the desires by the rulers or states involved.

We may speculate that emphasising the 
sainthood of a ruler such as St. Václav or 
St.  Ludmila and supporting their cult would 
provide an easy solution to the rather confusing 
ecclesiastical situation in the given area. The ruler 
would be a saint and ruler at the same time 
relativising the need for a permanent or solid 
patriarch-emperor context/relationship, where it 
was perhaps obviously not possible to produce 
one. Of course, the models proposed by Saint 
Photios have various modifications through 
history. Earlier the emperor Justinian seems to 
produce the same ideology. In his Novella VI, he 
writes: “The greatest blessings of mankind are the 
gifts of God which have been granted us by the 
mercy on high: the priesthood and the imperial 
authority”. (“Μέγιστα ἐν ἀνθρώποις ἐστὶ δῶρα 
θεοῦ παρὰ τῆς ἄνωθεν δεδομένα φιλανθρωπίας 
ἱερωσύνη τε καὶ βασιλεία”) ([11, p. 35.27–29]; see 
also [43, p. 35]). The intimate relationship between 
state and church is a theme running throughout the 
history of southern Europe or the Middle East for 
that matter. The important issue to comment is the 
role of pagan religions as a cohesive force in such 
states as Bohemia or Moravia. It appears likely 
that pagan religion perfectly supplied the locals’ 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 217

V. Ježek. Why Should I Become a Christian? The “Kristian Legend” in the Context of Byzantine Thought

religious needs and perhaps nascent Christianity 
was simply a politically advantageous religion to 
formally accept by the various rulers. Generally, 
an intimate relationship of also pagan religion and 
political power has a long history going on to the 
foundations of the Roman republic.

Here an emphasis on the sainthood of a ruler 
could be a rather cunning way of emphasising 
the church authority without the existence of 
a visible or stable ecclesiastical succession or 
administration and would easily also serve to 
confirm the legitimacy of the Bohemia dynastic 
and political structures associated with saint 
Václav. It is not a surprise that shortly after his 
death Saint Václav becomes a national icon, being 
used both by his enemies and even “killers”, 
undoubtedly as a way of legitimising their 
various aspirations or claims. A saint legitimises 
a dynastic line regardless of its various rulers and 
their status 17.

Ludmila is followed in popularity quickly 
just as saint Václav. In other words, whatever 
political “mess” there was at that time, associating 
oneself with the legacy of Saint Václav and 
Ludmila would be enough to gain consistency. 
We must remember here that the area was still 
semi-pagan at that time and that adopting “high” 
theologies such as stating that Bohemia was a 
“Godly realm” would be difficult. For example, in 
the empire of Charlemagne the structures would 
be perhaps more solidified in this context and it 
would be much easier to stress a duality of power 
between the church and state in the tradition of 
Photios.

Even so, the situation of the Empire of 
Charlemagne has a remarkable resemblance 
to the Bohemian context. S.  Moesch observes: 
“There  was time for Charlemagne to establish 
himself, as a powerful sole ruler, before acquiring 
the imperial title. In the generation of Charles the 
Bald, by contrast, there were intense rivalries. 
Rival Carolingians strove to win royal resources, 
and, throughout his reign, Charles the Bald, 
coexisted with brothers, and nephews with 
separate territories. He reigned for thirty seven 
years and was emperor only in the last two years 
of his reign. Charles the Bald was in a much less 
secure position” [36, p. 3].

Other political/religious ideologies can also 
be mentioned here, which apart from Byzantine 
notions could have been prevalent. There could be 

a tendency to emphasise ecclesiastical authority 
over the secular or vice versa. The Kristian legend 
mentions that, Moravia converted to Christianity 
in the period of Saint Augustine (Kristiánova 
Legenda. 1, 1 [29, p. 12]). In an analysis of 
Augustine’s thought, H.-X. Arquillière argues that 
in the De Civitate Dei, there is a thought taken 
over into Merovingian times, which stresses the 
primacy of the church over kingship  18. In this 
sense, we can recall the difficulties at mission 
all protagonists have in Bohemia, which would 
undoubtedly produce disrespect to the powers 
of the state or rulers. It must have been more 
than obvious to people like Saints Cyril and 
Methodius, Vojtěch or anybody else at that time 
that any Christianity applied by the ruler would 
be placed on very shaky ground, and perhaps it 
would be better, if the church kept a safe distance 
from political structures at least ideologically. 
An emphasis on the power of the church would 
seem more logical.

Here it would be desirable to mention 
the “sudden” popularity of the Czech-Church-
Slavonic version of Gregory the Greats (540–604) 
homilies on the Gospel  19. The appearance and 
popularity of this work are rather strange in the 
context of Bohemia. The translation of Gregory’s 
homilies was possibly made in the 11th century, 
in the above mentioned Benedictine monastery 
at Sázava. Later this work became popular in the 
Kievan Rus. While we may state that perhaps the 
Benedictine monks found it naturally congenial 
to translate this work of a Benedictine Pope, it 
is highly likely that part of the reason for this 
translation also lies in the congeniality with 
the political ideas of Gregory and his opinion 
about Church-State relationships, even if the 
work itself is an exegesis of the Bible. While 
the homilies were popular in monastic circles as 
a theological work, we may also state that part 
of the popularity was also perhaps linked with 
the political/ecclesiastical theories of Gregory, 
which were either referred in the exegesis itself 
or in other works of Gregory, which could have 
also circulated in the same context. The question 
remains to be asked, what were the ideas of 
Gregory on the Church/State relationship?

His political ideas are the source of 
controversy amongst scholars, with some 
stressing his alleged emphasis on the spiritual/
ecclesiastical power, while others claiming that 



218

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

he also had respect for temporal/political powers. 
Interestingly enough Gregory is an authority who 
advocated strongly the respect needed to be given 
to the Emperor and ruler. M. dal Santo mentions 
in this regard a letter, which Gregory wrote to the 
Emperor Maurice in October 596. Here we read: 
“Almighty God, who has made Your Majesty the 
guardian of the peace of our Church, preserves 
you with the very faith which you preserve in 
the unity of the priesthood, and when you subject 
your heart humbly beneath the yoke of heavenly 
piety, through heavenly grace, it is brought about 
that you tread on your enemies with the foot of 
fortitude”. (“Omnipotentus Deus, qui pietatem, 
uestram, pacis ecclesiasticae fecit esse custodem, 
ipsa uos fide seruat, quam uos in sacerdotali 
unitate seruatis, cumque supernae pietatis iugo cor 
humiliter subditis, caelesti gratia agitur, ut hostes, 
uestros pede, fortitudinis prematis”) [52, p. 57; 
32, p. 459]. Gregory considered that the Empire 
was a “holy commonwealth” (sancta res publica) 
[52, p. 58]. According to M. dal Santo, Gregory 
appreciated the Emperor as “the most pious of 
princes” (piisimos dominos), whose office was 
bound up with the purposes of God [52, p. 58].

The rationale for the acceptance of 
Christianity. In terms of scholarship not much 
attention has been given to the internal intellectual 
argumentation of sources related to Christian 
apologia. We believe that a reassessment of internal 
apologetic Christian ideology in a legend such as 
the legend of Kristian can yield new insights into 
the legend itself and its meaning. The  authors 
handling of Christian themes and theology can 
betray information regarding the work and its 
contents or audience. This is especially important 
to assess in areas where Christianity was not the 
predominant religion and where the hagiographic 
aim is to develop a rationale.

The fluid and flexible ecclesiastical situation 
in Bohemia or Moravia at the time of Václav 
and Lyudmila raises further questions, as to why 
accept Christianity at all, and risk all sorts of 
problems both in the realm and outside of it. Was it 
not simply easier to maintain a pagan framework? 
Here we come to the obvious conclusion, which 
was reached by many  – Christianity offered 
culture and education.

Indeed, monk Kristian, speaks of Cyril in 
the context of Moravia, claiming that the reason 
why he promulgated the vernacular language, 

was because they did not know Latin or Greek, 
otherwise he would have not dared to introduce the 
vernacular. “But because I saw that the local people 
have hard napes and that they are uneducated and 
do not know about Gods ways, I found, only this 
means, with which the Almighty God inspired 
my heart and through, which I have gained 
many followers for Him” (“Si enim quivissem 
ullomodo subvenire populo illi, ut ceteris 
nacionibus, lingua Latina vel Greca, omnimodo 
id non presumpsissem. Sed cernens populum 
dure cervicis fore et omnino ydiotas et ignaros 
viarum Dei, solum hoc ingenium Omnipotente 
cordi meo inspirante comperi, per quod eciam 
multos illi acquisivi”) (Kristiánova Legenda. 1, 
34–35 [29, p. 14]). Monk Kristian states that then 
Svatopluk with his evil designs conditioned the 
fall of the ruler (without mentioning the name) 
and permitted the inhabitants of the land to remain 
half pagan half Christian, a situation Svatopluk 
supported (Kristiánova Legenda. 1, 70 [29, 
p. 16]). This produced a curse on the land from 
which “until now” the land has not recovered.

Then the legend of Kristian compares 
immediately this situation with the Bohemian 
situation earlier on before the ruler Bořivoj 
(Borivoi), who united the area. Before Bořivoj 
there was a peasant of some kind who was 
wise called Přemysl (Premizl), who began to 
rule the area after marrying some prophetess, 
who also foretold that he would become a 
ruler. The theme of a ruler rising to power from 
humble peasant origins can be found in many 
contexts, and traditionally Czech scholarship has 
thus relativised the historicity of this account. 
However, this is a mistake, since rising to power 
from humble origins is a common situation 
in earlier ages, and does not necessarily mean 
any kind of historical or literary dependence. 
For example, it is possible to mention Basil the 
Macedonian, who coincidentally also lived in the 
same milieu (811–886), who also rose to power 
from peasant origins. As John Skylitzes says, 
there is also an important semipagan woman, who 
foretells Basil that he will become a ruler emperor 
and he promises her to appoint her as a mistress 
of that area if that is fulfilled ([24, p. 123]; see 
also [26, p. 124]). Basil is further described by 
Skylitzes as nothing less than a liberator, since 
the emperor Michael squandered all money on 
various immoral people, games, and so on, and 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 219

V. Ježek. Why Should I Become a Christian? The “Kristian Legend” in the Context of Byzantine Thought

also on “transvestitites” (κατέπαιζε δὲ καὶ τὸ 
Θεῖον μετὰ μιαρῶν καὶ ἀσελγῶν ἀνδρογύνων) 
([24, p. 131]; see also [26, p. 129]).

As to the legend of Kristian, it continues: 
“But Czech Slavs, who are settled under the very 
Arktur and who are devoted to the worshipping of 
idols, lived as a horse beyond control of a bridle, 
lawless, without a prince or ruler without a city, 
move around randomly as dumb animals, only 
the shear lands they occupied” (“At vero Sclavi 
Boemi, ipso sub Arcturo positi, cultibus ydolatrie 
dediti, velut equus infrenis sine lege, sine ullo 
principe vel rectore vel urbe, uti bruta animalia 
sparsim vagantes, terram solam incolebant”) 
(Kristiánova Legenda. 2, 1 [29, p. 16]). Here there 
is a narrative topos. A country living without God 
is at the same time a country full of ignorant, 
uneducated barbarians, “without governance”. 
From the perspective of Christian authors, we 
may wonder, what would be the advantages, they 
saw in “accepting Christianity”. Here, perhaps, as 
elsewhere in other works the advantages would 
be “order”, “rule”, “governance”. A kind of chain 
reaction could have appeared: one ruler accepted 
Christianity, because it was accepted by another 
neighbouring one, and this in turn legitimise rule.

The Bohemian ruler Bořivoj (Borivoi) 
as monk Kristian recounts was a pagan, who 
happened to visit Moravia (Svatopluk), and was 
seated amongst pagans in a humble position as 
“pagans do” in front of the table on the ground 20. 
Here we must add that the situation does not 
mean automatically, that all were Christians 
at Svatopluk’s table (which confirms the other 
statement, stating that Svatopluk tolerated both 
Christianity and paganism at his table), but simply 
that Bořivoj sat “traditionally” as the pagans sit. 
In any event importantly, Methodius notices him, 
his humbleness, and tells him that he should be 
ashamed of himself by sitting with pig herders 
and not with “princes”. 

The next dialogue is a fascinating one, setting 
the scene for the basic question: “Why  would 
I  consider to endanger myself in this issue, or 
in other words what possibly good can there be 
for me in the Christian religion?” “Methodius 
the bishop stated, If you renounce idols and evil 
spirits which dwell in them, you will become a 
master of your masters and all your enemies will 
be subjugated to your will and your posteriority 
will grow each day, will be like a massive river, 

into which various tributaries flow”. (“At ille: 
Quid, inquit, ob huiuscemodi rem pericli pacior 
vel quid boni michi conferet Christianitatis ritus? 
Si, inquit presul Metudius abrenunciaveris ydolis 
et inhabitantibus in eis demonibus, dominus 
dominorum tuorum efficeris, cunctique hostes 
tui subicientur dicioni tue et progenies tua 
cottidie augmentabitur velut fluvius maximus, 
in quo diversorum confluunt fluenta rivulorum”) 
(Kristiánova Legenda. 2, 30–40 [29, p. 18]). Later, 
after tribulations, the “prophecy” of Methodius 
comes fulfilled, and the prince gained further 
power and children (Kristiánova Legenda. 3, 10 
[29, p. 24]). The acceptance of God or the true 
religion as a condition for successful rule and 
fertility is a famous narrative. We may be cynical 
here, and if this account is historically accurate 
one would imagine the state of mind of Bořivoj, 
who sees his power dwindling and perhaps seeing 
the successes in Moravia, but also the possibilities 
of alliances, all of which perhaps went a long way 
in convincing him that “believing in the true God” 
results in success.

Bořivoj accepts Christianity and was 
baptised by Methodius, and monk Kristian 
makes a point that before leaving Methodius 
“fully educated Bořivoj in the faith of Christ” 
(Kristiánova Legenda. 2, 55 [29, p. 20]). This note 
on education can be viewed as perhaps a defence 
against possible existing claims of the raw and 
uneducated reasons for accepting Christianity. 
Bořivoj accepts being part of a new “political” 
or noble community “sitting” with a true political 
commonwealth.

Upon his return Bořivoj faces opposition 
towards Christianity and returns back to Svatopluk 
to Moravia, and to bishop Methodius (Kristiánova 
Legenda. 2, 65–75 [29, p.  20]). Given the 
promises of unity and power by Methodius 
upon the baptism of Bořivoj this must have 
been difficult to understand for a person such 
as Bořivoj, who had to seek refuge. Similarly, 
we read in the Annales Bertiniani that the king 
of the Bulgars received holy baptism and faced 
opposition by his nobles, and “they incited the 
people against him so they would slay him”. 
The king prevails, “however, killed fifty-two of 
the nobles who had especially incited the people 
against him”. The original text is more elaborated: 
“Rex Bulgarorum, qui praecedente anno, Deo 
inspirante et signis at que afflictionibus in populo 



220

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

regni sui monente, christianus fieri meditatus 
fuerat, sacrum baptismasus cepit. Quod proceres 
sui moles te ferentes, concitaverunt populum 
adversuseum, utillum interficerent”) ([2, p. 85]; 
see also [3, p. 150]). Another similar paradigm can 
be mentioned here in the form of the conversion of 
the Lazi. Similarly to Bořivoj, there was the story 
in the period of Justin of a certain Tzath (ruler) 
of the Lazi, who was a pagan and who ruled the 
Lazi in Persia, but was subject to a certain (king) 
Kavad of Persia. As we read in the Chronicle of 
Malalas, that Tzath ran away from Persia and 
came to Emperor Justin in Constantinople to 
beseech him to appoint a ruler over the Lazi, and 
he would then become a Christian: “Accepted 
by the emperor, he was instructed and became a 
Christian and took as wife a Byzantine woman... 
after being crowned by Justin, the emperor of 
the Romans” (...καὶ δεχθεὶς παρὰ τοῦ βασιλέως 
ἐφωτίσθη, καὶ χριστιανός γενόμενος ἠγάγετο 
γυναῖκα Ῥωμαίαν... στεφθεὶς παρὰ Ἰουστίνου, 
βασιλέως Ῥωμαίων) ([23, p. 413]; see also [55, 
p. 121–123]) 21.

The Byzantine historian John Skylitzes, 
mentioning the dramas regarding the conversion 
of the Bulgarian ruler, in the period of Michael 
III and Theodora, speaks of “second thoughts” 
in the mind of the Bulgarian leader, who being 
initiated into the knowledge of Christian mysteries 
still speculated. Here Skylitzes account would 
seem more realistic and true for such situations. 
Bořivoj, “gladly” accepting faith or for that 
matter any other Bohemian or Moravian ruler 
is undoubtedly a literary incursion. Skylitzes 
mentions that after the return of his sister from 
captivity in Constantinople (where she became 
a devout Christian) “the Bulgar ruler kept faith 
with his erroneous beliefs, clinging to his own 
religion even though he had been instructed in 
and informed all about the divine mysteries” 
(ἀλλ᾽ ἔτι τὴν αὐτοῦ ἐφύλλατεν ἀπιστίαν, τῆς 
οἰκείας θρησκείας ἐξηρτημένος) ([24, p. 90]; see 
also [26, p. 91]). Skylitzes clearly and perhaps 
realistically portrays the situation, the Bulgarian 
ruler for various political reasons (including the 
imprisonment of his sister) accepted Christianity, 
and at the first occasion of political expediency 
simply jettisoned this faith. However, Skylitzes 
continues that after a famine struck his land 
the ruler reverted to Christianity  22. He also 
continues to give another reason for the Bulgarian 

rulers’ desire to convert to his religion. Boris 
commissioned some monk to paint a terrifying 
scene of some sort in his palace. He commissioned 
some monk to paint such a scene expecting a 
theme linked with hunting which he enjoyed. 
Instead, the monk painted a terrifying scene of 
the second coming of Christ. This was also an 
inspiration for Boris to accept the faith (παρὰ 
τοῦ θείου ἐπισκόπου τὰ θεῖα μυστήρια ἀωρὶ τῶν 
νυκτῶν τοῦ θείου μεταλαμβάνει βαπτίσματος, 
τοῦτο δ᾽ ἐγνωκότες οἱ τοῦ ἔθνους ἄρχοντες, καὶ 
τὸ κοινὸν τὴν τῆς θρησκείας μεταβολήν) ([24, 
p. 91]; see also [26, p. 91]).

In any event, monk Kristian makes the point 
that Bořivoj used this occasion of emigration 
for furthering his knowledge of Christian faith 
(perfeccius doctrinam Christi nanciscitur). 
This emphasis on education is again an interesting 
feature and testifies to the intention by the author 
of stressing this aspect from one reason or another 
(Kristiánova Legenda. 2, 75–80 [29, p. 22]).

Interestingly, the legend emphasises that the 
people rose against Bořivoj with one voice and 
with one mind, since he departed from the faith 
of the fathers and accepted the “unheard of” law 
of sanctity related to Christianity. Even if the 
author here exaggerates this unified opposition 
to Bořivoj, the fact remains that it is an important 
indication for dating the work and for the situation 
at hand. Here regardless, of the mission of Saints 
Cyril and Methodius or even Christian missions 
before the period of Saints Cyril and Methodius 
it is obvious that Christianity had a hard time in 
being adopted in these areas regardless of political 
pressures either from the West, South-East.

The reference to “unanimous” opposition 
towards Christianity is also important and the 
reference to “renewing the ancient battle”. The 
text reads: “When the perfidious people saw this 
(the acceptance of Christianity by Bořivoj), they 
renewed the ancient war. In the entire Bohemian 
nation, they incited a rebellion against the ruler 
(principis  – here the Czech translation always 
place the term ‘kníže’, which is not problematic 
in itself, but may in fact misrepresent the situation 
projecting later titles and functions to this period), 
because he departed from the customs of the father 
and accepted a new and unheard of Christian law 
of sanctity. They rose against him in concord 
and with one mind, attempting to throw him out 
of the country, even to kill him” (“Que cernens 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 221

V. Ježek. Why Should I Become a Christian? The “Kristian Legend” in the Context of Byzantine Thought

perfidus chelidrus, propriis armis sumptis antiqua 
bella repetit. Populum cunctum Boemorum in 
furorem principis accendit, eo quod paternos 
mores relinqueret et novam atque inauditam 
sanctitatis legem Christianorum arriperet. Surgunt 
adversus eum uno animo eademque sentencia 
suisque eum a finibus perturbare conantur, seu 
eciam vitam auferre moliuntur”) (Kristiánova 
Legenda. 2, 65–74 [29, p. 20]). The statement 
speaks political volumes about the character of the 
area and the pitfalls of introducing Christianity. 
A  remarkably similar statement appears in 
Skylitzes, who mentioning the conversion of 
Boris to Christianity also states: “When the rulers 
of the people and the common folk learned of 
his change of religion, they rebelled against their 
leader and sought to kill him” (κατεξανίσταντε 
τοῦ ἄρχοντος καὶ ἀνελεῖν ἐσπουδάζον). As far as 
we can tell this similarity has not been noted by 
scholars. However, in contrast to Bořivoj, who 
had to flee, Boris and a few followers manage 
to repel the rebellious people by “the sign of the 
cross” (περὶ αὐτὸν ὀλίγον ὄντων τρεψάμενος, τοῦ 
σταυρικοῦ τύπου προηγουμένου) ([24, p.  91]; 
see also [26, p. 92]). In any event the conversion 
importantly means “So that is how the whole of 
Bulgaria converted to the worship of God and 
the West enjoyed profound peace”. (“Ἡ πᾶσα 
Βουλγαρία μετερρυθμίσθη πρὸς θεοσέβειαν καὶ 
ἡ δύσις εἰρήνης καθαρωτάτης ἀπήλαυσε”) ([24, 
p. 92]; see also [26, p. 92]).

The Kristian Legend then mentions our 
famous Ludmila, who was the wife of Bořivoj. 
She is not portrayed as a woman, who suddenly 
accepted faith, but as a woman, who fervently 
worshipped pagan idols and then just with the 
same intensity worshipped Christian Gods. Here 
existing piety is presumably redirected to new 
goals. “He had a wife called Ludmila, ...And as she 
was equal to him in the pagan delusion, sacrificing 
to idols, so she with just the same fervour imitating 
him in the faith of the Christians, but even more 
so, she surpassed the virtues of her husband, 
becoming truly the servant of Christ”. (“Habuit 
eciam et uxorum nominee Liudmilam... Que 
sicut par eifuerat in errore gentilitatis, immolando 
siumlacris, ita et in religione Christiana imitando, 
immo precellendo virtutes sui viri, facta est vere 
Christi famula”) (Kristiánova Legenda. 3, 1 [29, 
p. 24]). The narrative of holy “pairs” of a saintly 
husband and wife, is a theme appearing in other 

hagiographic traditions. Perhaps there is a greater 
emphasis on the piety of Ludmila then on Bořivoj 
in the legend 23. Pair saints can be seen also in 
other contexts such as for example in relation to 
Boris and Gleb 24. Here the hagiographic story of 
Boris and Gleb and family opposition towards 
Christianity is related to our context. The two 
brothers Boris and Gleb are killed by the order of 
their third brother Svatopluk in 1015, and the story 
testifies to the authors’ knowledge of the legends 
related to Ludmila and Václav 25. A political and 
hagiographical paradigm emerges, where the 
leitmotif begins to be propagated, which is the 
main goal of Christianity “identifying the good 
and the bad”. Christian rulers are good rulers, non-
Christian are bad ones. It must have been obvious 
to all Christian missionaries that producing a 
reason for the acceptance of Christianity was 
pretty much difficult. A pedagogical device 
emerges for the ordinary folk to understand. Being 
a Christian means you are a good ruler. Bad rulers 
are automatically non-believers. The rationale 
for being Christian emerges on its own through 
the hagiographical story. Later a development 
emerges where the good ruler/Christian ruler is 
therefore the true “national” saint and guarantor 
of sovereignty.

Pious versus impious women. One of the 
most effective means of providing for a rationale 
in terms of legends and hagiography is to provide 
for a strong contrast between evil and good. 
Whether one is successful or not in producing 
arguments for Christianity one can always rely 
on a typographic example, the Christian rulers 
are good whereas the non-Christian rulers are 
bad. Thus, whether one understands Christianity 
or not, one can simply understand that evil equals 
paganism and good equals Christianity.

Bořivoj as the legend suggests was succeeded 
by his son Spythiněv (Spitigneu), and then 
Spythiněv by his brother Vratislav (Wratislau). 
Vratislav has a wife called Drahomíra (Dragomir), 
who was from an area called Stodoran (Ztodor), 
which was in the orbit of “pagan” Slavs (Sclavorum 
paganorum), who gave birth to the sons Václav 
and Boleslav (Wenceslau, Boleslau). From a 
narrative point of view Kristian sets the stage for 
a duality. Drahomíra is a pagan in contrast to the 
pious Ludmila and a description of her follows. 
Then another duality appears, Václav versus 
Boleslav, the former pious the latter a murderer 



222

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

(even though his piety is not so much expressed 
in one way or another).

Ludmila is described as a pious/religious 
woman. “Igitur religiosa matrona Liudmila” 
(Kristiánova Legenda. 3, 30 [29, p. 26]). 
There follows a list of all her virtues, including 
sponsorship of Churches. She was “Pia atque 
mansueta in cunctis, omnibusque benevolencie 
fructibus repleta, in elemosinis larga, in vigiliis 
pernox, in oracione devota, in caritate perfecta, 
in humilitate profusa, in obsequiis servorum Dei 
succincta tantum” (Kristiánova Legenda. 3, 48–50 
[29, p. 28]). That is, she “was pious and mild in 
all things and full of the fruits of kindness, ready 
to give alms, keeping constant vigils, fervent in 
prayer, in love perfect, profuse in humility, ready 
to help the servants of God”. This emphasis on 
kindness and humility and love of this female 
reminds us of the importance of mothers and 
women in Byzantium. One can mention the high 
Byzantine author Michael Psellos, who elaborates 
on the femininity combined with “piousness” 
of the women he discusses especially in his 
funeral orations. Little research of the degree of 
convergence between being holy and feminine 
has been done. Even at first glance reading the 
legend seems to go out of its way to emphasise 
this piousness and there is an implication that 
Drahomira is almost like a male principle 
(in terms of her cold bloodedness) [37].

Saint Ludmila in some thematic respects 
resembles the fate of the Byzantine Theodora. 
Theodora faces a conspiracy of her brother and 
son, and we are told by Skylitzes, “Finding her 
reproaches intolerable (and Bardas not deviating 
in the least from his goal), they decided to rid 
themselves of her too, so that in the future they 
could do whatever without let or hindrance. 
This she perceived (for she was able to observe 
and to conjecture), but she did not think, she 
should take any counter measures, because she 
had a horror of killing and bloodshed” (φόνους 
καὶ χύσεις αἱμάτον ἐκφεύγουσα) ([24, p. 96]; see 
also [26, p. 96]).

Further: “The empress Theodora was in the 
habit of going to the sacred church of the Mother 
of God at Blachernae both to worship and to bathe 
with her daughters”. On one occasion when the 
emperor and Bardas, his nephew, knew that she 
was visiting there, they sent Petronas (who as 
the narrative mentioned above, was her brother) 

to subject her and her daughters, to monastic 
tonsure. For the time being they banished them 
to the palace known as Ta Karianou (καὶ ἐν τοῖς 
κατὰ τὰ Καριανοῦ ἀνακτόρις τέως περιορίζουσιν), 
confiscated all the wealth they possessed and 
stipulating that henceforth they were to live as 
private citizens, not in imperial style. But Theodora 
departed this life not long after that: the emperor 
Basil subsequently her body and her daughters 
to remain in the Mamme monastery, which was 
renamed Gastria ([24, p. 97]; see also [26, p. 98]).

We are told by monk Kristian that Václav 
is given an education by Vratislav, in the “laws 
of God” and “writing” on the castle in Budeč 
(in lege divina litteris imbuendum tradiderat in 
civitatem, que Budecz) (Kristiánova Legenda. 3, 
70 [29, p. 28]). Václav according to the legend 
is given over for further instruction to Ludmila 
(because he was not yet an adult). As it was 
said, Michael Psellos is here, perhaps, the most 
poignant author, who would emphasise the role 
of the mother in education [35, p. 59.5b]. The role 
of the mother, grandmother or any other female 
in terms of education is undoubtedly related to 
Byzantine thought. The implication in any event 
is that “you do not become a Christian out of 
nowhere”26, being good means being educated, 
in the Byzantine context instructed by a mother, 
grandmother or any other female.

Perhaps an intention of manufacturing an 
evil opposition to Ludmila, is confirmed by how 
the account speaks of the envy of Drahomíra 
(Dragomir) the mother of Václav against Ludmila, 
and her fear of intrigues by the latter against her. 
This is rather strange, since we can imagine that 
automatically the succession would go through the 
sons of Drahomíra, and it would be unlikely that 
Drahomíra would fear intrigues from Ludmila. 
Perhaps, the story betrays a deeper problem related 
to faith, where the division was not in terms of 
dynastic problems, but related to the Christian 
fraction (represented by Ludmila) against pagan 
traditions promulgated by Drahomíra. In any case 
the duality is emphasised by the stress on Kain and 
Abel, and evil women such as Jezebel. The role of 
Drahomira is also negative in the Second Slavic 
legend of St. Václav [21].

Václav has a dream which he himself 
interprets and sees the death of Ludmila through 
conspiracy. Importantly, he interprets his dream 
also to mean that “the priesthood given to our 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 223

V. Ježek. Why Should I Become a Christian? The “Kristian Legend” in the Context of Byzantine Thought

protection will be sorrowfully chased out of the 
country, and that it will without reason lose its 
possessions by the actions of his mother, who 
hates the living faith” (cleri nostro inclusi tutamine 
miserabilem prefingit e regno expulsionem 
tociousque substancie non debitam amissionem. 
Enim vero execrabilis memorie genitrix mea secte 
vitali) (Kristiánova Legenda. 3, 155 [29, p. 34]).

The account specifies that he had wonderful 
interpretative abilities combined with prophetic 
abilities. “In his clever prediction/premonition his 
spirit knowledge able of the truth was not mistaken, 
but in complete accord with his interpretations, 
of the destruction of the said matrona, about the 
cruel expulsion of the priesthood, which has from 
various close areas gladly accepted his rule or 
rather his great generosity”. (“Hac denique sagacis 
coniectura predivinacionis mens veri conscia 
minime frustratur, sed ut interpretacionis congrua 
sonuerunt indicia erga iam scripte perempcionem 
matrone clerique longo adiacencium ambitu 
regionum in eius subieccionem”) (Kristiánova 
Legenda. 3, 166 [29, p. 34]).

Interestingly enough the account betrays that 
those priests expelled were from “neighbouring 
areas”. These could have included various 
missionaries from Byzantium (and other close 
areas) or anyone from a neighbouring region. It is 
also possible that since they were from neighbouring 
areas, their expulsion was not the result of an 
ideological battle, but simply from the fact that they 
were somehow uncomfortably set with some ruler or 
the new ruler. Perhaps, these aligned themselves too 
closely with the ruler and were expelled on account 
of this. They were attracted by his “generosity” 
and not because of some other ideological reason. 
The  emphasis on the expulsion of clerics is also 
very interesting. In terms of expulsions of this type, 
we can state that the Bohemian/Moravian context 
is unique 27. In any event, it is possible to speak of 
various phases of expulsions, from Bohemia, from 
Moravia and so on.

Needless to say, the kind of fluid and 
conflicting period of competing Christianity 
and paganism resembles other contexts such as 
for example, the Bulgarian one. Here a similar 
situation arises with Christianity being used or 
utilised in political calculations such as was the 
case in the period of Khan Boris (852–889).

The situation politically was similar, 
since just as in the southern context so in the 

Bohemian/Moravian context, there were strong 
and powerful neighbours (Bulgaria – Byzantium, 
Frankish Empire), a process of centralisation and 
unification of various ethnic groups (in Bulgaria 
the Slavs and Bulgarians). T.  Nótári offers the 
reasons for the acceptance of Christianity in 
the Bulgarian context “through, the clergy loyal 
to the prince he would be able to influence the 
population, and the centralised ecclesiastical 
organisation could be instrumental in driving 
back the Bulgarians; secondly, Christian religion 
seemed to provide a channel for merging the 
Slavs and the Bulgarians; thirdly, the Christian 
rulers wide power made known to Boris both 
in Byzantium and the Frankish Empire seemed 
undoubtedly tempting to the khan” [41, p. 446].

If we accept that pagan religion had its 
priesthood in one form or another, that there were 
possibly ethnic and national pagan religions, 
further a priesthood aligned with the local rulers, 
accepting Christianity in place of paganism 
would not make much sense. Paganism could 
have easily played a role as a unifying religion, 
a religion supporting the power of the ruler, a 
religion which unified various ethnic or rational 
groups, and as a unifying force in opposition to 
the pressures of neighbouring powers. These 
reasons therefore cannot explain the rapid or 
successful emergence of Christianity. Boris  I 
was not in a similar position as Rastislav, since 
his neighbour was Byzantium itself, and thus we 
can understand that Boris I speculated at first and 
decided to accept Christianity from the Franks and 
not the Byzantines. Meeting Louis the German, 
the Eastern Frankish ruler in 862 in Tulln, he 
promised support of Bulgarian troops against the 
Moravians and expected Frankish missionaries in 
Bulgaria to begin work ([2]; cit. by [15, p. 119]).

We do not have the space to deal with the 
Bulgarian context, but we may mention that in 
the interaction between the Bulgarians and the 
Byzantines and the Latins, some ideas as to the 
role of Christianity for the Bulgarians emerged 
[42, p. 51]. For example, the letter of Patriarch 
Photios to Boris does mention that cooperation 
between state and Church is agreeable and can 
produce harmony (homonoia) 28.

Whether this would be convincing or not is a 
difficult question. Does the state need religion as a 
partner? Perhaps we can argue that, for example, 
in pagan Rome, there was no need to form 



224

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

partnerships between state and church because 
religion was more or less conflated with the state: 
state officials were at the same time priests and 
so on, the population preserved piety (pietas) as 
a precondition for success in the state. Instead of 
partnerships there was the relationship between 
God and Rome and not between Rome and the 
Church. Of one urbs aeterna taking and unifying 
all supported by Jove. The Roman ideas of unity 
seemed to avoid an overt emphasis on religion as 
a unifying force [6, esp. p. 434].

In relation to the troubles the Bulgarian ruler 
faced against him Pope Nicholas had no doubt that 
these were “on account of the Christian religion” 
(propter Christianum religionem) ([38, p. 593]; 
see also [49]). The Bulgarian ruler prevailed and 
in contrast to the Bohemian context the “Christian 
king” firmly established his rule. B.A. Todorov 
rightly states the importance of the emphasis on 
conversion of the entire Bulgarian people not only 
the king here 29. In the Bohemian context, it would 
seem to be difficult to find a similar reference.

The prophetic voice of the ruler and his 
interpretative abilities, serve here to enhance 
the idea of the willingly suffering servant, “who 
knows” that he or she will suffer or die, predicts 
this and yet does nothing about it. It is possible to 
suggest that this willingness and full acceptance 
of one’s fate is typical for literary compositions 
of our context. Saint Vaclav’s willingness to 
die and to the last moment be passive about 
his fate is remarkable and needs to be stressed. 
Foreknowledge and prophetic interpretation in the 
political context of Byzantium do appear often in 
this regard. The historical works of, for example, 
Michael Psellos (especially the Chronographia)
[34], Skylitzes or other authors betray an interplay 
of miraculous occurrences, God’s will, and divine 
interventions in the political careers of various 
Byzantine rulers. In the Bohemian/Moravian 
context prophetic elements in relation to political 
rule, combined with a kind of semi pagan/
Christian context appear also in such later works 
as Kosma’s Chronicle. Kosmas has no problem 
associating even pagan prophecies or traditions 
with later good Christian rule.

A similar combination of pagan and Christian 
elements could be successfully combined in terms 
of providence, good fortune or prophetic contexts 
in relation to rule or military requirements as is 
also shown in, for example, a military manual 

from Byzantium, from the tenth century  30, 
written during the reign of Constantine  VII 
(945–959), based on a lost work by a certain Leo 
Katakylas, a high ranking official under Leo VI 
Constantine’s father. The work recommends 
what kind of books the ruler should take on his 
campaign to Anatolia. These include a book on 
Liturgy (ἡ ἀκολουθία τῆς ἐκκλησίας), and an 
oneirocritical book (βιβλίον τὸν ὁνειροκρίτην) 31. 
Undoubtedly both in the pagan and Christian 
contexts, dreams, prophecies were important 
factors. Here there is perhaps a difference since, 
in the Bohemian context, foreknowledge does not 
result in changing the course of one’s behaviour 
but a “pious” acceptance of one’s fate.

On the other hand, in another text of 
a military nature from the 10th century also, 
called Constituciones Tacticae, by Leo VI, we 
read: “Nothing about dreams seems reliable to 
me. But,  in time, of war, it is useful and even 
necessary, to fabricate (them) and to persuade 
the soldiers to believe your dreams that promise 
victory”. And father: “For, thinking that the dream 
that you narrate is a portent from God, they will 
attack the enemy courageously, and steadily, and 
their bravery will be doubled by their eagerness” 
([30, col. 1061A]; see also [33, p. 426]). This latter 
realism would perfectly sit with the realpolitik of 
the Bohemian/Moravian areas.

In the next chapter of the Kristian legend, 
the “servant of Christ” Ludmila also foretells the 
future and called the priest Paul to serve a liturgical 
service (literally: Prescia vero Christi, memorata 
famula futurorum). As we have stated above, the 
paradigms here are interesting in themselves, 
since the Christian “good rulers” presumably 
know, how to predict future, they know something 
bad is going to happen “yet they submit to the will 
of God” so to speak. She “expects” fully what is to 
come and is “fully reconciled”. The Holy woman 
attended a service with the said priest, confessed 
and partook of the blood and the body of Christ 
(“se corporis et sanguinis”). This  sufficiently 
unexplored remark (in the sense of liturgical 
context) by scholars betrays a clear idea of the 
type of Liturgical service conducted on that 
occasion and the liturgical situation of that period 
(Kristiánova Legenda. 4, 15 [29, p. 36]). Ludmila 
is killed, fully accepting her fate by the hands of 
the killers. We may remark that the emphasis on 
the humility of Ludmila and saint Václav can 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 225

V. Ježek. Why Should I Become a Christian? The “Kristian Legend” in the Context of Byzantine Thought

betray a later date of the legend, since an idea of 
a too succumbing ruler who gladly accepts his 
Christian duty to die is perhaps a theme developed 
later or at least emphasised in contexts, where 
Christianity was already strongly present, and 
it was only necessary to “fine tune” the idea of 
self-sacrifice.

After the death of Ludmila 32, the account 
states that the perpetrators of the crime, after a 
brief period of joy, fell into disaccord. Discord 
is thus portrayed as the consequence of evil 
(“discordiarum”). The devil is the prince of 
discord (“principe disordiarum dyabolo”) 
(Kristiánova Legenda. 4, 75 [29, p. 39]). Later a 
miracle happens at the site of the tomb of Ludmila, 
where a scent (suavissimi odoris) arose from her 
tomb, and this was seen by the “woman ruler 
who murdered her”. The murdered woman built 
a basilica over the tomb and the house of Ludmila 
dedicated to the Archangel Michael, so that the 
miracle would be attributed to the relics of the 
saints held in that church and not to Ludmila.

Saint Václav: power of powerlessness. 
Apart from contrasting or offering dualities, a 
possible avenue of any hagiographical apology 
is to show that accepting one’s fate can lead to 
liberation. A defeat is actually a victory. In a sense 
this does resonate with pagan mentalities, since 
the idea of “sacrifice” is present in pagan thought. 
However, in the Christian context it is radically 
transformed.

Václav is juxtaposed with the humble 
Ludmila, his election was sanctioned by God. 
“In  that time this was happening, the blessed 
Václav, who was elected through Christs 
inspiration as a ruler... Deep in his memory he 
held that which he was taught by his teacher of 
writing, was eager to fulfil in deed what he learned 
by hearing”. (Hi is ita gestis annuente Christo 
olim electus dux beatus Wenceslaus... cunctaque, 
que a pedagogo apicum sibi tradita fuerant, alta 
memoria revolvens, animo estuanti opere implere 
cupiebat, quod aure perceperat). The passage is 
interesting since it links education with conduct. 
Education leads to proper and virtuous conduct. 
A  mention of the “election” of Václav is also 
very interesting, since it betrays the manner 
how he received power. It is rather strange that 
the election is mentioned here, when there is a 
discussion of the youth of Václav and presumably 
his unpreparedness to rule due to age 33.

Did this election happen before he reached 
maturity or was this reference a note from the 
writer mentioned a later event? In an event, the 
testimony regardless of the date of the legend 
would confirm to the general perception of the 
period as a period of fluid governance, with 
no clear strong central control. A situation of 
various semi-independent rulers fighting for 
control and loose political structures, with 
elements of elections must have been a problem 
for the effective defence of the regions involved. 
The centralised monarchic structures, which were 
forming in the West at that time, posed a great 
challenge and danger for such areas. The theme 
of “disunity” or “mutual disagreements” is 
unsurprisingly prominent also in relation to the 
hagiographic sources elsewhere.

The political instabilities and other issues 
that we would expect to lie behind the problems 
are hidden by a simple Christian dialectic of evil 
versus Christian values and rulership. The  real 
problem is not politics here, but simply the 
monkish aspirations of Saint Václav as we are 
told by the legend.

Thus, the account continues stating, that 
his mother counselled with some other people: 
“What will we do, to what shall we turn! Because 
our ruler, who was raised by us to the throne, was 
corrupted by priests and became almost a monk, 
does not permit us to continue with our steep and 
habitual road of foul ways”. (“Heu, quid agimus, 
quove nosmet vertemus? Princeps siquidem 
noster, qui a nobis in regni fastigio sublimatus est, 
perversus a clericis et ceu monachusfactus, per 
abruptam et avetam viciorum nostrorum semitam 
nos gradi non sinit”) (Kristiánova Legenda. 5, 10 
[29, p. 43]) 34.

The account describes how the various 
monks and priests of Václav were persecuted 
and how they were subsequently restricted 
from reaching him. “Since these godless people 
attempted to kill his priests and some monks, 
through whose education he was strengthened”. 
(“Si quidem et clericos eius et quosdam religiosos, 
quorum doctrina pise pascebatur, insidiis assiduis 
impii appetentes”). Interestingly the word “some” 
(“quosdam”) appears here in the connection with 
the monks. The context could suggest that we 
are not speaking here of an opposition against 
Christianity as such or towards Christian clerics, 
but to “some” clerics/monks. This could mean 



226

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

that either there was a conflict between various 
Christian groups or beliefs, or there was a political 
reason, where there was opposition to some 
Christian figures, who were on the wrong side of 
the barricade. As we have implied perhaps monk 
Kristian is interpolating an all too simplistic 
situation here of Christianity versus paganism or 
evil, whereas the reality could have been more 
complex. It is more likely that there was a conflict 
between strands of Christian culture and Václav 
belonged to one strand whereas his mother and 
others belonged to another, not speaking of the 
possibilities of political issues involved. Further, 
we are told that Václav was forced to hide his 
little book, “Codicellulumque” (Kristiánova 
Legenda. 5, 30 [29, p. 44]). One is tempted to 
speculate that this little book, perhaps, contained 
Slavic letters. 

Monk Kristian uses the perceived piety of 
Václav to argue that his beliefs resulted in him 
rejecting the powers of his Mother and others. 
Václav is on a conflict path “because of his 
beliefs”. As the account continues, this situation 
evolved into Václav called for his mother and 
rulers and told them that he would no longer listen 
to them or be subjected to the irregency . The kind 
of conflict in terms of regency reminds us here of 
the Empress Irene and Constantine VI. A conflict 
emerges between the protagonists, between the 
various sides, and Václav decides to send away 
his mother until things settle down. 

Importantly, monk Kristian writes: “There 
was a great discord among them for this matter 
(Václav’s desire to serve God), but also for 
other things, among those who remained at 
the side of the pious ruler and the others, who 
supported the evil side of the godless female 
ruler. The counsellors and important men of the 
country were divided among themselves and the 
thorns of discord had grown forth till blood was 
shed. But the side of the just, even though very 
small, had prevailed above the side of the unjust, 
as always not unified”. (“Orta est postmodum 
pro eiusdem rei causa variisque rebus aliis 
dissidio pergrandis viros inter Ipsos primarios, 
qui later ducis religios inherebant, et inter 
reliquos, qui partes nequissimas domine impie 
iuvabant. Divisique sunt consiliarii in invicem et 
primates terre, discordiarumque inter eos spine 
pullulaverunt ad sanguinis usque effusionem. 
Verum pars iustorum, licet minima foret, prevaluit 

tamen adversus partem multimodam, ut semper, 
iniquorum”) (Kristiánova Legenda. 5, 47–54 [29, 
p. 44–46]).

Here in this very important paragraph, we 
see the main argument of monk Kristian. Being 
against God, being godless automatically results 
in being in discord and disharmony. Monk 
Kristian betrays himself in the first line, because 
he states that the great discord which emerged 
among them was also because of “other things” 
and therefore could not have been solely the result 
of issues of religion (if religion played any role 
at all for that matter). Possibly, we are simply 
speaking of a common conflict among rulers or 
about pressures from succession battles. Monk 
Kristian, however, sets all solely in the context of 
a battle between Godlessness and piety. There can 
be no doubt for those thinking about the role of 
Christianity, Christianity is here to offer harmony 
and accord and unity. The smaller side will 
prevail, Christianity will give the power to prevail, 
just as it did for Constantine the Great or any 
other ruler, who will put the cross on his banner.

The result is the exile of the mother of 
Václav. This perhaps highly political context 
is garbed by monk Kristian into theological 
language, claiming that the exile of his mother 
was an inspiration by the Holy Spirit, which came 
to Václav: “all this was going on with the help of 
God”, and his mother was exiled with the most 
utter embarrassment from the country for her role 
in the killing of Ludmila. The same theological 
reasons then lead (the commandment to respect 
one’s parents) Václav to recall her back from exile, 
without however restoring her to the former power.

She was exiled to settle issues down and 
to restore Christian unity and peace. “Since, the 
mentioned ruler Václav, being conscious of the 
necessity to establish peace, was inspired by the 
Holy Spirit, and decided feeling the necessity, 
to exile his mother, who was the cause of all 
the anger, so that this exile of hers, and also her 
godless supporters would serve to calm down the 
excessive strife/wickedness and to establish peace 
in the church of Christ, so that all would achieve 
in knowing the one and the same Master, and 
possess and learn the true teaching of Christ, and 
once all was established and would be perceived 
to be congenial to the peace in all the princedom, 
and if after the exile and expulsion of the sons 
of discord, peace would be strengthened, he 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 227

V. Ježek. Why Should I Become a Christian? The “Kristian Legend” in the Context of Byzantine Thought

would again send for his mother with respect” 
(“Nam semper memoratus dux Wenceslaus, 
sollicitus de nanciscenda pace, Spiritus ibi 
sancto in spirante, corde consilium captavit, 
quo genitricem suam, que causa tocius nequicie 
inerat, perturbaret e patria, quatinus ea propulsa 
cunctisque consentaneis eius viris impiis invicem 
furor discordiarum sopiretur paxque ecclesie regni 
accresceret, unum eundemque Dominum cuncti 
possidentes veram Christi doctrinam perfectissime 
addiscerent, dispositisque cunctis, que ad pacem 
regni pertinere cernebantur, proturbatis et expulsis 
filiis discordie, composita quiete, matrem rursus 
cum honore ad propria revocaret”) (Kristiánova 
Legenda. 5, 55–70 [29, p. 46]).

This statement appears as a political cry 
for unity under the banner of one religion. In any 
event, the sentence “so that all would achieve in 
knowing the one and the same Master, and possess 
and learn the true teaching of Christ” (“unum 
eundemque Dominum cuncti possidentes veram 
Christi doctrinam perfectissime addiscerent”) is 
strange, suggesting various areas, which were 
loosely united to each other with no common 
denominator or unifying, here, religious principle. 
As if there was no knowledge of the others among 
the independent or semi‑independent regions 
and their rulers, knowledge would otherwise 
logically emanate from a unity of faith. Unity 
of faith means peace. The statement is a strong 
confirmation that Christ gives a common goal, a 
common denominator for all otherwise loosely 
united fractions. The mother of Václav was exiled 
with all her godless supporters. Therefore, there 
is a tendency to promote a unified religion and 
principle and perhaps also unity in the Church 
itself. Prosperity means one Church, one true 
Orthodoxy, the destruction of heretics (although 
here in the context of Bohemia all were somehow 
unknowledgeable of Christ and therefore the 
discourse was not Orthodox versus heretics as 
much as simply Godless versus God followers).

Here, perhaps, lies the prime motivation for 
the acceptance of Christianity, which in contrast 
to varying pagan traditions of various tribes 
and so on, was more useful for any unification 
process. This, however, meant the unification 
of Christianity itself. The situation is analogous 
to Constantine the Greats situation, where his 
enthusiasm for Christianity was met with the 
reality of internal discord in Christianity itself, 

which must have been a blow for Constantine 
who expected a unified religion for a unified 
empire.

The legend continues with the story of 
the killing of saint Václav, his piousness is 
emphasised. Monk Kristian goes out of his way 
to show the remarkable Christian behaviour of 
Václav, who even repents, if by chance he drank 
too much during a feast. Monk Kristian writes: 
“You read this story, graceful bishop, and you 
are in extreme wonder, how one man being 
from the laity, who was also at the same time 
at the helm of his nation, a nation being held 
due to its characteristic as especially fierce, had 
accomplished most dutifully that which even 
as you are aware of people  35 established from 
the grace of the Most highest God of the church 
would accomplish in great difficulty”. (Legis 
hec, pontifex alme, et que vix ipsos summi in 
ecclesia gracia Dei viros (vix) implere potuisse 
noveras, layci ordinis virum et eundem ducem et 
prepositum unius gentis, que et gencium ferox ipsa 
natura habetur, adimplesse tenuissime miraris”) 
(Kristiánova Legenda. 7, 64–69 [29, p. 68]). 
The ruler here subsumes the church, he embodies 
it. The church is not alienated from the state or 
ruler, but the ruler literally embodies it, much 
more so than its own clergy. A contrast appears 
with a nation being especially fierce. Václav 
becomes the sacrificial Christ. We may wonder, 
whether this theology is not indicative of a later 
mediaeval topos, since it betrays a sophisticated 
theology of sacrifice linked to a pious ruler, who 
does not defend himself. We  may argue that 
given the other contexts mentioned (Bulgarian 
and others), this kind of reasoning could have 
been indicative of later theological hagiography, 
but this remains an open question dependent on 
hagiographical comparisons.

The murder by his brother Boleslav is 
placed into a context of a feast, where Václav is 
invited by his brother, after which Václav was to 
be killed. During the feast, Václav is warned by a 
person that he should escape, but Václav remains. 
The feast functions as a kind image of the Last 
Supper, where Christ somehow knows about 
his forthcoming fate, yet remains not escaping 
anywhere. Boleslav kills his brother, who more or 
less accepts his fate (very sophisticated Christian 
reaction on behalf of Václav, a sophisticated 
theology for its period indeed).



228

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Here we may state there is a little problem, 
since there is no climactic happy ending on the 
political front. For Kristian there is a problem 
here. He emphasised that belief in God leads 
to unity, harmony, victory of truth, but with 
Václav the results are tragic. The ruler has been 
killed just as Ludmila before and we wonder 
what following Christ is worth. Monk Kristian 
answers this by implying that regardless of this 
death, Václav prevails and becomes a national 
hero and saint, which in the end truly unites and 
harmonises people, who bad or good flock around 
him, perhaps also uniting and confirming the 
dynastic power. There is an indication that even 
his brother just as Drahomíra before regarding 
Ludmila realises his mistake/sin or at least sees 
the wonders, associated with the saint.

Education and Christianity. One of 
the most important points of comparisons 
between Byzantine sources and other contexts 
lies in education. The overall import of all 
Cyrilo-Methodian culture for central Europe 
has traditionally in scholarship and popular 
culture often been associated with “education” 
and enlightenment in the context of central 
Europe. Cyril and Methodius brought culture 
and illumination to central Europe. As we have 
implied above, however, we have to also take 
into account that comparisons between contexts 
related to education must take into consideration 
the state of education in a given area. Here we 
may ask, was Byzantium in the period of saints 
Václav and Ludmila marked by an emphasis 
on education? If so, did this educational policy 
promote itself also in the regions of saint Václav? 
Or we may postulate that the legend of Kristian 
in its comments related to education in fact does 
not draw from the Byzantine context as much as 
from a western scholastic tendency as seen in the 
Germanic area.

As we have mentioned one of the main 
arguments for Christianity, as shown by many 
writers, is the fact that it is related to education and 
civilised life. Christianity supports education and 
vice versa. Of course, for a context such as Bohemia 
or Moravia, an argument had to be presented as 
to why education is so important. In the case of 
Václav we may have the feeling that the others 
simply did not understand his desire to “learn” 
here intimately associated with Liturgical reading 
and life. Explaining to a “barbarian” the necessity 

to learn (here always associated with liturgical 
life) is another task. It is not sufficient merely to 
state that education/Christianity is good for you.

As we know the Byzantines stressed 
education and some rulers stressed their own 
education. In the context of Anna Comnene, 
we read: “I, Anna, the daughter of two royal 
personages, Alexius and Irene born and bread in 
the purple. I was not ignorant of letters, for I carried 
my study of Greek, to the highest pitch, and was 
not unpractised in rhetoric; I perused the works of 
Aristotle, and the dialogues of Plato, carefully, and 
enriched my mind by the “quaternion” of learning. 
(I must let this out, and itis not bragging, to state 
what nature, and my zeal for learning have given 
me, and the gifts, which God, apportioned me 
at birth, and time has contributed”. (“Ταῦτα δὲ 
διεγνωκυῖα ἐγὼ Ἄννα, θυγάτηρ μὲν τὼν βασιλέων 
Ἀλεξίου καὶ Εἰρήνης, πορφύρας τιθήνημά τε καὶ 
γέννημα, οὐ γραμμάτον οὐκ ἄμοιρος, ἀλλὰ καὶ τὸ 
ἑλληνίζειν ἐς ἄκρον ἐσπουδακυῖα, καὶ ῥητορικῆς 
οὐκ ἀμελετήτως ἔχουσα καὶ τὰς Ἀριστοτελικὰς 
τέχνας εὖ ἀναλεξαμένη καὶ τοὺς Πλάτωνος 
διαλόγους, καὶ τὸν νοῦν ἀπὸ τῆς τετρακτύος τῶν 
μαθημάτων πυκάσασα, (δεῖ γὰρ ἐξορχεῖσθαι 
ταῦτα καὶ οὐ περιαυτολογία τὸ πρᾶγμα, ὅσα ἡ 
φύσις καὶ ἡ περὶ τὰς ἐπιστήμας σπουδὴ δέδωκε, 
καὶ ὁ θεὸς ἄνωθεν ἐπεβράβευσε καὶ ὁ καιρὸς 
συνεισήνεγκε”) ([1, p. 4]; see also [12, p. 25]). 
Even if a ruler from Bohemia or Moravia received 
such a high education as Anna, emphasising this 
amongst his compatriots would probably not 
make much sense in the 10th century. The Kristian 
legend also mentions education in the Prologue. 
Monk Kristian exclaims that he has no education. 
“Even though my insufficiency and inability 
are enormous and even though my education, 
if compared with the education of educated 
people, ceases to be education...” (“Sed quia in 
epcie nostre simul et pigricie maximesunt, studia 
que nostra, studiis scholarsticorum comparata, 
studia esses desistunt, non desperans de venia ob 
enormitatem criminum, prout vires suffecerint”). 
(Kristiánova Legenda. Prol. 1, 25 [29, p. 8]). 
He  does not boast of education as Anna does.

However, Annas aspirations are also 
unique in a sense. It is interesting enough that, 
regardless of the importance of education, 
Skylitzes mentions the terrible state of “secular 
education” (“τὰ πολιτικὰ”) in the period of Bardas 
coinciding with the period of our context, and 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 229

V. Ježek. Why Should I Become a Christian? The “Kristian Legend” in the Context of Byzantine Thought

notes that a positive move on the behalf of Bardas 
was to reorganise and renew secular education. 
“Bardas was, however, also a devotee of secular 
learning, the pursuit of which had, over a period 
of many years, become seriously dilapidated, 
shrinking away almost to nothing: ‘thanks to the 
boorishness and ignorance of those in power’ 
(‘τῇ τῶν κρατησάντων ἀγροικίᾳ καὶ ἀμαθίᾳ’). 
He assigned a location for each discipline  – 
whatever was available for most subjects, but 
for philosophy (this being superior to all other 
disciplines) a place was designated within the 
palace itself at the Magnaura”  ([24, p. 101]; see 
also [26, p. 102]).

In Byzantium it seems the support of 
learning was strongly dependent on Imperial 
patronage. Without support from the Emperor 
learning existed, but most probably, could not 
develop in a more institutional way. In this context 
N. Gaul observes that the networks of education 
were before the year 900 closely associated with 
imperial ideology, sometimes propaganda, and 
patronage. According to the historian, “this is not 
to say that litterae and paideia were not available 
in spaces outside court, such as monasteries in 
the West or lay schools as well as monasteries 
in the East”36. However, N.  Gaul stresses that 
learning was mainly accumulated in the Imperial 
centre and among an educational elite within 
this Imperial centre. In the opinion of N. Gaul, 
the initiatives in this sphere are associated with, 
e.g., Charlemagne (r. 768/800–814) (see [7, 
esp. p. 28–33]), Theophilos (r. 829–842) and 
his brother-in-law, the Kaisаr Bardas (†  866), 
Konstantinos VII Porphyrogennetos (r. 913/945–
959), or caliphs from al-Manşūr (r. 754–775) to 
al-Mảm̉ūn (r. 813–833). There the learning was 
commonly marked by individual arrangements, 
personal patronage, and was distinguished by a 
lack of institutionalisation. Thus N. Gaul implied 
that “the portrayal of an institutionalised”, “court 
academy” and “palace school” was “an illusion”, as 
G. Brown wrote about Charlemagnes scola palatii 
[19, esp.  239]. In his turn P.  Speck concluded 
about the school of Bardas: “[E]s besteht kein 
Anlaß hier von der Gründungeiner Institution 
zusprechen, die unabhängig von der Person des 
Stifters oder von den vier geförderten Gelehrten 
(auch nach deren Tod) fortbestehen sollte” [53, 
S. 8]. N. Gaul correctly implies that regardless 
of imperial patronage, or higher patronage, this 

does not necessarily mean that a school was 
truly “institutionalised” and functioning as a true 
institution. Even schools with patronage did not 
necessarily have order or compactness.

These observations relate to our context 
also, since just as with Byzantium it is not so easy 
to reconstruct the exact dynamics of education 
in the court of Václav, Bořivoj, Svatopluk. 
The  stories of proper education, of reading, of 
teachers of Christian instruction in the Bohemian 
or Moravian contexts have to be studied through 
a prism of other contemporary contexts in order 
to assess their historical value.

Conclusion. In our short analysis, we have 
drawn attention to the Kristian legend in the 
context of its Christian ideology associated with the 
nascent development of the Bohemian/Moravian 
context or state. As we have demonstrated greater 
in depth thematic and comparativist study of 
the legend in the future will surely yield more 
information on the date of the composition.

The context of the stories related to Kristian 
can be seen elsewhere in Europe at that time. 
The legend describes the situation of growing 
centralisation and unity in Europe, of national 
or political dynastic construction. Of course, the 
movement to unity and empire building in Europe 
is nothing new in the historical context of the world. 
The process was going on elsewhere for centuries 
with similar paradigms of infighting political 
rivalries and so on. Here we may state that there 
is sometimes a flaw in historical reconstruction 
in the sense of denying the historical validity of 
a fact, just because it similarly appears elsewhere 
or in other contexts. For example, some motifs 
are remarkably similar between the Bohemian/
Moravian contexts and the Bulgarian events, or 
Frankish/German events. This however does not 
immediately entail dependence or interdependence 
but simply can be the result of “paradigms” and 
“archetypes” common to all. This can be of help 
to a historian, because it can help to assume or 
reconstruct at least some elements in an otherwise 
incomplete narrative. Similar hagiographic 
elements appear elsewhere suggesting a nascent 
paradigm of sacrifice emerging. But this is hardly 
convincing for a general reader. The task of the 
legend author is to show how the Christian ruler 
is necessarily good.

What is interesting about the European 
context is the role of Christianity in this process 



230

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

of unity and kingdom building. As we have seen 
monk Kristian has multiple themes and perhaps 
goals. But perhaps he is just simply interested in 
offering a hagiographic story of an interesting 
saint. Whatever the case, he must in one way or 
another show why Christianity is a true religion 
or useful in an area of Bohemia and Moravia. 
He must have been from a context where there 
necessarily was no opposition between Eastern or 
Western traditions of Christianity, since he does 
not appear to stress any particular tradition.

As we have seen, the “primary offer” 
for pagan rulers or pagans generally was 
that Christianity brings education/civilisation/
governance and not least political alliances. 
But more concretely Christianity offers the ruler 
way to unity, harmony, legitimisation of one’s 
dynastic aspirations and rule, posteriority, power. 
However, the paradox is that Kristian just as any 
other author struggles with his main offer. As we 
have seen being Christian – Václav, Ludmila, in 
the end brings suffering but also disunity. Being a 
Christian does not guarantee that one prevails and 
all is well. There is an internal tension in Kristian’s 
legend, because in contrast to the other legends 
of Václav this one, perhaps even more so has an 
agenda to demonstrate how Christianity can go 
hand in hand with governance and in fact must 
do so. Besides, this story is actually telling us that 
being a Christian ruler or Christian means being 
killed, dethroned, banished, and exiled. 

If Kristian wants to promise us that all will 
go well in the state if Christianity is promulgated, 
he is not really successful at his goal. Further, 
historically speaking scholars often demonstrate 
that Christianity, indeed, offered unity, political 
stability and so on, but it is often forgotten that 
paganism offered this also, and further that the 
church is not necessarily important in all this. As we 
have seen by comparisons with the Byzantine 
concepts, it was almost impossible to adapt the 
Byzantine political models to s situation such as 
was happening Bohemia and Moravia. The legend 
betrays a situation of internal disunity, of loose 
tribes of loose morals and other problems making 
adoption of high Byzantine models and contexts 
almost impossible, without significant adaptation.

Monk Kristian resolves his internal 
“schizophrenia” where he denies in the end what he 
proposes or offers in a functional way. In a way we 
may argue that his hagiographical theology would 

be more suitable for a much later date of a kind of 
medieval feudal sacrificing chivalry, especially if 
this is contrasted with the brutal realism of areas 
such as Bulgaria, where there are no qualms 
about how the ruler should enhance Christianity 
(no self sacrificing Václav there). The Kristian 
legend demonstrates in the end that Christianity 
does in fact offer unity and harmony, because 
even though Václav is killed, or Ludmila, these 
become a source of unity and harmony, become 
a referential point of people uniting behind their 
miracles, of dynastic legitimisation. Paradoxically 
self-sacrifice humbleness means victory. 
The sainthood of Václav and Ludmila become a 
source of new unities and ideological references.

NOTES

	 1	Scientific editor is Yu.Ya. Vin.
	 2	There is no reason to repeat the well-known 
process of discovery and long term scholarship on 
the subject of the sources, related to our period. Apart 
from the controversial legend of Kristian there are 
other important sources on our topic, which include 
also important western sources. Here suffice it to 
mention the Crescente fide, written in Latin describing 
the life of Václav (possibly end of the 10th century), 
perhaps from the area of Regensburg (Bavaria), 
the very important work of Gumpold the bishop of 
Mantovia (flourished at the end of the 10th century), 
who importantly received an “order” by Oto II (Otto II, 
emperator of the Holy Roman Empire) to write a life 
of Václav. In terms of the Slavic context of Václav and 
Ludmila A.Ch. Vostokov stimulated research by his 
find in 1827 of one of the oldest paleo-slavic sources 
of Czech origin, the so-called “First Slavic Legend of 
St. Václav” (literary “Ubienie svjatago Vjačeslava, 
knjazjačes’ka”, i.d. “The Killing of Saint Václav, 
the knize of Czechia”), contained in the so-called 
Torzhestvenik (a work gathering liturgical feasts, with 
saints’ lives and homilies on various feasts), itself 
being from the 15th century. Vostokov further, in his 
later list of manuscripts of the Rumyantsev museum 
[9, p. 454–456], brought attention to shorter legends 
of Sts. Václav and Ludmila, which are testified in the 
Prologues to the 16th and 28th of September (feast days 
of Sts. Ludmila and Václav) and to the Prologue legend 
of the translatio of the relics of St. Václav located in 
the Prologue to the 4th of March (feast of the relics of 
St. Václav). These Prologues related to Sts. Václav and 
Ludmila had circulated in Rus for some time, since they 
were part of a widely distributed Prologue (they were 
also being incorporated into liturgical prints (the Minea 
of Metropolitan Makarios). Further I.I. Sreznevskiy 
and I. Kupriyanov brought attention in the 19th century 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 231

V. Ježek. Why Should I Become a Christian? The “Kristian Legend” in the Context of Byzantine Thought

to the canon of St. Václav (manuscripts of the 12th and 
13th centuries). N.K. Nikoľskiy discovered the so-
called Second Slavic legend of St. Václav (a modified 
translation of the Latin legend of the mantovian bishop 
Gumpold) [40]. Later Czech scholarship began an 
important discussion on the possibility of the existence 
and form of some kind of official “Vita et passio 
St. Wenceslai” from the 10th century serving as a basis 
for other works, but also of St. Ludmila.
	 3	V. Karbusický writes: “First of all Kosmas 
utilises literary characteristics (Kosmas compares: 
Lubošais ‘ut Chumea Sibilla’, Kazi ‘ut Colchis Medea’, 
Tetka ‘ut Aeneae Circens’), while he designates them 
with the terms ‘phitonissa’ (prophetess), ‘venefica’ 
(sorceress), ‘malefica’ (evil sorceress), and through 
the distinction of functions he goes into further 
detail: Kazi was responsible for fate, herbs and 
oracles  – therefore the content of the ecclesiastical 
‘magia’. Tetka rejected myths and taught the pagan 
cult – ecclesiastical ‘idoloatria’, Luboša prophesised 
and foretold future – ecclesiastical ‘divinatio’, their 
substance and classification were in harmony with 
theological distinctions of pagan sinful infidelity, since 
they distinguish between sorcery, idolatry, and the 
foretelling of future: magia (Kazi), idolatria (Teta), 
divinatio (Libuše)” ([28, p. 16]; see also [8, p. 11–12]). 
	 4	All references to the Kristian legend will be from 
the edition Legenda Christiani [29]. The rediscovery 
of the legend is associated with the famous Bohuslav 
Balbín, who in 1664 found the manuscript in the 
Augustinian cloister of Třeboň. Perhaps the work had 
been, however, already discovered by Jan Tanner in 
1659 (in a different manuscript, so-called Dražický, 
G 5 manuscript, a fact, which was already noticed by 
Dobrovsky. As noted by R. Urbánek, the work was 
especially important in the anti-reformational era of 
the Baroque. Balbin calls the legend “pretiossissimum 
istud primumque historiae patriae monumentum” 
and its author was called “primus, quadsciamus, in 
Bohemia scriptor” [63, p. 7].
	 5	J.  Ludvíkovský automatically translated the 
Latin Adalberto into Vojtěch in his translation, at the 
beginning of the legend, which is, perhaps, a little 
problematic.
	 6	As R. Urbanek writes: “The positive result of 
the discussions led to the question, whether in Bohemia 
of the 10th century, there existed some kind of official 
‘Vita et passio St. Wenceslai’, which Gumpold at the 
end of the 10th century and Kosmas still at the beginning 
of the 12th century knew as being the most important 
source for the history of St. Václav, and which was 
known not only in its own manuscript tradition, but also 
found access to Breviaries and in this way found wider 
circulation in clerical circles, in fact so much so, and 
was known to such an extent that Kosmas disregarded 
the necessity of repeating its contents” [63, p.  7].

	 7	The most famous advocate of the early date of 
the composition is the well-known scholar J. Pekař. He 
calls people like Dobrovský, who criticised the legend 
as being hypocritical and “erasing centuries of history” 
(J. Pekař uses a formulation, adopted by V.A. Svoboda 
in a different context – Jahrhunderte entvölkern) by 
their over critical approach. J. Pekař goes on to say 
in this work that the legend is not only not a falsum, 
but a work from the 10th century [45]. J. Pekař did not 
deny that monk Kristian utilised older sources (such 
as, for example, the very important bishop Gumpold, 
Crescente fide, the Latin legend “Fuit in provincia 
Bohemorum”), but stated that he originally compiled 
his work using such sources [29, p. 121] as the Latin 
legend “Fuit” see Note 23.
		 The discussion of the date of the composition is 
strongly dependent on how we understand the Prologue 
of the work. The prologue, and first two chapters 
describe the Byzantine missions, Slavic liturgy, 
the baptism of Bořivoj at the court of Svatopluk, 
became the controversial points regarding the legend. 
As Ludvíkovský summarises: “It is trully difficult to 
harmonise Kristian’s message about them oravian 
beginnings of Czech Christianity, with the Fuldanals, 
which state that Ludvig the German in the year 845 
baptised fourteen Czech rulers (XIIII ex ducibus 
Boemanorum) upon the irrequest with their people 
(perhaps in Regensburg), that is around twenty years 
before the coming of the mission from Moravia” 
[29, p.  119]. This again could be, on the contrary, 
understood as a testimony to the ancient provenance 
of the legend. The baptism of the fourteen Czech 
rulers did not necessarily have any serious or practical 
consequence for Bohemia. F.  Stejskal importantly 
emphasises the quick canonisation process of the saint 
in his valuable study of the cult of the saint. Stejskal 
reminds us that the canonisation process was not yet 
the prerogative of the Roman Pope, (up to Alexander 
III, 1159–1181), and that local bishops could have 
decided about this [56].
	 8	R. Urbánek has already realised the need for 
comparisons of theme and content. He wrote some 
decades ago: “If it will best ill necessary to compare 
carefully the exact formal and narrative relationship 
between the slavic legends of Sts. Václav and Ludmila, 
with similar Byzantine ones – we can at first glance 
state that there is a great simplicity in the slavic ones, 
which is related to the developmental stages of the 
church slovanic culture of the period in Bohemia and 
its linguistic means – a similar task, will be related 
to the Latin legends and the legends of neighbouring 
Germany, especially in the Bavarian orbit” [63, p. 7, 33].
	 9	Liudmila (Latin), or the term in the Bodecensky 
manuscript – Luitmila, Liutmila (Latin).
	 10	Vęceslavъ, Venceslaus (Latin), Wenzel 
(German).



232

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

	 11	Vęceslavъ, Venceslaus (Latin), Wenzel 
(German). ‘Beatus’ is translated as ‘Blahoslovený’ 
into Czech-Slavic; and the Greek term ‘μακάριος’ is, 
perhaps, the closest equivalent, although we believe 
that some Slavic terms began a “life of their own”. 
For  the sake of consistency, I will utilise the Czech 
terms and names Ludmila and Václav.
	 12	A study, regarding the passion aspect of the 
Sts. Václav and Ludmila, is recently published by 
E.H. Saggau [51].
	 13	Here we can note a fact, not noticed by scholars, 
that strangely enough Emmeramm (Emmerammus) 
was also the name of the son of Prokop the abbot of the 
Sazava monastery. Whether this was a coincidence or 
not or betrays a reliance on tradition remains a mystery 
and not noticed so far.
	 14	For example, V. Chaloupecky believes that the 
patriotic tone of the prologue means, that the prologue 
was rewritten with patriotic references around the 
11th to 12th centuries [60, p. 271, note to 103–104]. 
However, as Ludvíkovský notes that patriotic tinges 
can be also found elsewhere in the work, for instance, 
in its description of Strojimir, who was disregarded 
by his supporters, because he forgot to speak Czech, 
when living abroad [29, p. 133].
	 15	A. Papaconstantinou writes in relation to 
the Coptic environment: “The emphasis on torture 
and suffering, however, served another purpose. 
...The Coptic Church needed to promote its indigenous 
character, and thus the continuity with its most distant 
past, both in territorial and in ethnic terms”. See [44, 
p. 78].
	 16	A.I. Rogov writes in this context: “The Sázava 
monastery, established, perhaps, arond the year 1033, 
was also interesting since it was a family cloister, built 
by the expenses of the hermit Prokop, ‘originating 
from Bohemia, from the village Chotouň’”. According 
to the testimony of the Chronicle of the so-called 
monk from Sázava, preserved in manuscripts of the 
12th–13th centuries, Prokop, was “very much educated 
in the slavic script, whichwasinventedsometime by, 
and canonically introduced from by most holy bishop 
Cyril, who was very educated” [50, p. 11–12].
	 17	As we have noted above, F. Stejskal reminds 
us that the canonisation process was not yet the 
prerogative of the Roman Pope (up to Alexander III, 
1159–1181), and that local bishops could have decided 
about this. F. Stejskal mentions the manuscript from 
Verona (number 87), from the period of Saint Wolfgang 
(† 994) and Otto III (coronated as the Roman king in 
985). F. Stejskal remembers other evidence, which 
we will not mention here. In the calendar from the 
Verona manuscript here we have I.  Makl. Octobris 
Sancti Vuenkizlai martyris et sanctae Libae virginis. 
F. Stejskal continues: “There is no doubt that during 
Saint Wolfgang the cannonisation of saint Václav was 

already made, even if we do not know when; we can 
assume it was made by Vojtěch or Dětmar, both bishops 
of Prague, if not earlier” [56, p. 143].
	 18	Generally, in terms of Augustine and his 
influence on the political ideology of the medieval 
age, H.-X. Arquillière observes: “il reste, écrit-il, 
encore beaucoup de recherches à faire pour préciser 
son influence exacte (de l’augustinisme) sur les grands 
papes qui se sontsuccédésjustqu’à la fin du Moyen 
Age...; il reste à determiner la force des contrecourants” 
[5, p. 49].
	 19	The critical edition of the Church Slavonic 
version of Gregories XL Homiliarum in Evangelia 
Libri II see [61; 62].
	 20	It is interesting enough, that there is a discussion 
on seating also in the letter 99 of Nicholas Responses 
to the question of the Bulgars. Here the discussion 
is centred on the fact that no one sits with the king. 
The Pope replies stating, that all should be like brother 
and sisters and be humble: “You state that when your 
king sits down in his throne (sedilis) at the table to eat, 
on one, not even his wife, may recline with him; rather 
you sit far away on stools and eat on the ground; ...we 
exhort you, not so much commanding as persuading 
that you pay attention to those, who observe the 
Christian religion as leaders and after considering 
the evidence of their humility...” (Asseritis quod rex 
vester cum ad manducandum in sedili sicut most est, 
ad mensam sederit nemo ad convescendum etiam, 
neque uxor ejus cum eo discumbat, vobis procul in 
sellis residentibus, et in terra manducantibus... licet 
bonos mores satis, impugnet, non tam praecipientes, 
quam suadentes, hortamur, ud ad Christioner eligionis 
cultores principes attendatis, et humilitatis, eorum 
considerantis fastigium) ([39, col. 996]; see also [49]).
	 21	M. Spinka possibly, basing himself on the Slavic 
sources for the Chronicle, emphasises that the ruler 
was instructed in the Christian faith. The Greek term 
(ἐφωτίσθη) speaks of “enlightened”. See Chronicle of 
John Malalas, Book 17, 9 (412/413), translated from 
the Slavic version by M. Spinka and G. Downey [55, 
p. 121]. See also [54; 10].
	 22	Skylitzes does not mention other issues here 
such as the relationship with the Papacy and Boris.
	 23	The popularity of Ludmila in Rus is another 
important feature well commented. We may perhaps 
enquire why Ludmila was so popular, which is a task 
for another paper. R. Jakobson has mentioned that in 
the Russian chronicles about Olga, the Patriarch of 
Constantinople turns to her with the words, which 
almost exactly repeat the words of the Latin homily 
of saint Ludmila, which emerged in Bohemia (Homily 
which emerged at the end of the 11th century, beginning 
with Factum est) [25, p. 44]. This position is also 
supported by F. Dvorník ([14, p. 332]; see also [57, 
p. 556–558; 60, p. 161–167]). However, limiting the 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 233

V. Ježek. Why Should I Become a Christian? The “Kristian Legend” in the Context of Byzantine Thought

popularity of Ludmila to cultural or literary contacts 
and exchanges would seem too superficial for our 
understanding as to why she gained such prominence 
elsewhere. Perhaps her “piousness” combined with 
“rulership” was the primary motive for her gaining 
popularity in the Rus region. We will not enter here 
into the discussion of the existence of a general legend 
about saint Ludmila, the subsistence of which is 
established through the prism of the Slavic Prologue 
legend about saint Ludmila, and the Latin legend 
“Fuit in provincia Bohemorum” (“There was once in 
the land of Bohemia”, which is also known in Czech 
as “The suffering of Saint Ludmila and Václav”) [57, 
p. 467–481].
	 24	That, there was an intention of manufacturing 
dualities of one kind or another, can be supported by 
V.I. Lesyuchevskiy [31, p. 238], although Boris and 
Gleb did not always form a duality.
	 25	N.N. Il’in mentions direct parallels between the 
story of Boris and Gleb and the First Slavic legend of 
St. Václav and also the Prologue legend of St. Ludmila 
[22, p. 52].
	 26	It is interestingly enough that we may mention 
here that the Second Slavic legend of St. Václav has 
a  very theologically profound introduction, where 
education is understood as a  return to substance, it 
enables us to discover our inner being. This kind of 
more sophisticated reflection would be undoubtedly 
more difficult to grasp by the general public. 
See [40].
	 27	There is extensive discussion on the dynamics 
of mission in Moravia and the existence of ecclesiastical 
structures in the context of Moravia before the Byzantine 
mission. Fr.  Dvornik, as other shave addressed this 
issue. But regardless of these discussions the specifics 
of the ecclesiastical expulsions and dynamics remains 
a mystery. If we accept the existence of other priests 
in the region of Moravia or Bohemia before the 
mission from Byzantium, and more importantly the 
unsettling nature of the ecclesiastical structures after 
the Byzantine emission, this creates more questions. 
Fr. Dvornik writes about the period before Byzantine 
emissions: “The bishop of Passau is said even to have 
held synods in Moravia with his own priests and priests 
from foreign lands. It has now been established that 
some rudimentary ecclesiastical organisation had been 
introduced by him to Moravia” [16, p. 1110].
	 28	Photios, Epist. 8, 652–656 [47, p. 22]. See also: 
Photios, Epistolarum Liber I. Epist. 8.31 [48, col. 665]. 
For a broader overview see also [13].
	 29	B.A. Todorov, quoting the chapter 17 of the 
“Responsa” of Pope Nicholas I (see [38, p. 577]), 
writes: “Such a vision of the events is confirmed by 
the implicit rhetoric in some of the sources closest in 
time to the conversion of 865 AD. A number of them 
stress the revolutionary and coercive character of the 

act. According to the Balşi inscription, Boris-Michael 
equated his own baptism with the baptism of the entire 
people given to him by God to rule. He wrote to the 
same effect to the Pope, who quoted in chapter  17 
of the ‘Responsa’: ‘You made your whole people 
receive baptism’ (Populum vestrum baptizari omnem 
feceritis)”. See [58, p. 189].
		 Photios Encyclical Letter to the patriarchs spoke 
about the conversion not only the king alone, but more 
generally about the conversion of the Bulgarians as a 
people, describing the event as “against all expectations 
(paradoxos)” [47, p. 41]. When addressing the Papacy, 
Boris-Michael supported his claims to have converted 
the country, by offering to St. Peter the arms, with 
which he had subdued the rebels ([58, p. 189]; see also 
[2, p. 63]).
	 30	This particular writing of Constantine VII 
Porphyrogenitos is titled: “Ὅσα δεῖ γίγνεσθαι τοῦ 
μεγάλου καὶ ὑψηλοῦ βασιλέως τῶν Ρομαίων μέλλοντος 
φοσσατεῦσαι” (“What should be observed when the 
Great, and High Emperor of the Romans, Goes on 
Campaign”). It is one of three military treatises found 
in the manuscript Lipsiensis Rep., 117, which also 
contains Constantine’s treatise “De Ceremoniis” and 
therefore are an addition to this work or were simply 
added to the manuscript as an appendix. The Leipzig  
manuscript is the only manuscript, which contains all 
these works in one composition. For a further study of 
this issue see ([18]; see also [33, p. 426]).
	 31	M. Mavroudi does not believe that this work is 
that of Artemidoros, we would perhaps imagine [33, 
p. 426].
	 32	According to Legenda Christiani, Ludmila 
dies on the 16th of September, on Saturday, on the first 
night vigil (in the 61 year of her life) (Kristiánova 
Legenda. 4, 75 [29, p. 39]). Here J.  Ludvíkovský 
comments: “Only two manuscripts of the Kristian 
legend speak of the death of Ludmila (T and FP) 
on the 16th of September. All the other texts of the 
Kristian legend, indicate the 15th of September as the 
time of death of saint Ludmila (XVII. Kal. Oct.). For 
the 16th  of September there is also evidence in the 
form of the mentioned Paleo-Slavic Prologue of saint 
Ludmila and the church tradition testified to from the 
12th century. Most manuscripts would then have a 
recorded mistake of their writer. The corresponding 
day for the year 920, the 16th of September, would be 
Saturday, so the murder of Ludmila would be on the 
16th of September 920. Pekař would also suggest the 
date of the 16th of September 921, which is indicated in 
the breviary of the Abatyss Kunhuta from the beginning 
of the 14th century. The age of Ludmila 61 is indicated 
also in harmony with the addition of the manuscript 
K also by the Prolog legend of St. Ludmila and the 
legend “Fuit”. She was born in 859 or 860. The birth 
of St.  Václav, is given by J. Pekař, as the year 907 



234

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

and 908, and V.  Chaloupecky suggests a date until 
the year 904”. As to datum, offered by J. Pekař, see 
the latest of his work in Svatováclavský sborník [46, 
p. 24, note  74]; as to V. Chaloupecky see [46, p. 63]. 
See also [29, p. 146].
	 33	The education and linguistic skills of Václav 
especially in the context of the other legends on this 
saint is again a source of controversy among scholars. 
But it is perhaps true that various authors of the legends 
would offer an ideological statement by claiming, that 
Václav knew Greek or Slavic or Latin.
	 34	J.  Ludvíkovský writes on this subject: 
“The Christian piety of the young Václav is described 
mostly in accord with the legend Crescente fide, being 
also in harmony at some areas with its Czech version, 
which was here as it seems, interpolated from Kristian. 
The following discussion of the conflict and blooshed 
between the Christian side of Václav and the pagan side 
of the mother is the work of Kristian, who however 
does not go into futher detail” [29, p. 146].
	 35	The Czech translation directly mentions 
“priests of God” here, but this concrete identification 
seems problematic in the Latin.
	 36	Here N. Gaul cites N.M. Kalogeras, namely 
[27, p. 145–155].

REFERENCES

	 1.	 Schopenus L. et al., eds. Annae Comnenae, 
Alexiadis Libri XV. In 2 vols. Vol. 1. Bonnae, imp. Ed. 
Weberi, 1839. L, 461 p.
	 2.	 Waitz G., ed., Annales Bertiniani. Scriptores 
Rerum Germanicarum in usum scholarum ex 
Monumentis Germaniae Historicis. Hannoverae, Imp. 
Bibliopolii Hahniani, 1883. X, 173 p.
	 3.	 Nelson J.L., ed. The Annals of St-Bertin. 
Ninth-Century Histories. Vol. 1. Manchester, New 
York, Manchester Univ. Pr., St. Martin’s Pr., 1991. 
XII, 267 p.
	 4.	 Weitz G., ed. Arnoldi Emmeramensis, 
De  Miraculis et Memoria Beati Emmerammi Libri 
Duo, Parisiis, Apud Garnies Flatres u.a., 1880, coll. 
989–1090A. (Migne J.-P., ed. Patrologiae cursus 
completus. Ser. Latina; vol. 141).
	 5.	 Arquillière H.-X. L’Augustinisme politique. 
Essai sur la formation des theories politique du Moyen 
Age. 2-e éd. Paris, Librairie philosophique J. Vrin, 
1955. 206 p.
	 6.	 Azkoul M. Sacerdotium et Imperium. 
The Constantinian Renovatio According to the Greek 
Fathers. Theological Studies, 1971, vol. 32, no. 3, 
pp. 431-464.
	 7.	 Brown G. Introduction, the Carolingian 
Renaissance. McKitterick R., ed. Carolingian Culture. 
Emulation and Innovation. Cambridge, Cambr. Univ. 
Pr., 1994, pp. 1-51.

	 8.	 Vacek F. České pověsti ve 12. století, Praha, 
Zpráva c. a ak. Reálného a vyšího gymnasia v Praze v 
Křemencové ul. (Křemencová), 1905. 28 p.
	 9.	 Vostokov A.Kh. Opisanie russkikh i 
slovenskikh rukopisey Rumyantsevskogo muzeuma 
[The Description of Russian ans Slavonian Manuscripts 
of Rumyantsev Museum]. Saint Petersburg, Typ. Imp. 
Akad. nauk, 1842. IV, 899, [3] p.
	 10.	 Jeffreys E., Jeffreys M., Scott R., eds. Chronicle 
of Malalas. Melbourne, Australian Association for 
Byzantine Studies; Sidney, Univ. of Sydney, 1986. 
XLI, 371 p.
	 11.	 Schoell R., Kroll G., Krueger P., Mommsen 
Th., eds. Corpus Iuris Civilis. In 3 vols. Vol. 3. 
Novellae. Berolini, apud Weidmannos, 1895. XXII, 
810 p.
	 12.	 Dawes E.A.S. The Alexiad of the Princess 
Anna Comnena. Routledge, Taylor & Francis, 2005. 
448 p.
	 13.	 Dujčev I. Au lendemain de la conversion 
du peuple bulgare. L’épitre de Photius, Mélanges de 
science religieuse. Lille, Univ. catholique, 1951, t. 8, 
cah. 2, pp. 211-226.
	 14.	 Dvorník F. Les Bénédictins et la christianisation 
de la Russie. L’Église et les églises, 1054–1954. Neuf 
siecles de douloureuse separation entre l’Orient et 
l’Occident. Études et travaux sur l’Unité chrétienne 
offerts à D.L. Beauduin. Chevetogne, Éd. de 
Chevetogne, 1954–1955, vol. 2, pp. 323-349.
	 15.	 Dvornik F. Byzance et la Primauté romaine. 
Paris, Éd. du Cerf, 1964. 160 p.
	 16.	 Dvornik F. The Byzantine Mission to Moravia. 
Rechcigl M., ed. Czechoslovakia: Past and Present. 
Vol. 2. Essay on the Arts and Sciences. Berlin, 
De Gruyter Mouton, 2019, pp. 1107-1222.
	 17.	 Epanagoge Aucta. Zepos J., Zepos P., eds. Jus 
Graecoromanum. In 8 vols. Vol. 6. Athens, G. Fexis, 
1931, pp. 49 (57)-216.
	 18.	 Featherstone M. Further Remarks on 
“De  Cerimoniis”. Byzantinische Zeitschrift, 2004, 
Bd. 97, Hft. 1, pp. 113-121.
	 19.	 Gaul N. Rising Elites and Institutionalization – 
Ēthos/Mores – “Debts” and Drafts. Three Concluding 
Steps towards Comparing Networks of Learning 
in Byzantium and the “Latin” West, c. 1000–1200. 
Steckel S., Gaul N., Grünbart M., eds. Networks of 
Learning. Perspectives on Scholars in Byzantine East 
and West, c. 1000–1200. Münster, LIT-Verl., 2014 
(2015), S. 235-280.
	 20.	 Geanakoplos D.J. Byzantium. Church, Society 
and Civilization seen through contemporary eyes. 
Chicago, Univ. of Chicago Pr., 1984. XXXIX, 485 p.
	 21.	 Homza M. The Role of Saint Ludmila, 
Doubravka, Saint Olga and Adelaide in the Conversions 
of Their Countries. Urbańczyk Prz., ed. Early 
Christianity in Central and East Europe, Christianity 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 235

V. Ježek. Why Should I Become a Christian? The “Kristian Legend” in the Context of Byzantine Thought

in East Central Europe and Its Relations with the 
West and the East. Warszawa, Semper, 1997, vol. 1, 
pp. 187-202.
	 22.	 Il’in N.N. Letopisnaya statya 6523 goda i jeje 
istočnik. Opyt analiza [The Annalistic Article of 6523 
and His Source. The Essay of Analysis]. Moscow, Izd. 
AN SSSR, 1957. 210 p.
	 23.	 Dindorfii L., ed. Ioannis Malalae Chronographia. 
Bonnae, imp. Ed. Weberi, 1831. LXXVII, 799 p.
	 24.	 Thurn H., ed. Ioannis Scylitzae Synopsis 
Historiarum. Berlin, De Gruyter, 1973. LVI, 579 p.
	 25.	 Jakobson R. The Kernel of Comparative 
Slavic Literature. Harvard Slavic Studies, 1953, vol. 1, 
pp. 1-71.
	 26.	 Wortley J., Cheynet J.-Cl., Flusin B., eds. John 
Skylitzes. A Synopsis of Byzantine History, 811–1057. 
Cambridge, Cambr. Univ. Pr., 2010. XXXIV, 491 p.
	 27.	 Kalogeras N.M. Byzantine Childhood 
Education and Its Social Role from the Sixth Century 
until the End of Iconoclasm. Ann Arbor, Mich., Univ. 
of Chicago, Department of History, U MI Dissertation 
service, 2000. 285 p.
	 28.	 Karbusický V. Báje, mýty, dějiny. Nejstarší 
české pověsti v kontextu evropské kultury. Praha, Mladá 
Fronta, 1995. 312 p.
	 29.	 Ludvíkovský J., ed. Legenda Christiani. Vita 
et Passio Sancti Wenceslai et Sancte Ludmile ave 
eius, Kristiánova Legenda. Život a Umučení Svatého 
Václava a jeho Báby Svaté Ludmily. Praha, Vyšehrad, 
1978. 164, [4] p., 16 pl.
	 30.	 Leonis, Romanorum imp. Tactica. Leonis, 
Romanorum imp. augusti, cognomine Sapientis, 
Opera. Parisiis, Apud Garnies Flatres u.a., 1863, 
cols. 669–1093. (Migne J.-P., ed. Patrologiae cursus 
completus. Ser. Graeca, vol. 107).
	 31.	 Lesyuchevskiy V.I. Vyšgorodskiy kult Borisa 
i Gleba v pamyatnikakh iskusstva [Vyshhorod Cult of 
Boris and Gleb in Monuments of the Art]. Sovetskaya 
archeologiya [The Soviet Archaeology], 1946, vol. 8, 
pp. 225-247.
	 32.	 Martyn J.R.C., ed. The Letters of Gregory the 
Great. In 3 vols. Vol. 2. Toronto, Pontifical Institute of 
Mediaeval Studies, 2004. X, 323–712 p.
	 33.	 Mavroudi M. A Byzantine Book on Dream 
Interpretation, the Oneirocriticon of Achmet and Its 
Arabic Sources. Leiden, E.J. Brill, 2002. XI, 524 p.
	 34.	 Reinsch D.R. ,  ed.  Michael is  Psel l i 
Chronographia. Bd. 1. Einleitung und Text. Berlin, 
De Gruyter, 2014. XLIX, 540 p.
	 35.	 Kaldellis A., ed. Michaeli Pselli Encomium 
to His Mother. Kaldellis A., ed. Mothers and Sons, 
Fathers and Daughters. The Byzantine Family of 
Michael Psellos. Notre Dame, Ind., Univ. of Notre 
Dame Pr., 2006, pp. 51-109.
	 36.	 Moesch S. Augustine and the Art of Ruling in 
the Carolingian Imperial Period. Political Dicource 

in Alcuin of York and Hincmar of Rheims. London, 
Routledge, 2020. 245 p.
	 37.	 Kaldellis A. et al., eds. Mothers and Sons, 
Fathers and Daughters. The Byzantine Family of 
Michael Psellos. Notre Dame, Ind., Univ. of Notre 
Dame Pr., 2006. X, 210 p.
	 38.	 Perels E., ed. Nicolai I. Papae Epistolae. 
Dümmler E., ed. Monumenta Germaniae Historica. 
Epistolarum tomus VI, Karolini aevi IV. Berlin, Apud 
Weidmannos, 1925, pp. 257-690.
	 39.	 Nicolai Papae I Epistolae et Decreta. Ordine 
Chronologico Digesta. Nicolai I Pontificis Romani 
Epistolae et Decreta. Parisiis, Apud Garnies Flatres 
u.a., 1880, cols. 769–1212. (Migne J. P., ed. Patrologiae 
cursus completus. Ser. Latina; vol. 119).
	 40.	 Nikoľskiy N.K. Legenda mantuanskogo 
episkopa Gumpoľda o Sv. Vyačeslave Češskom v 
slavyano-russkom perelozhenii [The Legend of 
Mantuan Bishop Gumbold about St. Vyacheslav 
Czech]. Saint Petersburg, Typ. M.A. Alexandrova, 
1909. [2], LI, 99 p.
	 41.	 Nótári T. De Conversione Bulgarorum  – 
On the Legal Background of the Conflict between Rome 
and Byzantium. Zbornik Radova Pravnog fakulteta u 
Novom Sadu, 2009, kn. 43, no. 1, pp. 445-461.
	 42.	 Nótári T. Some Remarks on the Responsa 
Nicolae Papae I, ad Consulta Bulgarorum. Acta 
Universitatis Sapientiae, Legal Studies, 2015, no. 4 (1), 
pp. 47-63.
	 43.	 Miller D.J.D., Sarris P., eds. The Novels of 
Justinian, a Complete Annotated English Translation. 
In 2 vols. Cambridge, Cambr. Univ. Pr., 2018, vol. 1. 
XIII, 493 p.
	 44.	 Papaconstantinou A. Historiography, 
Hagiography and the Making of the Coptic “Church 
of the Martyrs” in Early Islamic Egypt. Dumbarton 
Oaks Papers, 2006, vol. 60, pp. 65-86.
	 45.	 Pekař J. Nejstarší kronika česká. Vnitříní 
kritika práce Krístiánovy. Český časopis historický, 
1902, vol. 8, pp. 385-481.
	 46.	 Pekař J. Svatý Václav. Chaloupecký V., ed. 
Svatováclavský sborník. Na  památku 1000. Výročí 
smrti knížete Václava Svatého. Díl. 1, Kníže Václav 
Svatý a jeho doba. Praha, Národní výbor pro oslavu 
svatováclavského tisíciletí, 1934, pp. 9-101.
	 47.	 Laourdos B., Westerink L.G., eds. Photii 
Epistulae et Amphilochia. In 6 vols. Vol. 1. Epistolarum 
pars prima. Leipzig, B.G. Teubner Verlagsgesellschaft, 
1983. XXVI, 197 p.
	 48.	 Photii, patr. Const. Epistolarum Liber Tres. 
Photii, Const. patr., Opera omnia. Parisiis, Apud Garnies 
Flatres u.a., 1900, col. 585–990(998). (Migne J.-P., ed. 
Patrologiae cursus completus. Ser. Graeca; vol. 102).
	 49.	 The Responses of Pope Nicholas I to the 
Questions of the Bulgars, A.D. 866 (Letter 99). 
North W.L., ed. Medieval Sourcebook. URL: https://



236

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

sourcebooks.fordham.edu/basis/866nicholas-bulgar.
asp (accessed 1 October 2022).
	 50.	 Rogov A.I. Slovanské legendy z doby vzniku 
českého státu a jejich osudy na Rusi. Staroslověnské 
Legendy českého původu. Praha, Vyšehrad, 1976, 
pp. 11-53.
	 51.	 Saggau E.H. The Byzantine Influence on Early 
Slavic Passion-Bearing Saints. Hiperboreea, 2021, 
vol. 8, no. 2, pp. 184-203.
	 52.	 Santo M., dal. Gregory the Great, the 
Empire and the Emperor. Neil B., Santo M., dal, eds. 
A Companion to Gregory the Great. Leiden, E.J. Brill, 
2013, pp. 57-81.
	 53.	 Speck P. Die Kaiserliche Universität von 
Konstantinopel. Präzisierungen zur Frage des höheren 
Schulwesens in Byzanz im 9. and 10. Jahrhundert. 
München, Beck, 1974. XII, 120 S.
	 54.	 Spinka M.A. History of Christianity in the 
Balkans. A Study in the Spread of Byzantine Culture 
among the Slavs. Chicago, American Society of Church 
History, 1933. III, 202 p.
	 55.	 Spinka M., Downey G. Chronicle of John 
Malalas, Books VIII–XVIII. Chicago, University of 
Chicago, 1940. VI, 150 p.
	 56.	 Stejskal F. Svatý Václav. Jeho život a úcta. 
Praha, Dědictví Sv. Jana Nepomuckého, 1925. III, 
246 p.
	 57.	 Chaloupecký V. et al., eds. Svatováclavský 
sborník. Na památku 1000. Výročí smrti knížete 

Václava Svatého. Díl. 2, sv. 2. Prameny X. století. 
Legendy kristiánovy o svatém Václavu a svaté Ludmile. 
Praha, Vyd. Národní výbor pro oslavu svatováclavského 
tisíciletí, 1939. 638 p.
	 58.	 Todorov B.A. Coercion and Reconciliation. 
The Roman Mission of 866/7 and the Internal 
Conflicts in Bulgaria. Stepanov T., Kazakov G., eds. 
Medieval Christianitas, Different Regions, “Faces”, 
Approaches. Sofia, Mediaevalia Christiana, 2010, 
vol. 3, pp. 181-202.
	 59.	 Turek R. Kosmas a český pravěk. Časopis 
Musea Království českého. Praha, Národní Muzeum, 
1947, díl. 116, pp. 38-57.
	 60.	 Chaloupecký V. Na úsvitu křesťanství, z naší 
literární tvorby doby románské v století IX–XIII. Praha, 
Evropský literární klub, 1942. 292, [9] p.
	 61.	 Konzal V., ed. Čtyřic et Homilií Řehoře 
Velikého na evangelia: v českocírkevněslovanském 
překladu. Díl 1. Praha, Slovanský ústav AV, ČR, 
Euroslavica, 2005. VI, 681 p.
	 62.	 Konzal V., ed. Čtyřic et Homilií Řehoře 
Velikého na evangelia: v českocírkevněslovanském 
překladu. Díl 2. Praha, Slovanský ústav AV, ČR; 
Euroslavica, 2006. XL, 684–1387, [53] p.
	 63.	 Urbánek R. Legenda tak zvaná Kristiána 
ve vývoji předhusitských legend Ludmilských i 
Václavských a její autor. Díl 1, část. 3. Praha, 
Nákladem české akademie věd a umění, 1947. 
216 p.

Information About the Author
Václav Ježek, Senior Lecturer in Byzantine Theology and History, Faculty of Orthodox Theology, 

University of Prešov, Masarykova St, 15, 08101 Prešov, Slovakia, vaclavjezek111@gmail.com,  
https://orcid.org/0000-0001-9521-7963

Информация об авторе

Вацлав Йежек, старший лектор по византийскому богословию и истории, Факультет право-
славного богословия, Прешовский университет, ул. Масарикова, 15, 08101 г. Прешов, Словакия, 
vaclavjezek111@gmail.com, https://orcid.org/0000-0001-9521-7963




 Ш

ир
ин

ян
 М

.Э
.С

., 
20

22

237 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.15

UDC 27-242	 Submitted: 01.07.2021
LBC 86.37-21	 Accepted: 08.11.2021

THE ORDER OF THE BOOKS IN SOLOMON’S TRIPARTITE  
ACCORDING TO EARLY CHRISTIAN, EARLY BYZANTINE  

AND MEDIEVAL ARMENIAN INTERPRETERS
Manea Erna S. Shirinian

Matenadaran – Research Institute of Ancient Manuscripts named after M. Mashtots,  
Yerevan, Armenia

Аbstract. Introduction. Traditionally, several books of the OT are ascribed to King Solomon, but, according 
to Jewish tradition, he wrote only three biblical books, viz.: Proverbs, Ecclesiastes and Song of Songs. According to 
early Christian, early Byzantine and medieval Armenian interpreters, this order of books in the Solomon trilogy is not 
accidental. Although in the Christian tradition, this order of books has been attested already from the first centuries, 
nevertheless, today there are discrepancies and not only about the order of the books in question. Each of these books 
brings forth a certain semantic and symbolic meaning. They are connected with each other, being, as they were, 
“steps of the stairs” on the way to knowledge, not to mention the fact that each of these books occupies its worthy 
place in the treasury of human thought. Methods and materials. These circumstances make the appeal to questions 
related to Solomon’s tripartite, which are worthy of research using a method of a comparative analysis of various 
sources. Such a conviction is supported by new data concerning the issues under discussion provided by Armenian 
sources. Among these testimonies аn important role will be assigned to the use of unpublished yet manuscripts on 
the topic. A special place is occupied by the codex, which contains an Armenian medieval isagogical collection of 
the late 12th – early 13th centuries. Analysis. It was compiled by the abbot of the Sanahin monastery Grigor, son of 
Abas, and is known under the provisional name Book of Causes. The full title of the book is attested only in one 
manuscript – the most important and earliest from all that have reached us, stored in the Mashtots’ Matenadaran 
under the number 1879. This medieval textbook includes isagogical questions or prolegomena (presented in 
Armenian manuscripts under different names, mainly “cause”, “beginning” – hence the Book of Causes) to the all 
canonical books of the Bible and to the so-called “subtle” writings. The “subtle writings” are certain works that 
include the writings of both “external” (in relation to Christianity) as well Christian (mainly – “church fathers”) 
authors. Being of a philosophical and religious character they serve sort of a connecting link, and not only between 
the OT and the NT. The “subtle writings” were irreplaceable when using philosophical ideas to prove or refute one 
or another dogmatic position or postulate. As far as can be judged today, this title of certain works has survived only 
in Armenian; there is no doubt, however, that it had its prototype, at least in the Greek tradition. From the above it 
follows that the Book of Causes is significant also by the fact that it contains mainly Armenian translations of the 
introductions to the Bible commentaries of the Church Fathers. Along with them, the Armenian original prolegomena 
to interpretations are presented here as well. In this manual, there are several prolegomena related to Solomon’s 
trilogy. Results. These chapters not only confirm the data of early Christian and early Byzantine authors, but also 
provide some interesting evidence that has not come down to us from other sources (as far as I know). I hope that 
suggested here analysis of Armenian sources, especially the testimonies from the unpublished isagogical textbook 
called the Book of Causes will contribute to the international knowledge concerning the discussed questions.

Key words: the order of the books in Solomon’s tripartite, early Christian and early Byzantine authors, 
medieval Armenian exegesis, the Book of Causes, prolegomena.

Citation. Shirinian M.E.S. The Order of the Books in Solomon’s Tripartite According to Early Christian, 
Early Byzantine and Medieval Armenian Interpreters. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. 
Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science journal of Volgograd State University. 
History. Area Studies. International Relations], 2022, vol. 27, no. 6, pp. 237-254. (in Russian). DOI: https://doi.
org/10.15688/jvolsu4.2022.6.15



238

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

УДК 27-242	 Дата поступления статьи: 01.07.2021
ББК 86.37-21	 Дата принятия статьи: 08.11.2021

ПОРЯДОК КНИГ СОЛОМОНОВОЙ ТРИПАРТИТЫ  
СОГЛАСНО РАННЕХРИСТИАНСКИМ, РАННЕВИЗАНТИЙСКИМ  

И СРЕДНЕВЕКОВЫМ АРМЯНСКИМ ТОЛКОВАТЕЛЯМ
Манеа Эрна Сергеевна Ширинян

Матенадаран – Научно-исследовательский институт древних рукописей им. М. Маштоца,  
г. Ереван, Армения

Аннотация. Введение. Среди книг Ветхого Завета, приписываемых царю Соломону, особняком стоят 
три: Притчи, Екклесиаст и Песнь Песней. Согласно раннехристианским, ранневизантийским и средневековым 
армянским интерпретаторам, такой порядок в трилогии Соломона неслучаен. Несмотря на то что в христи-
анской традиции он засвидетельствован уже с первых веков, сегодня встречаются разночтения – и не только 
по поводу порядка названных книг. Каждая из этих книг несет определенную смысловую и символическую 
нагрузку; они связаны друг с другом, являясь как бы «ступенями лестницы» на пути к познанию, не говоря 
уже о том, что каждая из этих книг занимает свое достойное место в сокровищнице человеческой мысли. 
Методы и материалы. Эти обстоятельства делают обращение к вопросам, связанным с трипартитой Соло-
мона, актуальным. Подобное убеждение подкрепляется и новыми фактами, предоставляемыми армянскими 
источниками. Среди этих свидетельств особое место занимает пока еще неопубликованный средневековый 
древнеармянский сборник по исагогике конца XII – начала XIII века. Анализ. Он был составлен настоятелем 
монастыря Санаин Григором, сыном Абаса, и известен под условным названием Книга причин. Полное наи-
менование труда засвидетельствовано только в одной рукописи – самой важной и ранней из всех дошедших 
до нас, хранящейся в Матенадаране им. М. Маштоца под номером 1879. Это заглавие дает ответы, но в то же 
время ставит много вопросов. Фактически здесь мы имеем дело со средневековым пособием, включающим 
исагогические вопросы, или пролегомены, ко всем каноническим книгам Священного Писания и так назы-
ваемым тонким письменам. Эти пролегомены были необходимы до толкования или объяснения текстов; они 
представлены в армянских рукописях под разными названиями, в основном «причина», «начало» – отсюда 
и Книга причин. «Тонкие письмена» – это определенные произведния, включающие сочинения как «внеш-
них» (по отношению к христианству), так и христианских (в основном отцов и учителей церкви) авторов. 
Они имеют философско-религиозный характер и являются как бы связующим звеном – и не только между 
ВЗ и НЗ. «Тонкие письмена» были незаменимы при использовании философских идей для доказательства 
или опровержения того или иного догматического положения, постулата. Насколько можно судить сегодня, 
это название определенных произведений сохранилось только на армянском языке; несомненно, однако, что 
оно имело свой прототип, по крайней мере в греческой традиции. Результаты. Из вышесказанного следует, 
что Книга причин значима и тем, что она содержит в основном армянские переводы введений к коммен-
тариям Библии отцов церкви; наряду с ними здесь представлены и армянские оригинальные пролегомены 
к толкованиям. В этом пособии насчитывается несколько пролегомен, относящихся к рассматриваемой в 
статье трилогии Соломона. Эти главы не только подтверждают данные раннехристианских и ранневизан-
тийских авторов, но и сообщают некоторые интересные сведения, не дошедшие до нас в других источниках 
(насколько это известно мне). Думается, что предложенный здесь анализ армянских источников, особенно 
свидетельств из неопубликованного исагогического учебника под названием Книга причин, может внести 
определенный вклад в дело исследования обсуждаемых вопросов.

Ключевые слова: порядок книг Соломоновой трипартиты, раннехристианские и ранневизантийские 
авторы, средневековая армянская экзегеза, Книга причин, пролегомены.

Цитирование. Ширинян М. Э. С. Порядок книг Соломоновой трипартиты согласно раннехристиан-
ским, ранневизантийским и средневековым армянским толкователям // Вестник Волгоградского государ-
ственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. – 2022. – Т. 27, 
№ 6. – С. 237–254. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.15



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 239

М.Э.С. Ширинян. Порядок книг Соломоновой трипартиты

Введение. Притчи, Екклесиаст, Песнь 
Песней, приписываемые авторству царя Со-
ломона и входящие в так называемую Соло-
монову трипартиту, в таком порядке не только 
отображают ветхозаветный канон книг, но и 
имеют определенную смысловую и символи-
ческую нагрузку, причем не одну. Эти книги 
объединены в трилогию не только из-за их ав-
торства, но и ввиду того, что они являют как бы 
суть древней израильской мудрости. В Ветхом 
Завете Соломон представен как мудрейший из 
людей древних времен. Достаточно привести 
отрывок из 3 Царств 4:32–34, где превозносит-
ся ученость и мудрость Соломона и он пред-
стает не только как сочинитель пословиц и 
песен, но и как автор энциклопедических сочи-
нений о растениях, животных, птицах, репти-
лиях и рыбах. Каждая из трех перечисленных 
книг начинается с утверждающей атрибуции 
Соломону. Притчи начинаются: «Притчи Со-
ломона, сына Давида, царя Израиля». Еккле-
сиаст открывается словами: «Учителя, сына 
Давида, царя Иерусалима», а третья книга 
начинается со слов: «Песнь Песней принад-
лежит Соломону». По еврейской традиции ему 
приписываются только эти библейские книги, 
но традиционно царь Соломон считается и ав-
тором книг «Премудрость Соломона» (некано-
ническая для одних и второканоническая для 
других церквей) и апокрифических сочинений 
«Псалмы Соломона» и «Оды Соломона».

Комментарии на указанные три книги 
или отдельно на каждую из них имеются у 
многих раннехристианских и ранневизантий-
ских авторов, таких как Ориген, Ипполит Рим-
ский, Исидор Пелусиот, Иероним, Амвросий 
Медиоланский, Афанасий, Григорий Нисский, 
Епифаний Кипрский, Киприан Карфагенский, 
Феодорит Кирский, Кирилл Александрийский, 
Иоанн Дамаскин и др. Все они, интерпрети-
руя три книги Соломона в рамках традиции 
христианской экзегезы, считают их канони-
ческими и полезнейшими для христианского 
учения. Однако среди христианских авторов 
были и подвергшие сомнению каноничность 
некоторых из них: например, Феодор Мопсуе-
стийский, толковавший Песнь Песней в бук-
вальном смысле, то есть как любовную песнь, 
был против ее включения в состав Писания.

Многие из этих комментариев дошли 
до нас в отрывках или в переводе, есть и 

утраченные толкования, как, например, труд 
Киприана Карфагенского. Наиболее полными 
являются комментарии Григория Нисского 
и Феодорита Кирского. Эти два толкования 
имеют общий источник  – труд Оригена, но 
они кардинально различны, ибо один из них 
выполнен представителем Александрийской 
школы, а значит, в нем преобладает аллего-
ризм, другое же толкование намного менее 
философично, ибо Феодорит, следовавший 
методу буквального понимания Библии, 
характерной для Антиохийской школы, мог 
себе позволить лишь перенять оригеновский 
иносказательный метод.

Ориген, собственно, был первым хри-
стианским толкователем, объединившим 
исследуемые книги Соломона в трилогию. 
Возможно, в этом он следовал иудейской 
традиции, но несомненно то, что он привнес 
много аллегоризма, символизма и мистицизма 
в интерпретацию этой трипартиты.

Почти все перечисленные авторы под-
черкивают в своих трудах глубокое симво-
лическое значение числа три: деление души 
на три части (Платоновская трехчастность 
души и Аристотелевская теория о трех видах 
души), трехчастная структура земной скинии 
(земля, море и небо), три времени (прошлое, 
настоящее и будущее), три возраста жизни 
(младенчество, юность и старость), три формы 
богопознания («простые» верующие, «про-
двинутые» и «совершенные», или «телесные», 
«душевные» и «духовные» христиане [3, с. 12, 
22]), три ступени учения, или трехчастное 
деление философии (ифика, физика и логика), 
три смысла Писания, три рода знания, три сту-
пени христианского совершенства, три группы 
верующих и т. д. Трихотомное деление более 
всего было присуще первому христианскому 
экзегету Оригену, что хорошо охарактеризо-
вано О.Е. Нестеровой:

«В своих собственных теоретических по-
строениях он отдавал предпочтение трехчлен-
ным конструкциям, что для него существенно 
облегчало задачу приведения к общему зна-
менателю конкретных моделей с подобной 
структурой. При этом в качестве материнской 
парадигмы, задающей характер элементов, 
не просто объединенных в триады, но подчи-
няющихся определенному иерархическому по-
рядку, у него выступала последовательность: 



240

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

тело – душа – дух (или: телесное – душевное – 
духовное)»1 [3, с. 21].

Сегодня, однако, трилогия Соломона 
часто трактуется иначе даже некоторыми хри-
стианскими комментаторами. Целью данной 
статьи является обсудить ранние толкования 
книг Соломона и показать, что они имеют 
рецепцию и в других традициях, не только 
подтверждающую ее, но и предоставляющую 
новые сведения. В основном это армянские 
источники  – как переводные, так и ориги-
нальные.

Методы. Достичь этой цели в первую 
очередь поможет компаративное сличение гре-
ческих и армянских источников, касающихся 
обсуждаемых вопросов, с использованием 
историко-литературного критического метода. 
Вследствие того, что в рамках одной статьи 
невозможно объять данные всех источников, 
обращение к ним будет выборочным. Не-
маловажную роль сыграет и использование 
неопубликованного рукописного материала по 
теме. В частности, в армянских рукописях со-
хранилось средневековое пособие по исагоги-
ке, известное под условным названием Книга 
причин 2. Самая древняя и важная из дошедших 
до нас рукописей этого произведения хранится 
в Матенадаране им. М. Маштоца под номером 
1879. Полное наименование труда засвидетель-
ствовано только в этой рукописи: «Պատճառ 
լայն եւ նուրբ գրեանց, առեալ ի Հարցն սրբոց 
եւ ի վարդապետաց, եւ ի մի հաւաքեալ, եւ 
հոգացեալ մեծ րաբունապետին Գրիգորի` 
որդ{*ւ}ոյ Աբասայ» [35, թ. 3ա] («Причины 
“широких” и “тонких” письмен, взятых из 
(произведений. – Э. М. Ш.) св. отцов и вар-
дапетов (докторов.  – Э. М. Ш.), собранных 
вместе и обработанных (отредактирован-
ных. – Э. М. Ш.) усердием великого рабуна-
пета (учителя.  – Э.  М.  Ш.) Григория, сына 
Абаса»). Длинное, но весьма ценное назва-
ние предоставляет обширный материал для 
осмысления содержания, жанра, авторства и 
редактирования источников, которые будут 
проанализированы ниже. Рукопись содержит 
три пространные пролегомены, касающие-
ся трилогии Соломона, причем некоторые 
сведения отсутствуют в греческих или ла-
тинских источниках (насколько это известно 
мне). Например, история о спасении трех 
книг Соломона, сравнение их со ступеньками 

лестницы. Данные по исследуемым вопросам, 
связанным с этой трипартитой, публикуются 
здесь впервые.

Анализ. Раннехристианские и ранневи-
зантийские авторы о трилогии Соломона. 
Многие из указанных выше значений числа 
три отображены в комментариях к трилогии 
Соломона, порядок книг в которой, как было 
отмечено, неслучаен. Об этом в первую оче-
редь свидетельствуют высказывания Оригена в 
его пространном (состоявшем из десяти книг) 
толковании на Песнь Песней (245–247 гг.) и в 
гомилиях на эту же книгу (239–242 гг.). От его 
первого труда до нас дошла лишь половина, 
и то в переводе на латинский, выполненном 
Руфином в начале V в.; его гомилии сохрани-
лись и в латинском переводе, осуществленном 
Иеронимом Стридонским (383 г.) [7, с. 6–50]. 
Вряд ли случайно, что объяснения по поводу 
интересующих нас вопросов о трех книгах 
Соломона и их особенностях даны именно 
в комментариях на Песнь Песней. Эта книга, 
являющаяся третьей по счету в трипартите и 
остающаяся одним из наиболее мистических 
произведений в христианской традиции, тре-
бует высшей степени аллегорической интер-
претации, чтобы иметь место в христианской 
Библии. Согласно Оригену, Песнь Песней не 
может быть предназначена для молодых и 
нечистых душой. В своем «Прологе» к этому 
труду Ориген останавливается на значении и 
месте Песни Песней в трилогии Соломона и, 
анализируя ее символику, употребляет в основ-
ном троичные формулы. Например, разбирая 
порядок Соломоновых книг, Ориген сравни-
вает их с тремя возрастами человека: Прит-
чи  – младенчество, Екклесиаст  – юность и 
Песнь Песней – старость. Это сравнение станет 
общим местом для последующих толкователей 
и с небольшими корректировками (Притчи – 
для юного возраста, Екклесиаст – для зрелого 
возраста, Песнь Песней  – для совершенного 
и преклонного возраста) почти все коммен-
таторы трилогии будут повторять ее. Причем 
представленная здесь возрастная символика 
связывается и с возрастом автора этих книг, 
то есть Притчи, имеющие обучающий харак-
тер, были написаны Соломоном в молодости, 
Екклесиаст, полный мудрого созерцания и 
разочарований – в зрелости, а Песнь Песней – в 
старческом возрасте 3. О такой символике три-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 241

М.Э.С. Ширинян. Порядок книг Соломоновой трипартиты

логии говорят и другие комментаторы. Исидор 
Пелусиот, например, в одном из своих писем, 
посвященном этим трем книгам, пишет:

«Поскольку желал ты знать о порядке 
трех Соломоновых книг, то знай, что одна учит 
нравственной добродетели, другая показывает 
суетность труда увлекающихся житейским, а 
последняя – любовь к Божественному в душе, 
обученной сказанному выше. Посему и рас-
положены книги сии одна на первом, другая 
на втором и последняя на третьем месте. 
Кто,  став учеником приточника, преуспел в 
нравственности, тот, приступая к Песни Пес-
ней, не поползнется уже в любовь плотскую 
и обычную, но воспарит к Пречистому и Бо-
жественному Жениху, Который соделывает 
блаженными уязвленных к Нему любовью. 
Посему советую молодым людям касаться 
третьего писания не прежде, чем преуспев уже 
в двух первых. Ибо и по таинственным уставам 
непристойно, лучше же сказать, безрассудно 
проникать во святилища недостойным еще и 
преддверий. Как в ветхозаветном храме внеш-
ний двор доступен был всем, а внутреннее 
Святое, окруженное преградами и доступное 
некоторым, недоступно было неосвященным 
и нечистым, во внутренность же Святого и во 
Святая Святых не дозволялось входить даже 
имевшим безукоризненную жизнь, кроме 
одного архиерея, как освятившего себя на это и 
сложившего с себя всякую смертную скверну, 
так и молодым людям надлежит вести себя и 
в отношении сих книг. Сперва им надлежит 
украситься доблестью нравов и тогда уже 
касаться недоступного многим. Ибо если те, 
которые должны оставаться вне ограды, не 
будучи посвящены, безрассудно с усилием 
приступят к божественному тайнодействию, 
то понесут крайнее наказание» [6, 2–3].

Григорий Нисский, обращаясь к этому же 
вопросу в своем толковании на Песнь Песней 
и отмечая, что, подобно телесной, духовная 
жизнь тоже имеет свой возраст и что каждому 
из них соответствуют разные виды деятельно-
сти, «потому что младенец не занимается де-
лами совершенных и совершенного не берет к 
себе на руки кормилица», связывает все сказан-
ное с книгами Соломона следующим образом:

«Как в жизни по плоти не всякий возраст 
вмещает все естественные деятельности и 
при самых разностях возрастов не одинаково 

проходит у нас жизнь, но всякому времени 
возраста полезно и сообразно что-либо свое: 
так и в душе можно видеть некоторое сходство 
с телесными возрастами, по которым сыски-
ваются некоторый порядок и последователь-
ность, руководящие человека к жизни добро-
детельной. Посему-то иначе обучает Притча, 
и иначе беседует Екклесиаст, любомудрие же 
Песни песней высокими учениями превос-
ходит и Притчи, и Екклесиаста. Ибо учение, 
преподаваемое в Притчах, обращает речь еще 
к младенчествующему, соразмерно с возрас-
том соображая слова» [1, 1:1–1, ср. 18, XXI].

Пожалуй, самой характерной символи-
кой как для Оригена, так и для последующих 
авторов является сравнение, а зачастую даже 
противопоставление «телесного» (или «плот-
ского»), душевного и «духовного». Прежде 
всего, это отражено в знаменитой оригенов-
ской концепции о трех смыслах Писания:

«Таким образом, как человек состоит из 
тела, души и духа, точно так же и Писание, 
данное Богом для спасения людей, состоит из 
тела, души и духа» [4, 4.2.11; 23, IV.2.4].

Ясно, что здесь отображено толкование 
на группу стихов посланий апостола Павла 
к Коринфянам, где обсуждаются вопросы о 
«плотских», «душевных» и «духовных» телах, 
и кажется, что наиболее четкое толкование об 
этих реалиях находим у Исидора Пелусиота. 
Обращаясь к стихам 1 Кор. 2:14–14, он пишет 
следующее: 

«Духовными, премудрый, называет Апо-
стол Павел украшенных духовным дарованием 
и не только восшедших выше естества, но и 
при помощи веры переступивших естествен-
ную последовательность умозаключений. 
Из числа таковых был и сам св. Павел, и те, 
которым он писал: вы несте во плоти, но в 
дусе, понеже Дух Божий живет в вас (Рим. 8:9). 
Душевными же, о которых написано: душев-
ни, духа не имуще (Иуд. 1:19), – называет он 
тех, которые опираются больше на умствова-
ния, умозаключения и разглагольствования и 
через них думают найти то, что справедливо и 
полезно. Таковы еллинские мудрецы.

А плотскими Апостол именует препо-
бежденных плотскими страстями, называя их 
так по тому, что в них более сильно. Таковы 
все законопреступные, нечистые, неистов-
ствующие от похотливости. Если и духовный 



242

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

имеет тело и душу, и душевный имеет тело, и 
плотской имеет душу, то каждый называется 
по тому, что в нем преобладает. Как тело, хотя 
содержит в себе и другие стихии, но именуется 
земным, потому что в большей мере содержит 
в себе землю, так и в них превозмогло имя, 
взятое от преобладающего» [5, 1–2].

«Плотское», «душевное» и «духовное» 
занимает особое место и у Григория Нисского, 
который зачастую привносит свои параллели. 
Так, в «Жизни Моисея» на примере самого про-
рока он говорит о трех стадиях духовного вос-
хождения от невежества (1) к духовному оза-
рению (2) и, наконец, к вершине мистического 
созерцания и соединения с непостигаемым 
Богом (3) [33, p. 522, ср. 18, XXXIV–XXXV]. 
Обращение и противопоставление плотского 
и духовного в Прологе к Песни Песней тоже 
достойно особого внимания, ибо «плотское» 
здесь символизирует буквальный метод толко-
вания – как мне кажется, Антиохийскую шко-
лу, а «духовное» – иносказательный, то есть 
Александрийскую школу 4.

С присущей ему склонностью к трихо-
томии Ориген предлагает еще один триптих, 
соответствие трилогии Соломоновых произ-
ведений трем каноническим частям филосо-
фии: Притчи – этике, Екклесиаст – физике, 
а Песнь Песней – эпоптике (метафизике) [13, 
prol. ch. 3.1.]. Позже эту же мысль повторяют 
Иероним Стридонский и Амвросий Медио-
ланский. Последний даже говорит об этом не 
единожды, например:

«Все Божественные Писания суть либо 
физические, либо мистические, либо мораль-
ные: физические в Бытии, где излагается, как 
были сотворены небо, моря и земли и каким об-
разом был устроен сей мир: мистические в Ле-
вите, где описывается таинство священническо-
го служения; моральные во Второзаконии, где 
человека научают жить по заповеди Закона»5.

Я. Мансфельд, анализируя именно это 
место из толкования Оригена к Песни Песней, 
говорит о наличии в нем так называемой иса-
гогической схемы, употребляемой поздненео-
платоническими комментаторами Аристотеля 
[21, p. 10; 22, p. 113; 32]. Он справедливо от-
мечает, что это четкое отображение одного из 
вопросов, компонентов, составляющих исаго-
гическую схему, а именно очередности (τάξις 
или ordo lecturae) [21, p. 13]. Более того, уче-

ный отмечает наличие и других исагогических 
вопросов, обнаруженных независимо друг от 
друга Б. Нойшафером и И. Адо в этом же тол-
ковании. В этих вопросах анализируются: цель 
(ὁ σκοπός) или причина (ἡ αἰτία) написания 
данного труда; предназначение (то есть какому 
читателю адресуется он); порядок (τάξις или 
ordo lecturae), то  есть в какой очередности 
расположен материал); название (ἡ αἰτία τῆς 
ἐπιγραφῆς, attitulatio), то  есть причина, объ-
яснение данного заглавия [21, p. 11–12].

Будучи первым христианским экзегетом, 
создавшим мощнейшую «кухню», в которой 
были задействованы всевозможные инструмен-
ты для приготовления вкуснейшего лакомства 
под названием экзегетический метод Оригена, 
или первая библейская критика, он фактически 
стал первым и в приспособлении исагогиче-
ской схемы к Писанию. К этим инструментам 
можно отнести создание синоптических сво-
дов текстов Ветхого Завета (Экзапла, Тетрапла 
и т. д.), использование в них засвидетельство-
ванных до него текстов и переводов, еврейский 
текст без огласовки и с огласовкой (то  есть 
в греческой транслитерации), применение 
редакторского аппарата (возможно, являюще-
гося прототипом современного критического 
аппарата), употребление небуквенных симво-
лов, таких как обел и астериск, введенных в 
оборот древнегреческими александрийскими 
филологами  – Зенодотом Эфесским и, со-
ответственно, Аристофаном Византийским. 
Здесь просматривается и огромное влияние 
Александрийской первой школы, благодаря 
которой филология стала наукой и тексто-
логии начали уделять огромное внимание.

Возвращаясь к исагогической схеме, сле-
дует сказать, что она состояла из пролегомен, 
или вводных текстов, глав, предваряющих 
экзегезу; возможно, их можно назвать даже 
паратекстами. Они имели пропедевтический 
характер и касались вопросов авторства, 
датировки, причин (цели) написания, пред-
назначения, пользы, места написания и места 
расположения (очередности), названия, под-
линности, языка и стиля, источников и т.  д. 
Часто они затрагивали и проблемы канона, 
литературного единства и взаимоотношений 
священных текстов. Интересно, что специали-
сты обычно говорят лишь об Оригене и Прокле 
как о христианских авторах, использующих 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 243

М.Э.С. Ширинян. Порядок книг Соломоновой трипартиты

такую исагогическую систему. Однако есть 
сведения, доказывающие, что этой схемой 
пользовались многие другие христианские ав-
торы и что она часто встречается в библейской 
экзегезе. Такой материал предоставляют нам 
армянские источники 6.

Армянские толкователи. В армянской 
традиции существуют как переводные (пол-
ные или фрагментарные) комментарии к рас-
сматриваемой трилогии Соломона: к Песни 
Песней Ипполита [41, թ. 334ա–341բ], Оригена 
[38, թ. 350ա–365բ] 7, Григория Нисского [37, 
թ. 1ա–240բ], толкование на книгу Екклеси-
аст Григория Нисского [36, թ. 1ա–40բ], так 
и оригинальные толкования этих книг: Гри-
гора Нарекаци (X  в.), Нерсеса Ламбронаци 
(XII в.), Вардана Аревелци (XIII в.), Григора 
Татеваци (XIV–XV  вв.), Хачатура Эрзрум-
ци (XVII–XVIII  вв.), Ованнеса Вардапета 
(XVII–XVIII  вв.), Акоба Карнеци Симоняна 
(XVIII в.), (Петроса арх. Бердумяна (XVIII в.), 
Абраама Константинопольского (XVIII  в.) 
и др. Многие из перечисленных авторов (на-
пример, Нерсес Ламбронаци, Вардан Аревел-
ци, Григор Татеваци) имеют толкования ко 
всем трем сочинениям Соломона. Во всех этих 
комментариях в основном прослеживается 
традиция, восходящая к Оригену, Ипполиту 
и Григорию Нисскому; все они, не противо-
реча, взаимодополняют друг друга. Большой 
интерес представляет комментарий на Песнь 
Песней Григора Нарекаци, следующего в 
основном интерпретации указанных выше 
авторов, но в то же время привносящего свое 
особое, порой слишком мистическое для по-
нимания, толкование. Прежде чем приступить 
к самому тексту, он в духе лучших традиций 
экзегетов предваряет его прооймионом, в ко-
тором разбирает пропедевтические вопросы, 
связанные не только с Песнью Песней, но и со 
всей трилогией 8.

Касательно толкования Песни Песней сле-
дует отметить, что в христианской традиции 
первым комментатором на эту книгу является 
Ипполит Римский (ок. 170 – ок. 235 гг.), став-
ший впоследствии одним из первых антипап. 
Сохранившйся только в трех главах оригинал 
этого толкования, в числе нескольких других 
трудов «блаженного Ипполита из Бостры» 
(как он обычно называется в армянских ис-
точниках), был переведен на армянский. По-

следний был утерян и дошел до нас вместе 
с греческими, сирийскими и славянскими 
текстами (в палеославянском флорилегиуме) 
в нескольких фрагментах. Однако именно 
с древнеармянского текста был выполнен 
грузинский дословный перевод, который се-
годня является наиболее полным вариантом 
этого толкования; эта версия сохранилась 
в составе Шатбердского сборника IX в. [2, 
с. 88–114; 17, p. 32–70]. Есть и другая, краткая 
армянская версия, известная уже в XIII в. [41, 
թ. 334ա–341բ], но более распространенная в 
поздних рукописях. Интересно отметить, что 
комментарий Нерсеса Ламбронаци на Песнь 
Песней является продолжением армянского 
перевода Ипполита Бострийского [2, с. 91]. 
К  сожалению, эта тема не изучена основа-
тельно и делать более конкретные логические 
выкладки пока невозможно. 

Что касается существующих в армян-
ской рукописной традиции исагогических 
глав, необходимых для изучения до толкова-
ния, они чаще всего назывались «причиной» 
(պատճառ, αἰτία – отсюда и Книга причин) или 
«началом» (սկիզբն, ἀρχή). Встречающиеся как 
отдельно, так и в собраниях, они представлены 
в армянских рукописях и под другими на-
званиями 9. Насколько можно судить сегодня, 
некоторые из этих технических терминов со-
хранились в основном в армянской традиции; 
несомненно, однако, что они имели свои про-
тотипы и в других христианских книжностях, 
по крайней мере в греческой. Заметим, что 
«причина» и «начало» являются важными 
техническими терминами, широко употребляе-
мыми Александрийской школой и особенно 
Оригеном. Многие из них представляют со-
бой армянские переводы пролегомен авторов, 
таких как Ориген, Афанасий, каппадокийские 
отцы, Ефрем Сирин, Иоанн Златоуст, Евагрий 
Понтийский и других, заложивших фундамент 
византийских теологии, философии, толко-
вания и многих других важных дисциплин. 
Оригинальные же пролегомены на армянском 
были составлены в основном к XII в. такими 
армянскими авторами, как Давид Кобайреци, 
Мхитар Гош, Саргис Кунд и др.

К тому же кажется, что к александрийско-
му наследию восходит и весьма распростра-
ненный в средневековой армянской действи-
тельности особый вид толкования, известный 



244

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

под термином «լուծումն» (λύσις), буквально – 
«решение», имеющий смысл экзегетического 
разрешения того или иного вопроса. Армян-
ские источники не дают никаких объяснений, 
чем они отличаются от классического вида 
комментария; можно лишь предположить, 
что так обозначались небольшие толкования, 
имеющие дело с какими-то частными вопро-
сами или даже вопросом. Интересно, что эти 
экзегетические разрешения могут встречаться 
и вместе с «причинами». Например, кроме уже 
упомянутых толкований книг Екклесиаст и 
Песнь Песней Григория Нисского, засвиде-
тельствованы и «разрешения» на них, пред-
ставленные вместе с «причинами»: Պատճառ 
եւ լուծմունք Բանք ժողովողի գրոց Գրիգորի 
Նիւսացւոյ [34, թ. 19ա–21ա], то есть «Причи-
ны и разрешения к Словам на Екклесиаст Гри-
гория Нисского» и Պատճառ եւ լուծմունք Երգ 
երգոց գրոց Գրիգորի Նիւսացւոյ [43, թ. 21ա–
28ա], то  есть «Его же, Григория Нисского, 
причины и разрешения на Песнь Песней». 
Причем в данной рукописи они объединены в 
одну группу под общим названием «Պատճառ 
եւ լուծմունք գրոցն Գրիգորի Նիւսացւոյ» [44, 
թ. 9ա–51բ], то есть «Причины и разрешения 
трудов Григория Нисского».

Книга причин. Для изучения пролегомен 
особую ценность представляет уже упомя-
нутая Книга причин, которая, как было уже 
отмечено, является средневековым древнеар-
мянским сборником по исагогике, дошедшим 
до нас с длинным названием, гласящим: «При-
чины “широких” и “тонких” письмен, взятых 
из (произведений.  – Э. М. Ш.) св. отцов и 
вардапетов (докторов. – Э. М. Ш.), собранных 
вместе и обработанных (отредактированных. – 
Э.  М.  Ш.) усердием великого рабунапета 
(учителя. – Э. М. Ш.) Григория, сына Абаса». 
Это  заглавие дает ответы, но в то же время 
поднимает много вопросов. Во-первых, оно 
указывает на жанр книги и ее содержание – 
исагогический, ибо она включает «причины», 
то есть вводные вопросы, или пролегомены, ко 
всем каноническим книгам Священного Писа-
ния и так называемым «тонким» письменам. 
Во-вторых, заглавие сообщает, что сборник 
разделен на две части и состоит из «широких» 
и «тонких» письмен, где под «широкими» 
надо понимать ветхозаветные книги. «Тонкие 
письмена»10 – это определенные произведения, 

включающие сочинения как «внешних» (по 
отношению к христианству), так и христиан-
ских авторов (в  основном отцов и учителей 
церкви). По моему мнению, эти «письмена» 
имеют философско-религиозный характер и 
являются как бы связующим звеном между ВЗ 
и НЗ. «Тонкие письмена» были незаменимы 
при использовании философских идей для 
доказательства или опровержения того или 
иного догматического положения, постулата. 
В-третьих, здесь отмечены источники данного 
труда: «взятые из трудов св. отцов и варда-
петов». В-четвертых, определяется и вопрос 
авторства, скорее, редактирования этого про-
изведения, откуда становится понятным, что 
Григор Абасян – не автор сочинения, а редак-
тор, который усердно собрал и «позаботился», 
то есть отредактировал их. В-пятых, выраже-
ние «великий рабунапет» свидетельствует о 
том, что Григор, сын Абаса, был наставником, 
следовательно, и отредактированная им книга 
была учебным пособием. Впрочем, последнее 
обстоятельство очевидно уже из характера 
книги  – исагогические вопросы или проле-
гомены писались в основном для обучения 
студентов и читались прежде чем приступить 
к комментариям. Кроме того, эти умозаключе-
ния подтверждены и историческими сведения-
ми, доказывающими, что Книга причин была 
учебником в средневековых университетах 
Гладзора и Татева.

К вопросам же, требующим объяснения, 
надо отнести, прежде всего, расположение 
материала в обсуждаемой книге, состоящей 
фактически из трех частей: 1) сначала пред-
ставлены пролегомены к ВТ; 2) затем – иса-
гогические вопросы к «тонким письменам»; 
3) и в конце представлены вводные главы к НТ. 
Хотя было оговорено, что «тонкие письмена» 
являются как бы связующим звеном между ВЗ 
и НЗ, такое размещение материала, а именно 
отделение ВЗ от НЗ и вставка между ними 
другого материала по крайней мере кажется 
удивительным. Одно из объяснений этой по-
следовательности материала – это сравнение 
с оригеновским трихотомным подходом к Би-
блии, уже процитированным выше, согласно 
которому Писание состоит из тела, души и 
духа, чему и посвящена отдельная статья [50, 
էջ 104–111]. В соответствии с этим три части 
Книги причин можно воспринять как «теле-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 245

М.Э.С. Ширинян. Порядок книг Соломоновой трипартиты

сную»  – то  есть пролегомены, касающиеся 
Ветхого Завета, «душевную» – то есть вводные 
главы к «тонким письменам» и «духовную» 
часть – то есть исагогические вопросы к Ново-
му Завету. Можно, наверное, выразить мысль, 
что Ориген, как бы используя мысли апостола 
Павла «абсолютное подчинение плоти духов-
ному началу», «жизнь по духу» (Рим. 8:1, 4–5, 
8–9; 1 Кор. 2:12–3:4), понимает под этим имен-
но абсолютное подчинение плоти, то есть Вет-
хого Завета, духовному началу – Новому Завету.

Такому же пониманию способствует 
и вышеприведенный отрывок Исидора из 
Письма к диакону Нилу. Толкуя группу стихов 
Апостола Павла к Коринфянам, он отмечает, 
что, по Апостолу, плотские – это те, «кто пре-
побеждены плотскими страстями», «душев-
ными называет он тех, которые опираются 
больше на умствования, умозаключения и 
разглагольствования и через них думают найти 
то, что справедливо и полезно. Таковы еллин-
ские мудрецы», а «духовными... украшенных 
духовным дарованием и не только восшедшим 
выше естества, но и при помощи веры пере-
ступивших естественную последовательность 
умозаключений. Из числа таковых был и сам 
св. Павел» [5, 1–2].

Более того, кажется, что следующий от-
рывок из Пролога Григория Нисского тоже 
можно трактовать как объяснение размещения 
«тонких письмен» между ВЗ и НЗ:

«Посему, как необделанное произрас-
тение составляет пищу скотов, а не людей; 
так иной может сказать, что составляют пищу 
скорее неразумных, нежели разумных людей и 
богодухновенные речения, не приуготовленные 
более тонким обозрением, и не только речения 
Ветхого Завета, но даже многие и в евангель-
ском учении...» [1, Пролог, ср. 18].

Фраза «приуготовленные более тонким 
обозрением» фактически может быть ото-
ждествлена с «тонкими письменами» и гово-
рит об их необходимости и роли.

Исагогическая схема в Книге причин. 
В обсуждаемой книге четко бросается в глаза 
употребление проанализированной выше 
исагогической схемы, что свидетельствует о 
том, что отцы и учителя церкви, как и Ориген, 
широко пользовались исагогикой. К такому за-
ключению можно прийти, если мы вспомним, 
что в основном пролегомены Книги причин – 

переводные. Причем, следует заметить, что 
идентификация этих переводов часто очень 
трудна, ибо:

1. Есть «причины», являющиеся букваль-
ным переводом введения или первой главы 
того или иного толкования.

2. Есть вводные главы, написанные к дан-
ному комментарию; в них, как было указано 
выше, обсуждаются исагогические вопросы.

3. Нередки случаи, когда присутствую-
щая в книге исагогическая глава известна под 
другим названием 11.

4. Наличествуют случаи, когда текст, 
представленный в этом сборнике, не обнару-
живается у указанного автора, и здесь, воз-
можно, мы имеем дело с недошедшим до нас 
оригиналом 12.

5. Авторы многих исагогических глав 
неизвестны; они зачастую не поддаются иден-
тификации.

К тому же в Книге причин налицо более 
широкий спектр исагогических вопросов 
по сравнению с теми, о которых говорилось 
при обсуждении толкования Песни Песней 
Оригеном. В  Книге причин можно найти 
почти все основные исагогические вопросы, 
отмеченные исследователями, например: не-
ясность, сомнительность аутентичности, 
пояснение / разъяснение неясных вопросов, 
подлинность труда, порядок исследования 
/ изучения, расположение материала, тема, 
цель / намерение, причина написания, предмет, 
содержание, заглавие, полезность произведе-
ния [21, p. 241–243].

Разобрать здесь даже некоторые из этих 
пролегомен не представляется возможным в 
рамках статьи, а посему обратимся к исаго-
гическим вопросам, которые присутствуют 
в относящихся к трилогии Соломона главах. 
В  «Книге причин» насчитывается несколь-
ко таких пролегомен; они суть следующие: 
1) fol. 55а–60б: «Начало и причина трех писа-
ний Соломона, которые мы, собрав, поместили 
(адресовали) для «чад Церкви»13 (Սկիզբն 
եւ պատճառ երիս գրոցն Սողոմոնի, զոր 
ժողովեալ եդաք վասն մանկանց եկեղեցւոյ); 
2) fol. 60б–62б: «Начало и причина отдельно 
Екклесиаста Григория Нисского». (Սկիզբն 
եւ պատճառ Ժողովողին գրոց առանձին 
Գրիգորի Նիւս[ացւոյ]); 3) fol. 62б–65б: «На-
чало и причина третьего сочинения Соломона, 



246

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

которое называется Песнь Песней» (Սկիզբն 
եւ պատճառ երրորդ գրոցն Սողոմոնի, որ 
կոչի Երգոյ Երգ).

Рассмотрим, что же выносится на обсуж-
дение во вводных главах, отмечая по ходу на-
личие исагогической схемы в них. Автор пер-
вой из этих пролегомен неизвестен, и мне не 
удалось идентифицировать его; в ней сообща-
ются общие сведения о трех книгах, но боль-
ший акцент сделан на первой из них, ибо две 
последующие главы будут касаться 2-й и 3-й 
книг трилогии. Глава начинается сравнением 
Соломона с Иисусом Христом 14, и отмечается, 
что он во всем походил на Господа нашего: и 
именем, и царством, и мудростью. Затем поо-
чередно раскрываются эти три сличения, кото-
рые подкрепляются примерами из книг Писа-
ния; например, для первого случая говорится:

Անուամբն, զի Սողոմոնն «խաղաղութիւն» 
թարգմանի եւ ճշմարիտ խաղաղութիւն Քրիստոս 
է 15, որպէս ասէր աշակերտացն. «Զխաղաղութիւն 
զիմ տամ ձեզ, զխաղաղութիւն զիմ թողում 
ձեզ» (հմմտ. Հովհ. ԺԴ 27), զի եկն «արար 
խաղաղութիւն արեամբ խաչին իւրոյ (Կողոս. Ա 
20)» [35, թ. 55ա]. – Именем, ибо (имя. – Э. М. Ш.) 
Соломон переводится как «мир» и Христос есть 
истинный мир, как и говорил он ученикам: «Мир 
оставляю вам, мир Мой даю вам» (Иоанн 14, 27), 
потому как он пришел, чтобы «умиротворить Кро-
вию креста Его» (Колос. 1, 20) .

После подробного сопоставления Иисуса 
с Соломоном как прообраза царствования и 
премудрости Христа автор пролегомен при-
ступает к трилогии Соломона и сообщает 
интересную историю о сожжении Соломоном 
своих книг на костре, не засвидетельствован-
ную в других источниках (насколько это из-
вестно мне). Сообщая, что мудрость Соломона 
была настолько велика, что он начал говорить 
со всеми животными и растениями от мала до 
велика и все это записал в своих многочислен-
ных книгах, автор пролегомены продолжает: 

«Но когда Соломон, сбившись с пути 
истинного из-за любви к женщинам и их 
лживых ласк, начав поклоняться сидонским 
идолам, опомнился, то посчитал себя недо-
стойным написанных им книг. Он  призвал 
к себе дворецкого и приказал ему принести 
все его книги, дабы сжечь их. Узнав об этом, 
дворецкий скрыл три книги, которыми ныне и 
располагает церковь Божья. Говорят, что, когда 

огонь спалил книги, представилось чудесное 
видение: в жутком пламени, поднимающемся 
до небес, появился образ Соломона. Тогда 
фактически он второй раз сбился с пути, 
ибо самовольно сжег книги, дарованные ему 
благодатью Божьей, показав себя тем самым 
недостойным и думая, что это будет для него 
покаянием» [35, թ. 57ա–57բ].

В этой же главе обсуждаются интересую-
щие нас исагогические вопросы относительно 
корпуса Соломона о «порядке» (τάξις), то есть 
какое сочинение Соломона следует читать в 
первую очередь, а которое – в последнюю и 
почему. Отмечено, что такой порядок связан 
с индивидуальной целью (σκοπός) каждого 
произведения из этой триады:

Եւ  արդ ,  իմանամք այսպէս .  երիս 
գիրս գրեաց, վասն երից հասակաց մերոց՝ 
մ ա ն կ ո ւ թ ե ա ն ,  ե ր ի տ ա ս ա ր դ ո ւ թ ե ա ն  ե ւ 
ծերութեան: Եւ անուանեաց զմանկութեան 
գիրսն Առակս, եւ զերիտասարդութեան գիրսն` 
ունայնութիւն ունայնութեանց, եւ զծերութեան 
գիրսն կոչեաց Էկէլիաստէս, որ է Երգ երգոց, որ 
թարգմանի «աւրհնութիւն աւրհնութեանց» [35, 
թ. 57բ]. – Итак, должно нам знать следующее: он 
написал три книги в соответствии с нашими тремя 
возрастами: детство, юность и старость. Притчи он 
назвал книгой детства, а книгой юности – «суета 
сует», которая называется и Екклесиаст, а книгу 
старости  – Песнь Песней, что переводится как 
«благословение благословений».

Подробно толкуются и объясняются во-
просы, связанные с названиями (ἡ  αἰτία τῆς 
ἐπιγραφῆς) этих трех произведений, причем 
на нескольких страницах приводятся раз-
ные «причины» заглавий этих трех книг [35, 
թ.  58ա–60բ]. Например, говоря о названии 
Песни Песней, автор сообщает и другие из-
вестные ему параметры по вопросу:

Եւ յայտ ի բանիցն է, զի կոչի Երգ երգոյ եւ 
«աւրհնութիւն աւրհնութեանց» եւ ծերութիւն 
մեզ թարգմանէ սա՝ զճշմարտապէս ճանաչելն 
զԱստուած եւ երգով բանի աւրհնել զբանն 
Աստուած, ըստ Պաւղոսի որ ասէ. «Ի վերայ 
ամենայնի Աստուած աւրհնեալ յաւիտեան» 
(Հռոմ. Թ 5) [35, թ. 59բ]. – И это очевидно со слов 
Песни Песней, ибо она называется «благослове-
нием благословений» и переводится для нас как 
«старость», то есть истинное познание Бога и пес-
ней слова благословляющего Бога Слово, согласно 
Павлу, который говорит: «...сущий над всем Бог, 
благословенный во веки» (Рим. 9:5).



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 247

М.Э.С. Ширинян. Порядок книг Соломоновой трипартиты

Интересно, что автор не останавливается 
на достигнутом и предупреждает:

Գոյ եւ այլ տեսութիւն անուանն սակս այնմ 
[35, թ. 59բ]. – Существует и другая теория по этому 
поводу...

Такие уточнения, разъяснения неясных 
вопросов и привлечение других теорий по 
вопросу тоже входят в исагогическую схему и 
часты в Книге причин. Заканчивается эта про-
легомена восхвалением Песни Песней:

Իսկ երրորդ գիրքն Սողոմոնի ամենայնիւ 
խորհուրդ Եկեղեցւոյ եւ մշտնջենաւոր կենացն, 
վասն զի ոչ առնու ըստ մարմնոյ թարգմանութիւն 
իրաց, այլ ի հանդերձեալն հայի կեանք, այլ զի 
ասի Սողոմոն աւրինակ Տեառն մերոյ ըստ այդմ, 
զոր ցուցաք սակաւուք [35, թ. 60ա]. – А третья 
книга Соломона полностью символизирует та-
инство Церкви и вечной жизни, и поэтому она не 
должна быть переведена просто физически (букв.: 
по плоти.  – Э.  М. Ш.), а как нечто из мистиче-
ской жизни, потому как говорится, что Соломон 
являлся прообразом нашего Господа, о чем мы 
вкратце сказали (букв.: что и вкратце мы показа-
ли. – Э. М. Ш.).

Вторая пролегомена, озаглавленная «На-
чало и причина отдельно Екклесиаста Григо-
рия Нисского», представляет особый интерес, 
ибо вся первая глава и начальная часть второй 
буквально (за редкими исключениями) со-
впадают с греческим оригиналом толкования 
Григория Нисского на книгу Екклесиаст. 
Для большей наглядности процитируем начало:

1.24.1. Առաջիկա[յ] մեզ սկիզբն ժողովողին 
մեկնութեան, հաւասար ունելով մեծութեամբ 
աւգտութեան զվաստակս տեսութեան, քանզի 
առակաւոր իմաստիցն յառաջագոյն կրթելով 
զմիտսն, իբրեւ անյայտ բանք եւ իմաստուն 
ասացուածք, առակք եւ ազգի ազգի բանիցն 
դարձուածք, որպէս ունի ի գրոցն այնոցիկ 
առաջաբան, իսկ այժմ առ կատարելագոյն 
ուսումն արժանաւոր եղելոցն յայս գիրս՝ ի 
բարձր ստուգապէս եւ յԱստուածաշունչ ի վեր 
ճանապարհ լինի: [35, թ. 60բ]. – PrÒkeitai ¹m‹n 

Ð 'Ekklhsiast¾j e„j ™x»ghsin ‡son œcwn tù megšqei 

tÁj çfele…aj tÕn pÒnon tÁj qewr…aj.  tîn g¦r 

paroimiakîn nohm£twn ½dh progumnas£ntwn tÕn 

noàn, ïn oƒ skoteinoˆ lÒgoi kaˆ aƒ sofaˆ · »seij kaˆ 

t¦ a„n…gmata kaˆ aƒ poik…lai tîn lÒgwn strofa…,  

kaqëj perišcei tÕ toà bibl…ou ™ke…nou proo…mion, 

...tÒte to‹j prÕj t¦ teleiÒtera tîn maqhm£twn 

aÙxhqe‹sin ™pˆ taÚthn t¾n graf¾n t¾n Øyhl¾n Ôntwj 

kaˆ qeÒpneuston ¹ ¥nodoj g…netai [20, col. 617]. – 
Перед нами находится (букв.: лежит. – Э. М. Ш.) 
начало истолкования Екклесиаста, которое по 
величине своей полезности равно трудности его 
обозрения. Ибо, сначала упражняя ум приточными 
мыслями, в которых есть неизвестные слова и му-
дрые речения, загадки и различные обороты речи, 
как сказано в предисловии этой книги (Притчей. – 
Э. М. Ш., ср. Прит. 1,6), только для тех, кто сейчас 
удостоился совершеннейшего учения, возможно 
восхождение к этому поистине возвышенному и 
богодухновенному писанию.

Из отрывка ясно видно, что, кроме вы-
деленного слова «начало», армянский перевод 
следует греческому оригиналу, не нарушая 
даже порядка слов в предложении, то есть это 
грекофильский перевод 16. В этой пролегомене 
не раз обсуждаются исагогические вопросы, 
связанные с полезностью (tÁj çfele…aj), не-
ясностью (oƒ skoteinoˆ lÒgoi), предназначе-
нием (to‹j prÕj t¦ teleiÒtera tîn maqhm£twn 

aÙxhqe‹sin) этого сочинения.
Третья исагогическая глава  – «Начало 

и причина третьего сочинения Соломона, 
которое называется Песнь Песней»,  – тоже 
весьма интересна. В отличие от предыдущей 
пролегомены, она совпадает с оригиналом 
и армянским переводом данного толкования 
лишь местами; перевод здесь не грекофиль-
ский. Кроме того, пролегомена начинается 
небольшим вступлением, отсутствующим в 
оригинале [19, col. 755–1119] и гласящим:

Արդ ,  զի ասացաք զառաջին գիրսն 
Սողոմոնի`  կրթարան երկրորդին ,  որ 
է Ժողովողն` ճշմարիտ Յիսուս խորհրդով 
ծանուցեալ, նոյնպէս եւ երկրորդն` կրթարան 
է երրորդիս, որ է՝ Երգոյ երգ: Զոր աւրինակ 
երիտասարդ քաջամարմին է, քան զմատաղ 
հասակ, նոյնպէս եւ սա մեծախորհուրդ է, քան 
զառաջինսն: Եւ դարձեալ ոք, յորժամ ելանել 
սկսանի ընդ սանդուխտ` ըստ փոփոխման ոտիցն 
եւ բարձրանայ, նոյնպէս է եւ գրոցս այսոցիկ 
կարգ, զի առաջին իբրեւ ընդ տղայի խաւսեցաւ, 
եւ երկրորդիւն` իբրեւ ընդ կատարեալ հասակի, 
իսկ երրորդիւս` որպէս ընդ անմարմինս խաւսի 
հոգեւոր հանճարով` Երգոյ երգիւ, այսինքն` 
աւրհնութեանց աւրհնութեամբ: Այլ եւ որ 
առաջիկայ բանս զզուգահաւասարն հրամայէ. 
ոչ մերկ զքեզ ի սոցա խորհրդակցութիւնս 
յառաջ ածելով, այլ անճառելի իմաստասիրէ 
հանճառով: [35, թ. 62ա–63բ]. – Итак, мы сказали, 
что первая книга Соломона является подготовкой 
(букв. выучкой, школой. – Э. М. Ш.) для второй, 



248

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

то есть для Екклесиаста, точно так же вторая 
книга  – школа для третьей, то  есть для Песни 
Песней. Как, например, молодой человек имеет 
более грузное тело, чем юнец, точно так же и эта 
(книга.  – Э. М. Ш.)  – более глубокомысленно, 
чем первая. Опять-таки, когда кто-то начинает 
взбираться по ступеням, он переставляет ноги 
и поднимается. Точно таков же порядок с этими 
книгами, ибо в первом он как бы говорит с маль-
чиком, во-втором – как будто с (мужем. – Э. М. Ш.) 
зрелого возраста, а в случае с третьей – как будто 
разговаривает с бестелесными посредством духов-
ного гения – при помощи / путем Песни Песней, 
то есть благословения благословений. И то, что он 
представляет все эти предлежащие слова равно-
значимыми, не только чтобы ты смог вынести из 
них лишь наставления для себя, но и потому что 
он исследовал их своей неописуемой мудростью.

После этого представлена композиция, 
составленная из отрывков толкования Гри-
гория Нисского на стихи 1:1–3 главы Песни 
Песней, в которой опять-таки обсуждаются 
исагогические вопросы: связанные с читате-
лями, полезностью, заглавием, символикой, 
выраженной, начиная с заглавия этой книги, 
ибо она обозначает «святая святых» и «обе-
щает научить нас тайнам тайн» [35, թ. 63բ] и, 
говоря о «недоступной красоте Божественного 
естества», обращается к вопросам, связанным 
с телом, душой и духом [35, թ. 64ա] и т. д. За-
канчивается пролегомена отрывком, тоже от-
сутствующим в толковании [19, col. 755–1119], 
в котором повествуется «о большой радости, 
предоставляемой Песнью Песней, ибо она 
наполнена божественным гением и подобна 
сокровищнице небесной, где нет вора и не 
проточит никакая червь (ср. Матф. 6, 20); 
пергамен бесполезен, и чернила черны, но они 
приобретают смысл, когда ими обозначаются 
имя царя и значимые слова» [35, թ. 65բ].

Результаты. Из вышесказанного следует, 
что исследования, касающиеся толкований 
Соломоновых трех книг, могут быть намного 
продуктивней, если будет учтена их рецепция 
в разных традициях и будут вовлечены новые 
подходы, позволяющие подвергнуть более глу-
бокому анализу обсуждаемую трилогию. В этом 
вопросе исагогическая схема и Книга причин 
бесспорно занимают первенствующую роль.

Пропедевтические главы, или пролего-
мены, способствовали лучшему освоению 
содержания той или иной книги Писания и 

пониманию библейской экзегезы и поэтому 
широко применялись как в Византии, так и в 
Армении. Почему же они исчезли или скупо 
употреблялись в некоторых других христи-
анских традициях и, наоборот, процветали 
в армянской книжности? Думается, вопрос 
связан с Александрией и именем Оригена 
(вспомним, что, возможно, он «охристианил» 
исагогическую схему). В первом случае, оче-
видно, сыграло роль то, что Александрия была 
конкурирующим престолом для Константино-
поля, а Ориген был объявлен еретиком эдиктом 
Юстиниана 543 г. и затем, в 553 г., осужден 
Константинопольским собором.

Что касается Армении, здесь, наоборот, 
связь с Александрией, особенно в начальные 
века становления армянской письменности, 
была очень тесной; обычно считается, что 
близость была только с Антиохийской школой. 
В  действительности обе эти школы с пере-
менным успехом имели свои подъемы и спады 
в сфере влияния на армянскую книжность. 
Критики, отрицающие связь с александрий-
ской школой, не видят отражения традиций 
этой школы, хотя оно налицо во многих об-
ластях средневековой армянской культуры. 
Достаточно вспомнить выходца этой школы 
Давида Непобедимого, труды которого име-
ли столь огромное влияние на последующее 
формирование экзегезы, да и всей армянской 
литературы. Несомненно, неоплатоник Давид 
сыграл огромную роль в деле распространения 
исагогической схемы и других инструментов 
толкования в Армении, чему способствовала и 
связанная с его именем Грекофильская школа.

Относительно же Книги причин следует 
заключить следующее: во-первых, она служит 
доказательством того, что святые отцы Церкви 
занимались вопросами исагогики (в отличие 
от бытующего противоположного мнения). 
Сохранившиеся в Армении комментарии, 
исагогические исследования или вопросы 
свидетельствуют об активном применении 
этих пролегомен для изучения Библии.

Думается, что предложенный здесь ана-
лиз армянских источников, особенно мате-
риала из неопубликованного исагогического 
учебника под названием «Книга причин» 
может внести определенный вклад в дело ис-
следования обсуждаемых вопросов. В любом 
случае армянские источники предоставляют 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 249

М.Э.С. Ширинян. Порядок книг Соломоновой трипартиты

дополнительный материал для более глубокого 
осмысления многих вопросов, связанных с 
комментариями и исагогикой как в Византии, 
так и во всей христианской эйкумене.

ПРИМЕЧАНИЯ

	 1	Эти вопросы лучше всего освещены в рабо-
тах О.Е. Нестеровой, которая в нескольких статьях 
дает исчерпывающий анализ того, что ранее не 
было рассмотрено.
	 2	Готовя критическое издание книги, я не-
однократно обращалась к материалу этого уникаль-
ного источника; понятно, что накопилось довольно 
много статей, касающихся этого сборника. Дабы не 
нанести ущерб объему данной статьи, библиогра-
фию по вопросу можно посмотреть в статьях: [10; 
49; 30, p. 142, note 7].
	 3	Среди современных экспертов многие 
придерживаются другой схемы трилогии: те, кто 
склонны к буквальному толкованию, считают 
Песнь Песней книгой о любви, написанной Соло-
моном в молодости, Притчи, отображающие жиз-
ненный опыт, – в зрелости, а Екклесиаст, полный 
утраты иллюзий, крушения надежд, составлен им 
в старческом возрасте.
	 4	Кажется, что этот интереснейший Пролог 
является защитой и восхвалением иносказательно-
го метода толкования, то есть апологией Алексан-
дрийской школы, и требует специального исследо-
вания, что будет представлено отдельной статьей.
	 5	[24, p. 70.15–17]: “Ecclesiastes de naturalibus, 
Cantica canticorum de mysticus, Proverbia de 
moralibus”. Ср. и 5 De Isaac 4.23: “...habes haec in 
Solomone quia Proverbia eius moralia, Ecclesiastes 
naturalis, in quo quasi vanitates istius despicit mundi, 
mystica sunt eius Cantica canticorum” («Это ты име-
ешь и у Соломона, потому что его Притчи – это 
нравственное учение; книга Екклесиаста – учение 
о естественных законах, в ней Соломон словно 
свысока смотрит на суету этого мира; а его Песни 
Песней – таинственны»).
	 6	См.: [32, p. 215–226]; ср. со ст.: [30].
	 7	Данное толкование сохранилось и в бо-
лее поздних рукописях, например, с XVII в. [39, 
թ. 73ա–115ա; 40, թ. 257ա–275ա]. Следует отме-
тить, что не только обсуждаемые труды Оригена, 
но и все его наследие, сохранившееся в армянских 
источниках, все еще ждет своего исследователя.
	 8	Отметим, что наряду с интересными алле-
горическими изъяснениями в этом предисловии 
присутствует своего рода аппендикс, состоящий 
из нескольких лемм (шести стихов), первая из 
которых озаглавлена «Էկլէսիաստէս» («Эккле-
сиастес»). Такая транслитерация с греческого 

второй книги Соломона не чужда для армянских 
источников (см., например, в так называемой 
Книге причин: «Հինգերորդ՝ զԷկելէսիաստէսն, 
զոր նոքա Կոհեղեթ անուանեն», то есть «Пятая – 
Экклесиастес, которую они называют Коэлет» 
[35, թ.  21բ–22ա]). Загадка этого интереснейшего 
приложения, наличествующего и в армянском 
переводе Песни Песней, и в некоторых редакциях 
армянской Библии, до сих пор не разгадана, хотя и 
занимает умы исследователей уже более века. Инте-
реснейшей контрибуцией к вопросу является статья 
С. Эурингера [16], переведенная на английский язык 
М. Папазяном [15]. В ней выражается мнение, что, 
хотя разночтения армянской Библии часто совпада-
ют с чтениями нескольких греческих рукописей, в 
частности с Синайским кодексом (Codex Sinaiticus), 
для этого неканонического приложения, засвиде-
тельствованного и в некоторых изданиях армянской 
Библии, нет аналога. В ходе ряда текстологических 
и логических выкладок исследователь с оговорками 
предлагает гипотезу, согласно которой аппендикс 
может быть частью предисловия к апокрифичным 
Одам Соломона (из чего следует, что они были 
переведены на армянский язык, хотя у нас нет таких 
сведений). В любом случае ученый настоятельно 
рекомендует тщательное изучение этого неорди-
нарного приложения со стороны соответствующих 
специалистов. Заметим, что, будучи интересным 
исследованием, статья, однако, по-своему истол-
ковывает некоторые армянские технические тер-
мины, например: «մանկութիւն» («младенчество»), 
«տեսութիւն» («обзор», «созерцание»), за которыми 
скрываются определенные традиции. Следует от-
метить, что данное исследование, к сожалению, 
не учтено в недавно появившейся статье на ту же 
тему [42, էջ 93–108]. Беря во внимание факт, что 
почти во всех предисловиях, наличествующих в 
известнейших комментариях к трилогии книг Со-
ломона, поочередно анализируются их составные 
части, наличие слова «Екклесиаст» в этом ап-
пендиксе можно понять как обращение ко второй 
части трипартиты, ибо до этого Григор Нарекаци 
разбирает реалии, как бы относящиеся к книге 
Притч (первой книги трилогии), при этом связывая 
все это в канву Песни Песней. Однако предлагаемая 
гипотеза тоже весьма предварительна и требует 
более скрупулезного и отдельного исследования.
	 9	Более подробно о видах и названиях про-
легомен см.: [30, p. 141, note 6, p. 168–171].
	 10	Мое понимание «тонких письмен» изложено 
в следующих статьях: [45, էջ 15–45; 25, p. 237–238; 
26, p. 261–285; 28, с. 272–276; 27, p. 166–171; 48, 
էջ 132–285, 304–309; 29, p. 155–189; 49, էջ 34–35; 
30, p. 142–143; 31, p. 325–326].
	 11	Н ап р и м е р ,  « Յ ա ռ ա ջ ա բ ա ն  Դ ա ւ թ ի 
մարգարէութեանն, Աթանասի եպիսկոպոսի 



250

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Աղեքսանդրացւոյ: Ամենայն Սաղմոսացն Դաւթի 
զներունակ միտսն գտեալ եւ այլոց յայտնի 
ցուցեալ» [35, թ. 30բ–39բ]. = «Пролог Афанасия, 
епископа Александрийского, к пророчеству Дави-
да. Обнаружен и ясно продемонстрирован другим 
внутренний смысл всех Псалмов Давида», которое 
сегодня известно как «Письмо Маркеллину» [12, 
col. 11–45], однако признано, что оно являлось 
Прологом к Псалмам [14, p. 145–166].
	 12	Например, «Սրբոյն Եփրեմի մեկնութիւնն 
եւ սկիզբն Յոբա» [35, թ. 67բ–74բ]. = «Комментарий 
и начало к книге Иова св. Ефрема», хотя такого 
комментария за Ефремом Сирином не числится.
	 13	Технические термины, выраженные словами 
«чада», «отроки», «дети», имеют особое значение и 
широко засвидетельствованы в армянской книжно-
сти: они характеризуют бдящих христиан, живущих 
праведной, кроткой, ангельской, недремлющей 
жизнью, часто встречаются в таких выражениях, 
как «чада Завета» или «дети / чада Церкви». В ряде 
статей я попыталась показать связь между этими 
выражениями и известными сирийскими словосоче-
таниями bar Q’yâmâ, bnat Q’yâmâ, bnay Q’yâmâ; по-
следние два выражения тоже наличествуют в армян-
ских источниках, см., например: [28, с. 278–280; 46, 
էջ 90–110; 47, էջ 67–86; 48, էջ 90–110, 297–302] и т. д.
	 14	Книга причин, следуя классическому методу 
христианской экзегетики, сравнивает положитель-
ных героев, особенно пророков и царей Ветхого 
Завета, с Иисусом Христом.
	 15	Эта же фраза засвидетельствована и в про-
легомене, касающейся книги 2 Царств: «Սկիզբն 
եւ Պատճառ Երկրորդ Թագաւորութեան»  [35, 
թ. 26բ]. – «Начало и причина 2 Царств» .
	 16	О феномене грекофильской школы в армян-
ской книжности существует огромная литература; 
здесь я процитирую исследования, доступные на 
русском: [9, с. 172–173; 8, с. 232–233; 11, с. 322–323].

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

	 1.	 Григорий Нисский, свт. Изъяснение 
Песни Песней Соломона. – Электрон. текстовые 
дан. – Режим доступа: https://azbyka.ru/otechnik/
Grigorij_Nisskij/izyjasnenie-pesni-pesnej-solomona/ 
(дата обращения: 20.03.2020).  – Загл. с экрана.
	 2.	 Марр, Н. Ипполит. Толкование Песни 
песней / Н. Марр // Тексты и разыскания по 
армяно-грузинской филологии. Т. 3. – СПб. : Тип. 
В.Ф. Киршбаума, 1901. – С. 88–114.
	 3.	 Нестерова, О. Е. Философия Моисея, фило-
софия Соломона и определение порядка трех смыс-
лов Писания у Оригена / О. Е. Нестерова // Вестник 
Православного Свято-Тихоновского гуманитарного 
университета. Серия I: Богословие. Философия. 
Религиоведение. – 2021. – Вып. 93. – С. 11–26.

	 4.	 Ориген. О началах. – Электрон. текстовые 
дан.  – Режим доступа: https://azbyka.ru/otechnik/
Origen/o_nachalah/ (дата обращения: 22.02.2020). – 
Загл. с экрана.
	 5.	 Письмо 30. Диакону Нилу // Исидор Пе-
лусиот. Письма. Кн. III.  – Электрон. текстовые 
дан.  – Режим доступа: https://azbyka.ru/otechnik/
Isidor_Pelusiot/pisma-kniga-3/#0_30 (дата обраще-
ния: 24.04.2020). – Загл. с экрана.
	 6.	 Письмо 543. О трех Соломоновых книгах : 
Притчи, Екклезиаст и Песни Песней // Исидор 
Пелусиот. Письма. Кн. II. – Электрон. текстовые 
дан.  – Режим доступа: https://azbyka.ru/otechnik/
Isidor_Pelusiot/pisma-kniga-2/#0_543 (дата обраще-
ния: 24.04.2020). – Загл. с экрана.
	 7.	 Синило, Г. В. Песнь Песней в интерпрета-
ции Оригена и Иеронима Блаженного / Г. В. Синило 
// Скрижали. Серия «Ветхозаветные исследова-
ния». – 2014. – Вып. 7. – С. 6–50.
	 8.	 Ширинян, Э. М. Краткая редакция древ-
неармянского перевода «Церковной Истории» Со-
крата Схоластика / Э. М. Ширинян // Византийский 
временник. – 1982. – Т. 43. – С. 231–241.
	 9.	 Ширинян, Э. М. Текстологическое значение 
древнеармянского перевода «Церковной истории» 
Сократа Схоластика / Э. М. Ширинян // Кавказ и 
Византия. Вып. 4. – Ереван : Изд-во АН АрмССР, 
1984. – С. 172–186.
	 10.	 Ширинян, Э. М. Армянская «Книга причин», 
составленная Григором, сыном Абаса / Э. М. Шири-
нян // Армянский гуманитарный вестник. – 2006. – 
Вып. 1. – С. 103–109.
	 11.	 Ширинян, Э. М. С. Грекофильская школа 
/ Э. М. С. Ширинян // Православная Энциклопе-
дия. В 67 т. Т. 12. – М. : Православная Энцикло-
педия, 2006. – С. 322–323.
	 12.	 Athanasius of Alexandria. Epistula ad 
Marcellinum // S. P. N. Athanasii, archiepiscopi 
Alexandrini, Opera omnia ; ed. J.-P. Migne. – Parisiis : 
Apud J.-P. Migne, 1857. – Col. 11–46. – (Patrologiae 
cursus completes. Series Graeca ; vol. 27).
	 13.	 Commentaire sur le Cantique des Cantiques : 
Texte de la version latine de Rufin. T. 1: Liv. I–II / trad., 
notes par L. Brésard, H. Crouzel, avec la collab. de 
M. Borret. – Paris : Cerf, 1991. – 471 p. – (Sources 
chrétiennes ; vol. 375).
	 14.	 Crostini, B. Athanasius’s Letter to Marcellinus 
as Psalter Preface / B. Crostini // The Literary Legacy 
of Byzantium : Editions, Translations, and Studies 
in Honour of Joseph A. Munitiz / ed. by B. Roosen, 
P. van Deun. – Turnhout : Brepols, 2019. – P. 145–
166. – (Byzantioς. Studies in Byzantine History and 
Civilization).
	 15.	 Euringer, S. An Uncanonical Text of the Song 
of Songs (Canticle 8:15–20) in the Armenian Bible 
/ S. Euringer ; transl. by M. Papazian. – Electronic 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 251

М.Э.С. Ширинян. Порядок книг Соломоновой трипартиты

text data. – Mode of access: https://www.academia.
edu/30486547/An_uncanonical_text_of_the_Song_
of_Songs (date of access: 04.04.2020). – Title from screen.
	 16.	 Euringer, S. Ein unkanonische Text des 
Hohenliedes (Cnt 8.15–20) in der armenischen Bibel 
/ S. Euringer // Zeitschrift für die alttestamentliche 
Wissenschaft. – 1913. – Bd. 33. – S. 272–294.
	 17.	 Garitte, G. Traités d’Hippolyte sur David et 
Goliath, sur le Cantique des Cantiques et sur l’Antéchrist. 
In 2 vols. Vol. 2 / G. Garitte. – Louvain : Secrét. du 
CorpusSCO, 1965. – IV, 95 p. – (Corpus scriptorum 
Christianorum Orientalium ; vol. 264 ; iber. ; vol. 16).
	 18.	 Gregory of Nyssa : Homilies on the Song of 
Songs / ed. and transl. R. A. Norris. – Atlanta : Society 
for Biblical Literature, 2012. – liv, 517 p. – (Writings 
from the Greco-Roman World ; vol. 13).
	 19.	 In Canticum canticorum (homiliae 15) 
// Gregorii episcopi Nysseni Opera / ed. J.-P. Migne. – 
Parisiis : Apud J.-P. Migne, 1863. – Col. 755–1119. – 
(Patrologiae cursus completus. Series Graeca ; 
vol. 44).
	 20.	 In Ecclesiasten (homiliae 1) // Gregorii 
episcopi Nysseni Opera / ed. J.-P. Migne. – Parisiis : 
Apud J.-P. Migne, 1863. – Col. 615–754. – (Patrologiae 
cursus completus. Series Graeca ; vol. 44).
	 21.	 Mansfeld, J. Prolegomena: Questions to 
be Settled before the Study of an Author, or a Text 
/ J. Mansfeld. – Leiden : Brill, 1994. – vii, 246 p. – 
(Philosophia antique ; vol. 61).
	 22.	 Motta, A. Introducing Plato’s System through 
σχήματα : Isagogical Aspects of Platonism in Late 
Antiquity / A. Motta // Incontri di filologia classica. – 
2016–2017. – Vol. 16. – P. 113–127.
	 23.	 Origène. Traité des principes. T. 5 / ed. 
H.  Crouzel, M. Simonetti.  – Paris : Cerf, 1984.  – 
278 p. – (Sources chrétiennes ; vol. 312).
	 24.	 Sancti Ambrosii Opera. Pars 6 : Explanatio 
psalmorum XII / rec. M. Petschenig. – Vindobona : 
Hoelder-Pichler-Tempsky, 1962. – v, 474 p. – (Corpus 
scriptorum ecclesiasticorum Latinorum ; vol. 64).
	 25.	 Shirinian, M. E. Translations from Greek in 
Armenian Literature / M. E. Shirinian // Eikasmos. – 
2001. – Vol. 12. – P. 229–240.
	 26.	 Shirinian, M. E. Reflections of the “Sons and 
Daughters of the Covenant” in the Armenian Sources 
/ M. E. Shirinian // Revue des Études Arméniennes. 
N.S. – 2001–2002. – Vol. 28. – P. 261–285.
	 27.	 Shirinian, M. E. Armenian Translation of 
[Aristotle’s] “De Vitiis et Virtutibus” / M. E. Shirinian 
// Verbum. – 2002. – Vol. 6. – P. 166–171.
	 28.	 Shirinian, M. E. A Comparative Analysis 
of Some Technical Terms in Armenian Sources 
/ M. E. Shirinian // Христианский Восток. – 2006. – 
Т. 4 (X). – С. 268–316.
	 29.	 Shirinian, M. E. Philo and the Book of Causes 
by Grigor Abasean / M. E. Shirinian // Studies on 

the Ancient Armenian Version of Philo’s Works.  – 
Leiden : Brill, 2010. – P. 155–189. – (Studies in Philo 
of Alexandria ; vol. 6).
	 30.	 Shirinian, M. E. The Liber Causarum: 
A  Mediaeval Armenian Isagogical Collection 
/ M.  E.  Shirinian // Le Muséon.  – 2017.  – 
Vol. 130 (1–2). – P. 139–176.
	 31.	 Shirinian, M. E. Vitae Homeri, Pseudo-Nonnos’ 
Commentary on Sermon 4 by Gregory of Nazianzus 
and the Armenian Book of Causes / M. E. Shirinian 
// Armenian, Hittite, and Indo-European Studies : 
A Commemoration Volume for J. J. S. Weitenberg. – 
Leuven : Peeters, 2019.  – P.  323–345.  – (Hebrew 
University Armenian Studies ; vol. 15).
	 32.	 Shirinian, M. E. Schema isagogicum apud 
Patres Ecclesiae / M. E. Shirinian // Papers Presented 
at the Eighteenth International Conference on Patristic 
Studies Held in Oxford 2019.  – Leuven : Peeters 
2021. – P. 215–226. – (Studia patristica ; vol. 123).
	 33.	 The Brill Dictionary of Gregory of Nyssa 
/ ed. G. Maspero, L. F. Mateo-Seco – Leiden : BRILL, 
2009. – XXV, 811 p.
	 34.	 Բ ա ն ք  Ժ ո ղ ո վ ո ղ ի .  Մ ե կ ն ո ւ թ ի ւ ն 
Գրիգորի Նիւսացւոյ (= Պատճառ եւ լուծմունք 
Ժողովողին Գրիգորի Նիւսացւոյ) // Մաշտոցի 
Մատենադարան. – ձեռ. 621. – թ. 19ա–21ա (ԺԷ դ.).
	 35.	 Գ ի ր ք  պ ա տ ճ ա ռ ա ց  / /  Մ ա շ տ ո ց ի 
Մատենադարան.  – ձեռ. 1879.  – թ. 3ա–376բ 
(1217 թ.).
	 36.	 Գրիգորի եպիսկոպոսի Նիւսացւոյ. Խօսք 
նորին Ժողովողին // Մաշտոցի Մատենադարան. – 
ձեռ. 1013. – թ. 1ա–40բ (1227 թ.).
	 37.	 Գրիգորի եպիսկոպոսի Նիւսացւոյ. 
Թուղթ յաղագս Երգոյ երգոց // Մաշտոցի 
Մատենադարան.  – ձեռ. 2684.  – թ. 1ա–240ա 
(973 թ.).
	 38.	 Խօսք Մեկնութեան Երգ երգոյն Սողոմոնի 
արարեալ յՈրոգինէս վարդապետէ // Մաշտոցի 
Մատենադարան.  – ձեռ. 4066.  – թ. 350ա–365բ 
(1283 թ.).
	 39.	 Խօսք Երոգինոսիյ Երգս երգոց մեկնութիւն 
// Մաշտոցի Մատենադարան.  – ձեռ. 3215.  – 
թ. 73ա–115ա (ԺԷ դ.).
	 40.	 Խ օ ս ք  Ո ր ո գ ի ն է ս ի  փ ի լ ի ս ո փ ա յ ի ՝ 
յԵրգ երգոցին մեկնութիւն  / /  Մաշտոցի 
Մատենադարան. – ձեռ. 3319. – թ. 257ա–275ա 
(1758 թ.).
	 41.	 Հիպողիտեայ եպիսկոպոսի Բոստրացւոյ 
ասացեալ Համառաւտ մեկնութիւն Երգոյ Երգոցս 
// Մաշտոցի Մատենադարան.  – ձեռ. 4066.  – 
թ. 334ա–341բ (1283 թ.).
	 42.	 Հովսեփյան ,  Լ .  «Երգ երգոցը»  և 
Գրիգոր Նարեկացին / Լ. Հովսեփյան / Բանբեր 
Մատենադարանի. – 2020. – հմր. 30. – էջ 93–108.
	 43.	 Նորին Գրիգորի Նիւսացւոյ յԵրգս երգոցն 
(= Պատճառ եւ լուծմունք Երգ երգոց գրոց Գրիգորի 



252

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Նիւսացւոյ) // Մաշտոցի Մատենադարան.  – 
ձեռ. 621. – թ. 21ա–28ա.
	 44.	 Պատճառ եւ լուծմունք գրոցն Գրիգորի 
Նիւսացւոյ // Մաշտոցի Մատենադարան.  – 
ձեռ. 621. – թ. 9ա–51բ.
	 45.	 Շիրինյան, Մ. Է. «Արտաքին» և «նուրբ» 
գրեանք / Մ. Է. Շիրինյան // Աշտանակ. – 1998. – 
Բ. – էջ 15–45.
	 46.	 Շիրինյան, Մ. Է. «Ուխտի մանկունք» 
և «մանկունք եկեղեցւոյ» / Մ. Է. Շիրինյան 
// Էջմիածին. – 2002. – Ը. – էջ 90–110.
	 47.	 Շիրինյան, Մ. Է. «Մանկունք» եզրն 
այլալեզու աղբյուրներում / Մ. Է. Շիրինյան 
// Էջմիածին. – 2005. – Զ. – էջ 67–86.
	 48.	 Շիրինյան ,  Մ .  Է .  Քրիստոնեական 
վարդապետության անտիկ և հելլենիստական 
տարրերը. հայկական և հունական՝ դասական և 
բյուզանդական, աղբյուրների բաղդատությամբ 
/ Մ. Է. Շիրինյան.  – Երևան : Golden Print and 
Design, 2005. – vii, 370 էջ.
	 49.	 Շիրինյան, Մ. Է. Գիրք պատճառաց 
/ Մ. Է. Շիրինյան, Գ. Խաչատրյանի // Աշտանակ. – 
2011. – Դ. – էջ 18–43.
	 50.	 Շիրինյան, Մ. Է. Ս. Գրքի իմաստի 
«եռամասն» («տրիխոտոմիկ») ընկալման 
Որոգինեսի տեսությունը և դրա արձագանգը 
հայկական աղբյուրներում / Մ. Է. Ս. Շիրինյան 
// Ոսկանեան Աստուածաշնչի հրատարակութեան 
350-ամեակը (1666–2018). – Ս. Էջմիածին : Մայր 
Աթոռ Սուրբ Էջմիածին, 2018. – էջ 104–111.

REFERENCES

	 1.	 Grigoriy Nisskiy, svt. Izyasnenie Pesni 
Pesney Solomona [Exact Explanation of the Song of 
Songs by Solomon]. URL: https://azbyka.ru/otechnik/
Grigorij_Nisskij/izyjasnenie-pesni-pesnej-solomona/ 
(accessed 20 March 2020).
	 2.	 Marr N. Ippolit. Tolkovanie Pesni pesney 
[Hippolyte. Interpretation of the Song of Songs]. Teksty i 
razyskaniya po armyano-gruzinskoy filologii. T. 3 [Texts 
and Investigations on Armenian-Georgian Philology. 
Vol. 3]. Saint Petersburg, Tip. V.F. Kirshbauma, 1901, 
pp. 88-114.
	 3.	 Nesterova O.E. Filosofiya Moiseya, filosofiya 
Solomona i opredelenie poryadka trekh smyslov 
Pisaniya u Origena [Philosophy of Moses, Philosophy of 
Solomon and Origen’s Determination of the Order of the 
Three Meanings of Scripture]. Vestnik Pravoslavnogo 
Svyato-Tikhonovskogo gumanitarnogo universiteta. 
Seriya I: Bogoslovie. Filosofiya. Religiovedenie 
[St.  Tikhon’s University Review. Theology. 
Philosophy. Religious Studies], 2021, iss. 93, pp. 11-26.
	 4.	 Origen. O nachalakh [On the First Principles]. 
URL: https://azbyka.ru/otechnik/Origen/o_nachalah/ 
(accessed 22 February 2020).

	 5.	 Pismo 30. Diakonu Nilu [Letter 30. To Deacon 
Nile]. Isidor Pelusiot. Pisma. Kn. III [Isidore of 
Pelusium. Letters. Book 3]. URL: https://azbyka.ru/
otechnik/Isidor_Pelusiot/pisma-kniga-3/ (accessed 
24 April 2020).
	 6.	 Pismo 543. O trekh Solomonovykh knigakh : 
Pritchi, Ekkleziast i Pesni Pesnei [Letter 543. On the 
Three Books of Solomon. Proverbs, Ecclesiastes and 
Songs of Songs]. Isidor Pelusiot. Pisma. Kn. II [Isidore 
of Pelusium. Letters. Book 2]. URL: https://azbyka.
ru/otechnik/Isidor_Pelusiot/pisma-kniga-2/#0_543 
(accessed 24 April 2020).
	 7.	 Sinilo G.V. Pesn Pesnei v interpretatsii Origena 
i Ieronima Blazhennogo [The Song of Songs in the 
Interpretation of Origen and Hieronymus the Blessed]. 
Skrizhali. Seriya “Vetkhozavetnye issledovaniia” 
[Testimony. Series “Old Testament Studies”], 2014, 
iss. 7, pp. 6-50.
	 8.	 Shirinian E.M. Kratkaya redaktsiya 
drevnearmyanskogo perevoda “Tserkovnoy Istorii” 
Sokrata Skholastika [Brief Edition of the Ancient 
Armenian Translation of the “Church History” 
by Socrates Scholasticus]. Vizantiiskii vremennik 
[Byzantina Chronika], 1982, vol. 43, pp. 231-241.
	 9.	 Shirinian E.M. Tekstologicheskoe znachenie 
drevnearmyanskogo perevoda «Tserkovnoi istorii» 
Sokrata Skholastika [Textological Significance of the 
Ancient Armenian Translation of “Church history” 
by Socrates Scholasticus]. Kavkaz i Vizantiya. Vyp. 4 
[Caucasus and Byzantium. Iss. 4]. Erevan, Izd-vo AN 
ArmSSR, 1984, pp. 172-186.
	 10.	 Shirinian E.M. Armyanskaya «Kniga prichin», 
sostavlennaya Grigorom, synom Abasa [Armenian 
“Book of Causes” Compiled by Grigor, Son of 
Abas]. Armyanskiy gumanitarnyy vestnik [Armenian 
Humanitarian Bulletin], 2006, iss. 1, pp. 103-109.
	 11.	 Shirinian E.M.S. Grekofilskaya shkola 
[The  Hel leniz ing School] .  Pravoslavnaya 
entsiklopediya. V 67 t. T. 12 [Orthodox Encyclopedia. 
In 67 Vols. Vol.  12]. Moscow, Pravoslavnaya 
entsiklopediya Publ., 2006, pp. 322-323.
	 12.	 Athanasius of Alexandria. Epistula ad 
Marcellinum. Migne J.-P., ed. S.P.N. Athanasii, 
archiepiscopi Alexandrini, Opera omnia. Paris, Apud 
J.-P. Migne, 1857, cols. 11-46. (Patrologiae cursus 
completes. Series Graeca; vol. 27).
	 13.	 Brésard L., Crouzel H., Borret M., eds. 
Commentaire sur le Cantique des Cantiques: Texte de 
la version latine de Rufin. T. 1: Liv. I-II. Paris, Cerf, 
1991. 441 p. (Sources chrétiennes; vol. 375).
	 14.	 Crostini B. Athanasius’s Letter to Marcellinus 
as Psalter Preface. Roosen B., Deun P. van, eds. 
The  Literary Legacy of Byzantium. Editions, 
Translations, and Studies in Honour of Joseph A. Munitiz. 
Turnhout, Brepols, 2019, pp. 145-166. (Byzantios. 
Studies in Byzantine History and Civilization).



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 253

М.Э.С. Ширинян. Порядок книг Соломоновой трипартиты

	 15.	 Euringer S. An Uncanonical Text of the Song 
of Songs (Canticle 8:15–20) in the Armenian Bible. 
URL: https://www.academia.edu/30486547/An_
uncanonical_text_of_the_Song_of_Songs (accessed 
4 April 2020).
	 16.	 Euringer S. Ein unkanonische Text des 
Hohenliedes (Cnt 8.15–20) in der armenischen Bibel. 
Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft, 
1913, Bd. 33, S. 272-294.
	 17.	 Garitte G. Traités d’Hippolyte sur David 
et Goliath, sur le Cantique des Cantiques et sur 
l’Antéchrist. In 2 Vols. Vol. 2. Louvain, Secrét. du 
CorpusSCO, 1965. IV, 95 p. (Corpus scriptorum 
Christianorum Orientalium; vol. 264. Iber.; vol. 16).
	 18.	 Norris R.A., ed. Gregory of Nyssa. Homilies 
on the Song of Songs. Atlanta, Society for Biblical 
Literature, 2012. liv, 517 p. (Writings from the Greco-
Roman World; vol. 13).
	 19.	 Migne J.-P., ed. In Ecclesiasten (homiliae 1). 
Gregorii episcopi Nysseni Opera. Paris, Apud 
J.-P. Migne, 1863, cols. 755-1119. (Patrologiae cursus 
completus. Series Graeca; vol. 44).
	 20.	 Migne J.-P., ed. In Canticum canticorum 
(homiliae 15). Gregorii episcopi Nysseni Opera. Paris, 
Apud J.-P. Migne, 1863, cols. 615-754. (Patrologiae 
cursus completus. Series Graeca; vol. 44).
	 21.	 Mansfeld J. Prolegomena: Questions to be 
Settled Before the Study of an Author, or a Text. Leiden, 
Brill, 1994. (Philosophia antique; vol. 61).
	 22.	 Motta A. Introducing Plato’s System through 
σχήματα. Isagogical Aspects of Platonism in Late 
Antiquity. Incontri di filologia classica, 2016–2017, 
vol. 16, pp. 113-127.
	 23.	 Crouzel H., Simonetti M., eds. Origène. Traité 
des principes. T. 5. Paris, Cerf, 1984. 278 p. (Sources 
chrétiennes; vol. 312).
	 24.	 Petschenig M., ed. Sancti Ambrosii Opera. 
Pars 6: Explanatio psalmorum XII. Vienna, Hoelder-
Pichler-Tempsky, 1962. v, 474 p. (Corpus scriptorum 
ecclesiasticorum Latinorum; vol. 64).
	 25.	 Shirinian M.E. Translations from Greek in 
Armenian Literature. Eikasmos, 2001, vol. 12, p. 229-240.
	 26.	 Shirinian M.E. Reflections of the “Sons and 
Daughters of the Covenant” in the Armenian Sources. 
Revue des Études Arméniennes. N.S., 2001–2002, 
vol. 28, pp. 261-285.
	 27.	 Shirinian M.E. Armenian Translation of 
[Aristotle’s] “De Vitiis et Virtutibus”. Verbum, 2002, 
vol. 6, pp. 166-171.
	 28.	 Shirinian M.E. A Comparative Analysis 
of Some Technical Terms in Armenian Sources. 
Khristianskiy Vostok, 2006, vol. 4 (X), pp. 268-316.
	 29.	 Shirinian M.E. Philo and the Book of Causes 
by Grigor Abasean. Studies on the Ancient Armenian 
Version of Philo’s Works. Leiden, Brill, 2010, pp. 155-
189. (Studies in Philo of Alexandria; vol. 6).

	 30.	 Shirinian M.E. The Liber Causarum: 
A  Mediaeval Armenian Isagogical Collection. 
Le Muséon, 2017, vol. 130 (1-2), pp. 139-176.
	 31.	 Shirinian M.E. Vitae Homeri, Pseudo-Nonnos’ 
Commentary on Sermon 4 by Gregory of Nazianzus 
and the Armenian Book of Causes. Armenian, Hittite, 
and Indo-European Studies. A Commemoration Volume 
for J. J. S. Weitenberg. Leuven, Peeters, 2019, pp. 323-
345. (Hebrew University Armenian Studies ; vol. 15).
	 32.	 Shirinian M.E. Schema isagogicum apud 
Patres Ecclesiae. Papers presented at the Eighteenth 
International Conference on Patristic Studies Held 
in Oxford 2019. Leuven, Peeters, 2021, pp. 215-226. 
(Studia patristica; vol. 123).
	 33.	 Maspero G., Mateo-Seco L.F., eds. The Brill 
Dictionary of Gregory of Nyssa. Leiden, BRILL, 2009. 
XXV, 811 p.
	 34.	 Banq Jhoghovoghi. Meknowt’iwn Grigori 
Niwsacwoy (= Pattwar’ ew lowc’mownq Jhoghovoghin 
Grigori Niwsacwoy) [Words of Ecclesiastes. 
Commentary by Gregory of Nyssa (= “Causes and 
Solutions of Ecclesiastes by Gregory of Nyssa”)]. 
Mashtoci Matenadaran [Mashtots’ Matenadaran], MS 
621, fol. 19a-21a (17 cent.).
	 35.	 Girq pattwar’ac [The Book of Causes]. 
Mashtoci Matenadaran [Mashtots’ Matenadaran], 
MS 1879, fol. 3a-376b (year 1217).
	 36.	 Grigori episkoposi Niwsacwoy. Xo’sq norin 
Jhoghovoghin [By Gregory Bishop of Nyssa. His Word 
on Ecclesiastes]. Mashtoci Matenadaran [Mashtots’ 
Matenadaran], MS 1013, fol. 1a-40b (year 1227).
	 37.	 Grigori episkoposi Niwsacwoy. T’owght’ 
yaghags Ergoy ergoc [Gregory Bishop of Nyssa. 
The Epistle on Song of Songs]. Mashtoci Matenadaran 
[Mashtots’ Matenadaran], MS 2684, fol. 1a-240a 
(year 973).
	 38.	 Xo’sq Meknowt’ean Erg ergoyn Soghomoni 
arareal yOrogine’s vardapete’ [The Word of 
Commentary of Solomon’s Song of Songs Made by 
Teacher Origen]. Mashtoci Matenadaran [Mashtots’ 
Matenadaran], MS 4066, fol. 350a-365b (year 1283).
	 39.	 Xo’sq Eroginosiy Ergs ergoc meknowt’iwn 
[The Word of Origen: Commentary on Song of Songs]. 
Mashtoci Matenadaran [Mashtots’ Matenadaran], 
MS 3215, fol. 73a-115a (17 cent.).
	 40.	 Xo’sq Orogine’si p’ilisop’ayi` yErg ergocin 
meknowt’iwn. Mashtoci Matenadaran [Mashtots’ 
Matenadaran], MS 3319, fol. 257a-275a (year 1758).
	 41.	 Hipoghiteay episkoposi Bostracwoy asaceal 
Hamar’awt meknowt’iwn Ergoy Ergocs [Brief 
Commentary on Song of Songs Said by Hippolyte, 
Bishop of Bostra]. Mashtoci Matenadaran [Mashtots’ 
Matenadaran], MS 4066, fol. 334a-341b (year 1283).
	 42.	 Hovsep’yan L. «Erg ergocy’» & Grigor 
Narekacin [“The Song of Songs” and Grigor Narekatsi]. 
Banber Matenadarani, 2020, vol. 30, pp.  93-108.



254

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

	 43.	 Norin Grigori Niwsacwoy yErgs ergocn 
(= Pattwar’ ew lowc’mownq Erg ergoc groc Grigori 
Niwsacwoy) [Gregory of Nyssa on Song of Songs 
(= Cause and Solution of Song of Songs Writing by 
Gregory of Nyssa). Mashtoci Matenadaran [Mashtots’ 
Matenadaran], MS 621, fol. 21a-8a.
	 44.	 Pattwar’ ew lowc’mownq grocn Grigori 
Niwsacwoy [Cause and Solution of Song of Songs 
Writing by Gregory of Nyssa]. Mashtoci Matenadaran 
[Mashtots’ Matenadaran], MS 621, fol. 9a-51b.
	 45.	 Shirinian M.E. “Artaqin” & “nowrb” greanq 
[“External” and “Subtle” Writings]. Ashtanak, 1998, 
vol. 2, pp. 15-45.
	 46.	 Shirinian M.E. “Owxti mankownq” & 
“mankownq ekeghecwoy” [“Children of the 
Covenant” and “Children of the Church”]. E’jmiac’in 
[Echmiadzin], 2002, vol. 8, pp. 90-110.
	 47.	 Shirinian M.E. “Mankownq” ezrn aylalezow 
aghbyowrnerowm [The Term “Mankunk’” in Foreign 
Sources]. E’jmiac’in [Echmiadzin], 2005, vol. 6, 
pp. 67-86.

	 48.	 Shirinian M.E. Qristoneakan vardapetowt’yan 
antik & hellenistakan tarrery’. haykakan & 
hownakan՝ dasakan & byowzandakan, aghbyowrneri 
baghdatow-t’yamb [Antique and Hellenistic Elements 
in the Christian Teaching (On the Material of the 
Comparison of Armenian and Greek – Classical and 
Byzantine – Sources)]. Yerevan, Golden Print and 
Design Publ., 2005. vii, 370 p.
	 49.	 Shirinian M.E., Xachatryani G., eds. Girq 
pattwar’ac [The Book of Causes]. Ashtanak, 2011, 
vol. 4, pp. 18-43.
	 50.	 Shirinian M.E.S. Grqi imasti “er’amasn” 
(“trixotomik”) y’nkalman Oroginesi tesowt’yowny’ & 
dra ard’agangy’ haykakan aghbyowrnerowm [Origen’s 
Conception on Trichotomic Sense of the Holy Bible 
and Its Reception in the Armenian Sources]. Oskanean 
Astowac’ashnchi hratarakowt’ean 350-ameaky’ 
(1666–2018) [350th Anniversary of the First Bible in 
Armenian Printed by Voskan Yerevantsi (1666–2018)]. 
Echmiadzin, Mayr At’or’ Sowrb E’jmiac’in Publ., 
2018, pp. 104-111.

Information About the Author
Manea Erna S. Shirinian, Doctor of Sciences (History), Professor, Head of the Department 

for the Study of the Armenian Texts of the 5th – 14th Centuries, Matenadaran – Research Institute 
of Ancient Manuscripts named after M. Mashtots, Prosp. Mashtotsa, 53, 0009 Yerevan, Armenia, 
Erna.shirine@gmail.com, https://orcid.org/0000-0001-6465-6146

Информация об авторе
Манеа Эрна Сергеевна Ширинян, доктор исторических наук, профессор, зав. отделом изуче-

ния армянских текстов V–XIV вв., Матенадаран – Научно-исследовательский институт древних 
рукописей им. М. Маштоца, просп. Маштоца, 53, 0009 г. Ереван, Армения, Erna.shirine@gmail.com, 
https://orcid.org/0000-0001-6465-6146



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 255


Е

нд
ол

ьц
ев

а Е
.Ю

., 
ɒ

ев
че

нк
о Д

.В
., 2

02
2

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.16

UDC 72(091):75.052 Submitted: 27.03.2022
LBC 85.113(0)4 Accepted: 05.07.2022

SOME GEOMETRICAL MOTIFS IN CAUCASUS AND IN CAPPADOCIA
IN THE MIDDLE AGES: MEDITATIONS ABOUT ITS ORIGIN

AND INTERPRETATION

Ekaterina Yu. Endoltseva
Institute of Oriental Studies of the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation

Danil V. Shevchenko
Institute of Foreign Languages of Shenyang Normal University, Shenyang, China

Abstract. Introduction. The article deals with the frescoes of the specific style “red signs” on the rock. They
were widespread in the architectural monuments of Cappadocia. The focus of the research is the motifs of triangular
and rhombus (with the dots inside and without it) between the 9th and 10th centuries. Methods. These motifs are
compared to the similar images on the stone reliefs (architectural decoration) from the territory of the Northern
Caucasus and Western Georgia of the medieval period. A certain number of common features are underlined and
studied. Analysis. In both situations the representations are made in primitive planar graphic style with the minimal
set of technical means. The iconographical repertoire is rich in zoomorphic images (their biological identification is
difficult to determine), geometrical signs, and rosettes. The origins of the motif are traced back up to the ancient
cultures in Asia Minor, Caucasus and the Near East. Its development is shown by means of ethnographical
witnesses. Results. In conclusion, there is supposition that the permanent presence of the motif in sacral and
traditional every day culture of the Northern Caucasus and Western Georgia is due to the influence of the Koban-
Colchis cultural and historical community. In medieval Christian culture, it could have function of apotropeia. So,
the article deals with the specific aspect of very interesting theme that is the culture of the barbaric periphery of the
Byzantine empire in the period between 9th and 10th centuries.

Key words: Cappadocia, Northern Caucasus, zoomorphic images, geometrical motifs, architectural decoration,
frescoes, Byzantine empire, barbaric periphery.

Citation. Endoltseva E.Yu., Shevchenko D.V. Some Geometrical Motifs in Caucasus and in Cappadocia in the
Middle Ages: Meditations About Its Origin and Interpretation. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo
universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd
State University. History. Area Studies. International Relations], 2022, vol. 27, no. 6, pp. 255-275. (in Russian). DOI:
https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.16

УДК 72(091):75.052 Дата поступления статьи: 27.03.2022
ББК 85.113(0)4 Дата принятия статьи: 05.07.2022

НЕКОТОРЫЕ ГЕОМЕТРИЧЕСКИЕ МОТИВЫ НА КАВКАЗЕ
И В КАППАДОКИИ В ЭПОХУ СРЕДНЕВЕКОВЬЯ:
РАЗМЫШЛЕНИЯ ОБ ИХ ИСТОКАХ И СМЫСЛЕ

Екатерина Юрьевна Ендольцева
Институт востоковедения РАН, г. Москва, Российская Федерация

Данил Викторович Шевченко
Институт иностранных языков, ɒэньянский педагогический университет,

г. ɒэньян, Китайская Народная Республика



256

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Аннотация. В статье рассмотрены росписи специфического стиля, когда изображения выполнены крас-
ными линиями по белому фону, штукатурке или прямо на плоскости стены. Они встречаются в архитектур-
ных памятниках Каппадокии IX–X веков. Акцент сделан на мотив треугольников и ромбов с точками внутри
и без них. Проведены аналогии с похожими мотивами на рельефах с территории средневекового Северного
Кавказа и западной Грузии. Выделен ряд общих признаков: изображения обычно выполнены в примитивном
плоскостно-графическом стиле, образ создается при помощи минимального набора технических средств.
В иконографическом репертуаре – изображения животных, биологическую принадлежность которых зачас-
тую сложно определить, геометрические знаки, розетки. Прослежены истоки этого мотива в более древних
культурах Малой Азии, Кавказа и Ближнего Востока и их развитие в этнографическом материале. Сделано
предположение, что на устойчивое присутствие этих знаков в сакральной и традиционно-бытовой культуре
Северного Кавказа и Западной Грузии оказала влияние кобано-колхидская культурно-историческая общ-
ность. Таким образом, в статье затронут специфический аспект такой обширной и мало изученной темы, как
культура варварской периферии Византийской империи в средневизантийский период. Вклад авторов.
Е.Ю. Ендольцева собирала материал относительно памятников, происходящих с территории Кавказа, и ана-
лизировала изображения при помощи методов, применяемых в классическом искусствознании. Д.В. ɒев-
ченко исследовал материал, происходящий с территории Каппадокии.

Ключевые слова: Каппадокия, Северный Кавказ, зооморфные образы, геометрические мотивы, архи-
тектурная пластика, фрески, Византийская империя, варварская периферия.

Цитирование. Ендольцева Е. Ю., ɒевченко Д. В. Некоторые геометрические мотивы на Кавказе и в
Каппадокии в эпоху Средневековья: размышления об их истоках и смысле // Вестник Волгоградского госу-
дарственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. – 2022. – Т. 27,
№ 6. – С. 255–275. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.16

Введение. Данное исследование про-
должает серию публикаций авторов, посвящен-
ных синкретическим образам в христианском
искусстве эпохи Средневековья, на Кавказе и
в Каппадокии [4; 15; 16; 5; 6; 9; 7; 8]. В этом
контексте уже были рассмотрены мотивы
рогатых черепов (быка и барана), символа
плодородия, изображения гибридных зоомор-
фных существ, змей и рыб. Однако существен-
ный пласт нефигуративных абстрактных об-
разов (геометрические, растительные, плете-
ные ленточные орнаменты и разного рода ро-
зетки) пока еще не был подробно проанализи-
рован с этой точки зрения. Поводом для из-
ложенных ниже соображений послужило, с
одной стороны, обнародование ряда малоиз-
вестных ранее фресковых росписей с терри-
тории Каппадокии, сделанных в так называе-
мом примитивном стиле (изображения крас-
ными линиями по белому фону, по штукатур-
ке или прямо на плоскости стены) (в ходе ос-
мотра памятников группой специалистов во
главе с Д.В. ɒевченко, в которую входили
историки, археологи и искусствоведы). С дру-
гой (и это напрямую связано с первым собы-
тием) – необходимость объяснить обилие та-
ких геометрических фигур как ромбы, квад-
раты (с точками и без них), а также их усе-
ченных версий (в виде треугольников и треу-

гольников с точками) на некоторых памятни-
ках христианского искусства, происходящих
с территории Кавказа и Каппадокии. Наличие
сходных мотивов, объединенных зачастую
общими стилистическими и иконографически-
ми признаками, а также временными рамка-
ми заставило поставить вопросы об общих
истоках и характере культурного взаимодей-
ствия между двумя регионами в рассматри-
ваемый период. Последнее, в свою очередь,
позволяет коснуться такой важной, но пока
плохо изученной темы, как культура варварс-
кой периферии Византийской империи и осо-
бенности ее становления (на примере визуаль-
ных образов) во взаимодействии с некоторы-
ми регионами так называемого Христианско-
го Востока в период Македонской династии.

Методы. Методологическая возмож-
ность проследить эволюцию определенного
мотива с эпохи неолита (в некоторых случа-
ях) вплоть до, по крайней мере 60-х гг. XX в.,
а то и до наших дней (в традиционно-бытовой
среде) в регионах, характеризующихся консер-
ватизмом материальной культуры [13, с. 18–
19] (к каковым, безусловно, относится Кав-
каз и, возможно, также Каппадокия) была
обоснована в статьях авторов этого исследо-
вания, посвященных зооморфным образам
(бычья голова, голова барана) и символу пло-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 257

Е.Ю. Ендольцева, Д.В. Шевченко. Некоторые геометрические мотивы на Кавказе и в Каппадокии

дородия [3; 7; 6; 15]. Интересный пример
культурологического исследования миграции
образа и трансформации его значения в за-
висимости от исторического контекста дает
также фундаментальный труд С. Кюн, посвя-
щенный дракону в средневековом искусстве
восточно-христианского и исламского
мира [26]. А.К. Амброз, в свою очередь, про-
следил трансформацию значения раннезем-
ледельческого культового символа «ромб с
крючками» с эпохи неолита вплоть до недав-
него времени [1].

Принцип изложения материала в предла-
гаемом эссе связан с поставленными выше
вопросами. Сначала будет представлено до-
сье, касающееся изображений заявленных
мотивов (ромбы, квадраты, треугольники с
точками и без них) в каменной пластике Кав-
каза эпохи Средневековья и на некоторых
фресковых росписях из Каппадокии того же
времени, затем – попытка проследить истоки
мотива на более ранних, насколько это воз-
можно, артефактах. Этнографические данные
XVIII–XX вв. помогут прояснить значение
выявленных знаков. Анализ выразительных
средств, стилистических и иконографических
особенностей изображений, их возможного
семантического значения призван поставить
вопрос о характере культурных контактов
между двумя регионами.

Анализ. При создании некоторых фрес-
ковых росписей, происходящих с территории
Каппадокии, были использованы скупые изоб-
разительные средства. На белом фоне крас-
ной линией обозначены контуры фигур. Набор
сюжетов и мотивов зачастую крайне ограни-
чен и сводится к лаконичным геометричес-
ким фигурам: ромбы, квадраты, треугольни-
ки с точками и без них. К примеру, на плоско-
сти стены нефа верхнего яруса Храма с ко-
лоннами в Гереме имеется орнаментальный
пояс (на уровне пяты арки), составленный из
пересекающихся диагональных линий, кото-
рые образуют сеть ромбов с точками внут-
ри. Нижняя часть этого пояса дополнительно
украшена волнистой и зигзагообразной лини-
ей (попеременно) (рис. 1). Далее этот узор
разделяется на две орнаментальные полосы,
каждая из которых составлена из треуголь-
ников с точками внутри (рис. 2) с сохранени-
ем зигзагообразной и волнистой линии вдоль

нижней кромки. В нижнем ярусе этой же цер-
кви над входом в нартекс в такой же лаконич-
ной манере изображен крест (рис. 3). Портал,
над которым представлен крест украшен так-
же орнаментальным поясом, составленным из
треугольников с точками внутри. Плоскость
ниши над крестом расчерчена прямоугольни-
ками и квадратами. Там же, в Гереме, в до-
лине Киличлар имеются и другие культовые
объекты, украшенные похожим образом. Один
из них почти полностью разрушен (рис. 4).
Сохранилась ниша, украшенная в верхней ча-
сти фигурами ромбов, квадратов, прямоуголь-
ников, треугольников неправильной формы с
большим количеством точек внутри, расстав-
ленных хаотически. Выразительные средства,
как и в предыдущем примере, предельно ску-
пы: красные линии (не всегда ровные) на бе-
лом фоне. Там же имеется изображение кру-
га, раздельного внутри двумя линиями на че-
тыре сектора (с точками внутри).

В некоторых случаях орнаментальная
рамка, составленная из треугольников и тре-
угольников с точками, обрамляет более
сложные композиции и мотивы (разного рода
кресты и розетки). Так, например, в том же
месте (Гереме, долина Киличлар) частично
разрушенный культовый объект без названия
украшен в той же манере (рис. 5): по белому
фону красными линиями. Пята арки обозна-
чена орнаментальным пояском, составлен-
ным из треугольников с точками. В простен-
ке – в квадратных нишах изображения крес-
тов в верхнем ряду, а в нижнем – розетки
тоже квадратной формы. Каждый из рядов
обрамлен орнаментальной лентой, составлен-
ной из треугольников и треугольников с точ-
ками. Из того же элемента орнамента (тре-
угольник с точкой) составлена плохо иден-
тифицируемая зооморфная фигура (рис. 6),
которая украшает парус еще одного частич-
но разрушенного культового объекта в той
же долине близ Гереме.

Равнобедренный треугольник небольшо-
го размера становится основной композиции
для рамки, окантовывающей круг, разделен-
ный на четыре сектора с изображениями кре-
стов в каждом (рис. 7), найденный в еще од-
ном полуразрушенном культовом объекте
близ Гереме (та же долина). Такой же орна-
мент опоясывает два медальона с изображе-



258

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ниями крестов на парусах по обе стороны
ниши с изображением третьего креста боль-
шего размера в монастырском комплексе
Киличлар Дере тоже около Гереме. Другая
ниша в этом же комплексе украшена изобра-
жением креста, у подножия которого видна
фигура кошачьего хищника (возможно, льва).
Нижний край этой композиции также обозна-
чен орнаментальным фризом из треуголь-
ников.

В некоторых случаях (не только в тех-
нике фрески, но и в технике резьбы, в релье-
фе) из треугольников составлена не только ор-
наментальная рамка, но и средник со значи-
мым символом (таким, как крест). Примером
такого рода служит рельеф с крестом в ме-
дальоне и фрагментом фриза из храма в до-
лине Зельве.

Вход в храм Иоанна Предтечи в Чаву-
шине украшен важными знаками, значение
которых подчеркивается монументальными
геометрическими фигурами. Вместо крестов
в центре трех композиций – розетки (рис. 8).
Центральная – окружена тройным рельефным
кольцом, расположенным в средокрестии ру-
кавов креста, который, в свою очередь, так-
же заключен в тройное рельефное кольцо. По
обе стороны от центральной композиции – две
одинаковые розетки, также заключенные в
рельефное кольцо, повторенное четыре раза.
Каждая из этих розеток помещена в монумен-
тальный ромб, обозначенный орнаментальной
лентой, составленной из равнобедренных тре-
угольников небольшого размера.

Время создания этих памятников вызы-
вает дискуссии. Зачастую из-за отсутствия
письменных источников и археологических
данных (в большинстве случаев раскопки не
проводились) датировать памятники остает-
ся лишь по косвенным признакам (стилисти-
ческие особенности изображений, палеогра-
фия надписей и т. д.), которые, учитывая ар-
хаические черты и консерватизм материаль-
ной культуры в Каппадокии, могут приводить
к условным и не всегда основательным вы-
водам. В целом, по словам Р. Остерхута, «не-
давние исследования позволяют предполо-
жить культурный разрыв в регионе между по-
здним VII и серединой X в., вызванный араб-
скими нашествиями» [28, p. 92]. Подробная
история исследований памятников Каппадо-

кии, а также обзор новых методов их датиро-
вок изложены в статьях К. Жоливе-Леви [24;
25]. Среди большого количества ученых, ко-
торые проявляли интерес к этим памятникам,
следует прежде всего упомянуть работы
Г. де Жерфаниона [22], Н. Тьерри [31], Н. Те-
терятниковой [30], Л. Родли [29]. Однако упо-
мянутые выше церкви и культовые объекты
до сих пор исследовались меньше остальных.
Самая детальная статья по красно-белым
росписям в долинах Гереме и Киличлар вы-
полнена в рамках программы исследований,
проводимых с 2006 г. сотрудниками Универ-
ситета Тускии (Италия) [18]. Некоторые ас-
пекты изображений рассмотрены также
Л. Брубакер [20] и К. Жоливе-Леви [23].

Итальянские исследователи, исходя из
анализа некоторых зооморфных образов (сви-
репая собака), склонны датировать росписи
X–XI вв. [18, p. 16]. Храм с колоннами из Ге-
реме до сих пор условно датировали не ранее
второй половины VIII в., так как в нем была
найдена арабская надпись (возможно, псев-
докуфическое письмо). Хотя Н. Мелвани в
своей статье, посвященной апотропеям и ор-
наментам в византийской скульптуре, отме-
чает, что появление арабских букв в визан-
тийских памятниках – это широко распрост-
раненное явление, которое можно фиксировать
не ранее X в. [27, p. 139]. Другие культовые
объекты из окрестностей Гереме исследова-
ны очень плохо. Их условно можно отнести к
раннему X веку. Монастырский комплекс Ки-
ричлар Дере также, вероятно, можно отнести
к X в., как и храм из долины в Зельве. Храм
Иоанна Предтечи из Чавушина условно дати-
руют VII–VIII веками.

Интересно, что именно среди изображе-
ний, относящихся к периоду возрождения ху-
дожественных традиций после арабского на-
шествия (IX–X вв.), с территории Кавказа
можно найти некоторые аналогии геометри-
ческим мотивам из Каппадокии. Обычно ор-
намент из треугольников или ромбов с точкой
внутри или без нее ставит смысловой акцент
на значимых образах композиции. Некоторые
примеры происходят с территории Грузии. Так,
например, рельефное изображение головы
быка на плите из Джегеты, Верхняя Сване-
тия (X в.), обрамлено геометрическими узо-
рами, составленными по бокам из полусфер,



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 259

Е.Ю. Ендольцева, Д.В. Шевченко. Некоторые геометрические мотивы на Кавказе и в Каппадокии

а сверху – из треугольников [21, p. 157, ill. 301].
Сама голова украшена на уровне рогов орна-
ментальным фризом, составленным из резных
треугольников. На другой резной плите из той
же церкви (рис. 9) на лбу быка изображен
ромб, а рама, составленная из треугольников
в разном сочетании, огибает изображение с
трех сторон. В центре каждого из треуголь-
ников – точка [21, ill. 303].

На верхнем наличнике окна, украшаю-
щего восточный фасад церкви в Бавра (X в.),
орнаментальный пояс, составленный из треу-
гольников с точкой внутри, расположен над
центральным образом композиции – сценой
молитвы пророка Даниила во львином рву [21,
p. 128, ill. 201]. Рамка или орнаментальный
поясок, составленный из треугольников, при-
сутствует и в ряде композиций, вырезанных
на верхних наличниках щелевидных окон цер-
кви св. Георгия из села Бза (X в.) (ныне – село
Ахалсопели, Аджария). Так, на восточном
фасаде изображение Даниила во львином рву
обрамлено таким пояском с трех сторон [21,
p. 152, ill. 282]. На западном фасаде этот эле-
мент орнамента обозначает нижний край ком-
позиции с Распятием, Богородицей и ангелом
[21, ill. 283]. На южном фасаде той же церкви
композиция с изображением трех птиц обрам-
лена рамкой, составленной из треугольников,
с трех сторон [21, ill. 284]. Такой же орнамен-
тальный пояс обрамляет круглое окно и рас-
положен над ним на фасаде церкви в Муше-
вани (IX в.) (рядом с окном – фигура с крес-
том и кадилом) (рис. 10) [21, ill. 188]. На вос-
точном фасаде церкви в Убиси (Имерети)
(рис. 11) рельеф с изображением льва обрам-
лен с обеих сторон дополнительными орнамен-
тальными лентами, составленными из ромбов
с точками внутри [21, ill. 191].

Рассматриваемые геометрические мо-
тивы украшают и некоторые церкви этого вре-
мени (IX–X вв.) на территории современной
Республики Южная Осетия. К примеру, орна-
ментальный пояс, состоящий из треугольни-
ков, виден на фрагменте капители колонки из
Додота (нач. X в.) [11, c. 58]. Этот же мотив
встречается и на резных блоках из церкви
св. Георгия в Эреде [11, c. 67] (нач. X в.). Так,
резной орнаментальный фриз, составленный
из ромбов, украшает колонну южного входа
на середине длины.

Похожий орнамент украшает и некото-
рые резные блоки из Тбета, вмурованные ныне
в стенку больницы в г. Цхинвал (X в.) [11,
c. 68]. Так, на одном из блоков центральная
часть композиции состоит из треугольников
большого размера, обрамленная сверху и сни-
зу узкими лентами из треугольников неболь-
шого размера. На другом блоке, представля-
ющем собой фрагмент наличника окна, цент-
ральная часть композиции выполнена ленточ-
ным орнаментом из переплетающихся кругов
большего и меньшего диаметра. Как и в пре-
дыдущем случае, тонкие орнаментальные
ленты из треугольников небольшого размера
обрамляет центральную часть сверху и сни-
зу. На третьем резном блоке из Тбета (рис. 12)
(также фрагмент наличника окна) в централь-
ной части композиции – орнаментальные ро-
зетки, составленные из ленты плетения в две
полосы. Треугольники небольшого размера в
два и даже в три ряда так же, как и в двух
предыдущих случаях окаймляют центральную
композицию снизу и сверху.

Треугольники и ромбы с точками боль-
шого размера встречаются и на резных бло-
ках из Касагина (X в.) [11, c. 82]. На одном из
двух блоков, вмурованных в стену заброшен-
ной школы, виден только орнаментальный фриз
из треугольников большого размера с точка-
ми внутри (рис. 13), на втором – орнаменталь-
ный фриз из ромбов большого размера с точ-
ками расположен над изображением льва и
грифона [5].

Конечно, рассматриваемые мотивы ши-
роко распространены по всей территории Кав-
каза и за его пределами. В большинстве слу-
чаев, однако, они имеют более выраженный
декоративный характер. Из хронологически
близких памятников можно упомянуть изоб-
ражения на фасадах собора свв. Петра и Пав-
ла в Татеве, Армения (нач. X в.). На север-
ном фасаде, к примеру, сакрально значимый
образ, имеющий, видимо, дохристианское про-
исхождение (над щелевидным окном – изоб-
ражение головы с двумя змеями), обрамлен
широким орнаментальным поясом, одна из
полос которого составлена из треугольников.

Орнаменты из треугольников или ромбов
встречаются в этот период (VIII–X вв.) на
сакральных объектах, связанных не только с
христианской религией. Они в изобилии встре-



260

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

чаются на памятниках, происходящих с тер-
риторий, которые, как и Кавказ, в свое время
составляли часть эллинистического мира [10].

Укажем лишь на некоторые из самых
значимых примеров. Так, например, основой
орнаментального оформления (нефигуратив-
но и строится на сочетании геометрических
фигур) мавзолея Саманидов в Бухаре (пер-
вый купольный мавзолей кубической формы,
положивший начало этой архитектурной тра-
диции в Средней Азии) (рубеж IX–X вв.) слу-
жит ромб и квадрат. Это заметно как в эк-
стерьере, так и в интерьере здания. Компо-
зиция из треугольников и фигур, составлен-
ных из разных по размеру квадратов и ром-
бов, украшает северный портал мавзолея.
Верхняя часть северной стены украшена
композицией из ниш. Колонны некоторых из
них оформлены треугольными мотивами.
В украшении фронтона южного портала мав-
золея также используется орнаментальная
схема, основанная на сочетании ромбов,
квадратов и треугольников. Та же схема про-
слеживается и в интерьере мавзолея. Счи-
тается, что на облик этого здания оказали
влияние некоторые особенности оформления
зороастрийских храмов огня.

Та же тенденция прослеживается и в
украшении оссуариев VI–VII вв., найденных
на городище Афрасиаб [17] в современном
Самарканде. Вероятно, появление этих оссу-
ариев связано с населением города, испове-
довавшим зороастризм, или с христианами-
несторианами. Так, фрагмент одного из оссу-
ариев из коллекции Музея истории основания
Самарканда «Афросиаб» (Афрасиаб) украшен
орнаментом, основанным на сочетании треу-
гольников большого размера и кружков (то-
чек) с крестами. Треугольники с кружками или
кресты, составленные из треугольников, по-
являются и на других фрагментах. Встреча-
ются также фрагменты оссуариев, украшен-
ные тонким фризом из треугольников неболь-
шого размера.

В целом геометрический орнамент, как
известно, широко распространяется на Ближ-
нем Востоке с приходом арабов. Одним из яр-
ких примеров может служить декоративное
убранство (мозаики) зимней резиденции хали-
фа Хишам ибн Абдул-Малик (724–743 гг.) под
Иерихоном. Геометрические знаки в изобилии

встречаются и на позднеантичных мозаиках,
в том числе тех, что происходят с территории
Малой Азии и Верхней Месопотамии (Антан-
дрос, римская вилла, III в. н. э., Зеугма).

Использование ромбов, треугольников,
квадратов с точками в качестве элементов
геометрического орнамента часто встречают-
ся на христианских памятниках с территории
Кавказа и Каппадокии и в раннехристианский
период. Из многочисленных примеров упомя-
нем лишь некоторые. Так, например, круглое
обрамление рельефного равноконечного кре-
ста из церкви св. Сергия в Гереме (VI–VII вв.)
выполнено на основе мотива треугольника с
точками [23] внутри.

В оформлении усыпальницы св. Григо-
риса в монастыре Амарис (кон. V в.) (Нагор-
ный Карабах) также присутствует мотив тре-
угольников. Ромбы с точками присутствуют
и в резном украшении церкви Ванкасар (ка-
питель VII в.) близ Тигранокерта.

Эти же геометрические мотивы актив-
но используются в оформлении христианских
церквей на Кавказе и в более позднее время.
В некоторых ситуациях они, как кажется, со-
храняют свое сакральное значение, а иногда
теряют его, оставаясь лишь декоративным
элементом.

Так, например, на некоторых хачкарах с
территории Армении сакральное значение рас-
сматриваемых мотивов выходит на первый
план. На хачкаре из Лика (Суник, 1517 г.) в
верхней части композиции процветший крест
с обеих сторон обрамлен розетками в круг-
лой рамке, составленной из треугольников
небольшого размера [19, p. 377]. На двух хач-
карах из Татева фигурирует сфера, составлен-
ная из треугольников небольшого размера.
В одном случае две такие сферы венчают ро-
стки у подножия процветшего креста, а в дру-
гом – она помещена под крестом на месте,
где обычно изображается голова Адама.

Этот же мотив используется как чисто
декоративный в изображении архитектурных
элементов в сцене Гостеприимства Авраама
на миниатюре из Евангелия 1316 г. (Матена-
даран) (ms 4818, fol. 5v) [19, p. 341, fig. 1] и в
рельефном украшении церкви Сурб Карапет
(Нораванк, 1216–1227).

Однако в еще более позднее время в
некоторых церквах в глухих горных районах



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 261

Е.Ю. Ендольцева, Д.В. Шевченко. Некоторые геометрические мотивы на Кавказе и в Каппадокии

(территория современной Южной Осетии)
рассматриваемые мотивы появляются на
фасадах как некий знак, не совсем связанный
с общей композицией. Вероятно, в таких слу-
чаях он имеет значение оберега, но это, как
будет показано ниже, скорее всего связано с
влиянием традиционной бытовой культуры.
Примеры такого рода встречаются на фаса-
дах поздней церкви в Дисеве (XVIII–XIX вв.).
В одном случае рамка, составленная из треу-
гольников небольшого размера, обрамляет
щелевидное окно на фасаде, в другом – такое
же окно на барабане (выполнена крестообраз-
но). Имеются также орнаментальные встав-
ки на фасаде в виде розетки в обрамлении
рамки из треугольников и прямоугольной пли-
ты, украшенной небольшими треугольниками
в качестве фона, на котором две розетки так-
же составлены из треугольников (рис. 14).
Интересно, что истоки рассматриваемых гео-
метрических мотивов уходят вглубь веков
вплоть до периода неолита.

Многочисленные исследования семанти-
ки древних образов показывают, что треуголь-
ник и ромб, начиная с эпохи позднего палео-
лита, могли быть символами плодородия [2,
c. 84]. Один из многочисленных, но весьма
красноречивых примеров, которые раскрыва-
ют возможное сакральное значение ромба в
древней культуре – изображение этрусской
богини из Старого Музея в Берлине, VII в. до
н. э. (рис. 15). Здесь воспроизведены сразу два
важнейших символа (в том числе и для сак-
ральной культуры Кавказа) – рогатый череп
и ромб. В сакральном искусстве Урарту ромб
также имел первостепенное значение, о чем
свидетельствуют копии археологической жи-
вописи в Эребуни из фондов ГМИИ им. Пуш-
кина 1. Эти знаки сохранились в качестве бла-
гоприятных и приносящих всяческое изобилие
вплоть до наших дней (в традиционно-быто-
вой культуре), о чем свидетельствуют много-
численные амулеты и талисманы в виде тре-
угольников и ромбов, происходящие, например,
с территории Дагестана.

Вот лишь несколько из большого коли-
чества примеров, которые демонстрируют
преемственность в восприятии этих знаков в
сакральной и традиционно-бытовой культуре,
в частности на Кавказе. На бронзовом риту-
альном поясе эпохи поздней бронзы (XII–

IX вв. до н. э.) из собрания Национального Му-
зея Республики Южная Осетия в г. Цхинвал
изображено шествие животных, биологичес-
кую идентификацию которых зачастую слож-
но определить из-за синкретичности (которая,
возможно, является их сакральным призна-
ком) [9]. Тела животных и промежутки меж-
ду ними отмечены геометрическими знака-
ми (среди которых ромбы, треугольники, квад-
раты) со штриховкой и без, с точками внутри
и снаружи, вписанными друг в друга. ɒтри-
ховка в форме ромбов или сетчатый орнамент
встречается на ритуальных бронзовых топо-
рах, относящихся к Кобано-Колхидской куль-
турно-исторической общности. Один из при-
меров – ритуальный бронзовый топор из Фас-
кау (Северная Осетия) (VII в. до н. э.) [14,
c. 134, рис. 5].

ɒтриховка на животе в виде треуголь-
ников встречается на некоторых ритуальных
антропоморфных статуэтках I–II вв. н. э. с
территории Грузии и Дагестана [2, c. 238–239].

Те же знаки (треугольники, ромбы, квад-
раты с вписанными в них треугольниками и
т. д.) активно используются в качестве охран-
ных в системе украшения традиционного дома
(а также на одежде, коврах, как значимый эле-
мент в женских украшениях и т. д.) у многих
народов Кавказа (в частности, на Северном
Кавказе и в западной Грузии). Они видны, к
примеру, на деревянных предметах быта, про-
исходящих из традиционного осетинского
дома, из этнографического отдела музея «Дво-
рец Ксанских эриставов» в г. Ленингор и на
современной алтарной преграде из храма в
Мосабруне на территории Республика Южная
Осетия.

Интересно, что знаки, которые, возмож-
но, являлись символами плодородия (ромб с
точкой, ромб с отростками) [1] еще с эпохи
неолита, были обнаружены в безымянной цер-
кви в Гереме в ходе недавних исследова-
ний [15]. Храм сложно датировать, но, веро-
ятно, его можно отнести к VIII в., хотя вопрос
этот еще требует проработки [15].

Выводы. Несмотря на то что такие
древние сакральные символы, как ромб, тре-
угольник, квадрат с точками и без них исполь-
зовались достаточно широко в разных куль-
турах, начиная с эпохи неолита (а в некото-
рых случаях и раньше) и, зачастую, судя по



262

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

этнографическому материалу, в традиционных
обществах вплоть до наших дней (в том чис-
ле достаточно активно и в христианском ис-
кусстве), можно выделить ряд общих призна-
ков, которые позволяют провести параллели
разного рода именно между территориями
Кавказа и Каппадокии. Как отмечалось уже
в предыдущих исследованиях [4], ряд изоб-
ражений с территории Кавказа 2 и Каппадокии
имеют в один и тот же исторический период
(VIII–X вв.), хотя и будучи исполненными в
разных техниках (рельефы и фрески), ряд об-
щих черт. Изображения обычно выполнены в
примитивном плоскостно-графическом стиле,
образ создается при помощи минимального
набора технических средств. В иконографи-
ческом репертуаре – изображения животных,
биологическую принадлежность которых за-
частую сложно определить, геометрические
знаки, розетки. Эти изображения имеют ис-
токи в древних культурах, сформировавших-
ся на территории Малой Азии, Кавказа и Ближ-
него Востока, начиная с эпохи неолита.

Возможно, что на устойчивое присут-
ствие этих знаков в сакральной и традицион-
но-бытовой культуре Северного Кавказа и
Западной Грузии оказала влияние Кобано-Кол-
хидская культурно-историческая общность.
Такие идеи (в первую очередь, относительно
зооморфных образов) высказывал еще выда-
ющийся ученый-кавказовед А.А. Миллер
(1875–1935) [12]. Он же сформулировал клю-
чевой для изучения древностей Кавказа те-
зис о «преемственности и непрерывности в
развитии основных форм» материальных пред-
метов в «кавказском яфетическом мире» «при
сравнительно незначительных вариационных
изменениях» [13].

В христианской среде в рассматривае-
мый период времени (VIII–X вв.) они, веро-
ятно, выполняли апотропеическую функцию.
Последнее предположение подтверждается
тем (помимо данных этнографии), что в про-
странстве храма (по крайней мере на ряде
изображений с территории Северного Кавка-

за и, отчасти, Грузии) они располагались на
сакрально значимых местах перехода (на на-
личниках окон, на порталах дверей, во внеш-
ней облицовке, на алтарных преградах и т. д.).
Геометрические мотивы (треугольник, ромб,
квадрат) могли использоваться в этом каче-
стве самостоятельно, а могли усиливать ху-
дожественное и смысловое значение (служить
декоративной рамой) других сакральных зна-
ков (изображения животных, рогатых черепов,
розеток и др.).

Росписи красными линиями по белому
фону, штукатурке или на плоскости стены с
территории Каппадокии, в частности изоб-
ражения животных, насекомых, розетки и
ассоциированные с ними изображения ром-
бов, треугольников и точек внутри, также,
вероятно, имели охранную функцию [18,
p. 15–18].

Вышеизложенные наблюдения интерес-
ны еще и в контексте изучения художествен-
ной культуры варварской периферии Византий-
ской империи в период становления независи-
мых от последней государств. Для развития
этого сюжета особенно плодотворным кажет-
ся изучение характера культурного взаимодей-
ствия между различными регионами так на-
зываемого Христианского Востока (в нашем
случае – Каппадокия и Малая Азия в целом
как обширная контактная зона).

ПРИɆЕɑАНИə

1 По материалам доклада Р.Р. Вергазова «От-
крытие археологической живописи в Эребуни. Хро-
нология, изучение и атрибуция», прочитанного в
рамках II Всероссийской научной конференции Во-
стоковедные полевые исследования на базе ИВ РАН
в г. Москва 20 апреля 2022 года.

2 По преимуществу с тех территорий, кото-
рые входили в свое время в ареал распространения
Кобано-Колхидской культурно-исторической общ-
ности, то есть нынешние горные районы западной
Грузии (Сванетия, Верхняя Картли и др.), Абхазия,
Республика Южная Осетия.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 263

Е.Ю. Ендольцева, Д.В. Шевченко. Некоторые геометрические мотивы на Кавказе и в Каппадокии

ПРИЛОЖЕНИЕ

Рис. 1. Неф верхнего яруса. Храм с колоннами. Гереме. Фото Д.В. ɒевченко
Fig. 1. Nave of the upper storey. Churchwithcolumns. Göreme. Photo of D.V. Shevchenko

Рис. 2. Неф верхнего яруса. Храм с колоннами. Гереме. Фото Д.В. ɒевченко
Fig. 2. Nave of the upper storey. The church with columns. Göreme. Photo of D.V. Shevchenko



264

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Рис. 3. Нижний ярус. Вход в нартекс. Храм с колоннами. Гереме. Фото Д.В. ɒевченко
Fig. 3. Lowerstorey. Entrancetothenarthex. The church with columns. Göreme. Photo of D.V. Shevchenko

Рис. 4. Культовый объект из долины Киличлар. Гереме. Фото Д.В. ɒевченко
Fig. 4. Cult object from Kiliolar valley. Göreme. Photo of D.V. Shevchenko



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 265

Е.Ю. Ендольцева, Д.В. Шевченко. Некоторые геометрические мотивы на Кавказе и в Каппадокии

Рис. 5. Частично разрушенный культовый объект. Долина Киличлар. Гереме. Фото Д.В. ɒевченко
Fig. 5. Partly damaged cult object. Kiliolar valley. Göreme. Photo of D.V. Shevchenko



266

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Рис. 6. Частично разрушенный культовый объект. Долина Киличлар. Гереме. Фото Д.В. ɒевченко
Fig. 6. Partly damaged cult object. Kiliolar valley. Göreme. Photo of D.V. Shevchenko

Рис. 7. Частично разрушенный культовый объект. Долина Киличлар. Гереме. Фото Д.В. ɒевченко
Fig. 7. Partly damaged cult object. Kiliolar valley. Göreme. Photo of D.V. Shevchenko



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 267

Е.Ю. Ендольцева, Д.В. Шевченко. Некоторые геометрические мотивы на Кавказе и в Каппадокии

Рис. 8. Западный вход. Церковь в Чавушине. Фото Д.В. ɒевченко
Fig. 8. Western entrance. The church in davuúin. Photo of D.V. Shevchenko

Рис. 9. Плита из Джегеты, Сванетия [21, ill. 303]
Fig. 9. Block from Djegeta. Svanetia [21, ill. 303]



268

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Рис. 10. Фасад церкви в Мушевани [21, ill. 188]
Fig. 10. Faoade of the church in Muúevani [21, ill. 188]

Рис. 11. Восточный фасад церкви в Убиси. Имерети [21, ill. 191]
Fig. 11. Eastern faoade of the church in Ubisi. Imereti [21, ill. 191]



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 269

Е.Ю. Ендольцева, Д.В. Шевченко. Некоторые геометрические мотивы на Кавказе и в Каппадокии

Рис. 12. Плита из Тбета. Вмурована в стену больницы. Г. Цхинвал. Фото Е.Ю. Ендольцевой
Fig. 12. Block from Tbet. Embedded to the wall of a hospital. Tskhinval. Photo of E.Yu. Endoltseva

Рис. 13. Резной блок, вмурованный в стену заброшенной школы. Касагина. Фото Е.Ю. Ендольцевой
Fig. 13. Carved block embedded to the wall of an abandoned school. Kasagina. Photo of E.Yu. Endoltseva



270

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Рис. 14. Резной блок. Южный фасад церкви в Дисеве. XVIII–XIX вв. Фото Е.Ю. Ендольцевой
Fig. 14. Carved block. Southern faoade of the church in Disev, 18th–19thcc. Photo of E.Yu. Endoltseva



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 271

Е.Ю. Ендольцева, Д.В. Шевченко. Некоторые геометрические мотивы на Кавказе и в Каппадокии

Рис. 15. Этрусская богиня Ватика. Старый Музей в Берлине
Fig. 15. Etruscan goddess Vatica. The Old Museum in Berlin



272

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Амброз, А. К. Раннеземледельческий куль-
товый символ («ромб с крючками») / А. К. Амброз
// Советская археология. – 1965. – № 3. – С. 14–28.

2. Брилева, О. А. Древняя бронзовая антро-
поморфная пластика Кавказа (XV в. до н. э. – X в.
н. э.) / О. А. Брилева. – М. : ТАУС, 2012. – 424 с.

3. Голан, А. Миф и символ / А. Голан. – М. :
Русслит ; Иерусалим, 1994. – 375 с.

4. Ендольцева, Е. Ю. Западное Закавказье и
Каппадокия: некоторые иконографические парал-
лели в период Македонской династии / Е. Ю. Ен-
дольцева // Российская археология. – 2012. – № 3. –
С. 109–115.

5. Ендольцева, Е. Ю. Синкретизм христианс-
ких и дохристианских верований на примере архи-
тектурной пластики Северного Кавказа / Е. Ю. Ен-
дольцева // Историко-культурное наследие Юга
России : науч.-практ. конф., г. Ставрополь, 9 февра-
ля 2015 г. – М. : Кн. мир, 2015. – С. 271–280.

6. Ендольцева, Е. Ю. Синкретические образы:
изображение бычьей головы в архитектурной пла-
стике христианских храмов на Южном Кавказе в
период Средневековья / Е. Ю. Ендольцева // Про-
блемы истории, филологии, культуры. – 2017. –
№ 2 (56). – С. 323–338.

7. Ендольцева, Е. Ю. Мотив головы барана в ар-
хитектурной пластике Кавказа X–XIV вв. / Е. Ю. Ен-
дольцева // Allon. К 60-летию заслуженного деятеля
науки РЮО профессора Ю. А. Дзиццойты. – М. : Ин-т
востоковедения РАН ; Цхинвал, 2021. – С. 161–173.

8. Ендольцева, Е. Ю. Образ змеи-дракона в ар-
хитектурной декорации христианских храмов Кавка-
за в эпоху Средневековья / Е. Ю. Ендольцева // Рос-
сия. Грузия. Христианский Восток. Духовные и куль-
турные связи : сб. ст. по материалам VIII Научных
чтений, посвящ. памяти Д. И. Арсенишвили. – М. :
Центральный музей древнерусской культуры и ис-
кусства имени Андрея Рублева, 2021. – С. 167–177.

9. Ендольцева, Е. Ю. Зооморфные образы в ар-
хитектурной пластике Кавказа IX–XI вв. / Е. Ю. Ен-
дольцева, А. Ю. Скаков // Вестник Православного
Свято-Тихоновского гуманитарного университета.
Серия V: Вопросы истории и теории христианского
искусства. – 2020. – Вып. 37. – С. 9–28.

10. Кузенков, П. В. Рождение Христианского Во-
стока как трансформация эллинистической культу-
ры / П. В. Кузенков // Рождение Христианского Вос-
тока. Этнокультурные взрывы Поздней Античнос-
ти. Материалы круглого стола / под ред. К. А. Пан-
ченко. – М. : ЦЕИ РАН, 2021. – С. 8–24.

11. Меписашвили, Р. Архитектура нагорной
части исторической провинции Грузии – ɒида-
Картли / Р. Меписашвили, В. Цинцадзе. – Тбилиси :
Мецниереба, 1975. – 198 с.

12. Миллер, А. А. Изображение собаки в древ-
ностях Кавказа / А. А. Миллер // Известия Россий-
ской Академии истории материальной культуры. –
1922. – Т. II. – С. 294–310.

13. Миллер, А. А. Древние формы в матери-
альной культуре современного населения Дагес-
тана / А. А. Миллер // Материалы по этнографии. –
Л. : Изд. Гос. Рус. Музея, 1927. – Т. IV, вып. 1. –
С. 15–76.

14. Скаков, А. Ю. Орнаментированные топоры
могильника Фаскау в Северной Осетии / А. Ю. Ска-
ков // Древности Северного Кавказа. – М. : [б. и.],
1999. – С. 121–135.

15. ɒевченко, Д. В. Половая символика в
христианстве как архаический, культурный фено-
мен (по материалам полевых исследований рос-
писей в христианских храмовых росписях в Кап-
падокии. Турция) / Д. В. ɒевченко // Мировоз-
зрение населения Южной Сибири и Центральной
Азии в исторической ретроспективе. – 2013. –
№ 6. – С. 179–191.

16. ɒевченко, Д. В. Проблема идентификации
зооморфного образа в рельефе церкви Святого Фе-
одора Анакопийской крепости (Абхазия) / Д. В. ɒев-
ченко // Народы и религии Евразии. Этнология. Ре-
лигиоведение. Археология. – 2017. – Вып. 3–4 (12–
13). – С. 42–51.

17. Afrosiyob / сост. С. Мустафокулов, Д. Са-
идмуродов. – Самарканд : [б. и.], 2014. – 46 c.

18. Andaloro, M. Signs on the Rock. Red
Paintings in the Valleys of Göreme and Kiliolar (Turkey)
/ M. Andaloro [et al.] // Proceedings of International
Congress of Speleology in Artificial Caves. Hypogea
2017. Cappadocia, Turkey, 6/10 March 2017 / ed.
M. Parise [et al.]. – Istanbul : [s. n.], 2017. – P. 11–19.

19. Armenia sacra. Mémoire chrétienne des
Arméniens (IV–XVIII siqcles) / sous dir. J. Durand,
I. Rapti, D. Giovannoni. – Paris : Somogy, 2007. – 471 p.

20. Brubaker, L. Aniconic decoration in the
Christian World: East and West / L. Brubaker //
Cristianità d’Occidente e cristianità d’Oriente: (secoli
VI–XI). – Spoleto : Fondazione Centro Italiano di Studi
sull’Alto Medioevo, 2003. – P. 573–590. – (Settimane
di studio della Fondazione Centro Italiano di Studi
sull’Alto Medioevo ; vol. 51).

21. Dadiani, T. Medieval Georgian Sculpture
/ T. Dadiani, T. Khundadze, E. Kvachatadze. – Tbilisi :
George Chubinashvili National Research Centre for
Georgian Art History and Heritage Preservation,
2017. – 375 p.

22. Jerphanion, G. de. Une nouvelle province de
l’art byzantin. Les églises rupestres de Cappadoce.
T. I, 1re partie / G. de Jerphanion. – Paris : Librairie
orientaliste Paul Geuthner, 1925. – LXIV, 298 p.; T. I, 2e

partie. – 1932. – VIII, 318 p.; T. II, 1re partie. – 1936. –
388 p., 45 fig.; T. II, 2e partie. – 1942. – VIII, 538 p.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 273

Е.Ю. Ендольцева, Д.В. Шевченко. Некоторые геометрические мотивы на Кавказе и в Каппадокии

23. Jolivet-Lévy C. Saint-Serge de Matiané, son
décor sculpté et ses inscriptions / C. Jolivet-Lévy,
N. Demesnil Lemaigre // Travaux et mémoires. – 2005. –
T. 15 : Mélanges Jean-Pierre Sodini. – P. 67–83.

24. Jolivet-Levy, C. Byzantine Settlements and
Monuments of Cappadocia: A Historiographic Review
/ C. Jolivet-Levy // Eastern Christian Art. – 2012–2013. –
Vol. 9. – P. 53–62.

25. Jolivet-Lévy, C. De l’aniconisme en
Cappadoce: Quelques réflexions à la lumiqre de
découvertes récentes / C. Jolivet-Lévy // L’aniconisme
dans l’art religieux byzantin. Actes du colloque de
Genqve (1–3 octobre 2009) / par M. Campagnolo
[et al.]. – Geneve : La Pomme d’or : Musées d’art et
d’histoire de Genqve, 2015. – P. 127–139, 271–284.

26. Kuehn, S. The Dragon in Medieval East
Christian and Islamic Art / S. Kuehn. – Leiden ; Boston :
Brill, 2011. – XII, 298 p., 92 p. pl.

27. Melvani, N. Apotropeia and Ornament: Late
Byzantine Sculpture and the Migration of Pseudo-Arabic
Writing / N. Melvani // Atti. Accademia Roveretana degli
Agiati. Ser. IX. – 2018. – Vol. VIII, A. – P. 128–139.

28. Ousterhout, R. Remembering the Dead in
Byzantine Cappadocia : The Architectural Settings for
Commemoration / R. Ousterhout // Architecture of
Byzantium and Kievan Rus from the 9th to the 12th

Centuries // Materials of the International Seminar.
November 17–21, 2009. – Saint Petersburg : The State
Hermitage Museum, 2010. – P. 87–98. – (Transactions
of the State Hermitage Museum ; vol. LIII).

29. Rodley, L. Cave Monasteries of Byzantine
Cappadocia / L. Rodley. – Repr. – Cambridge :
Cambridge University Press, 2010. – xviii, 266 p.

30. Teteriatnikov, N. The Frescoes of the Chapel
of St. Basil in Cappadocia: Their Date and Context
Reconsidered / N. Teteriatnikov // Cahiers
archéologiques. – 1992. – № 40. – Р. 99–113.

31. Thierry, N. De la datation des églises de
Cappadoce / N. Thierry // Byzantinische Zeitschrift. –
1995. – Bd. 88. – Р. 419–455.

REFERENCES

1. Ambroz A.K. Rannezemledelcheskiy
kultovyy simvol («romb s kryuchkami») [Early
Agricultural Cult Symbol (“Rhomb with
Appendages”)]. Sovetskaya arkheologiya [Soviet
Archaeology], 1965, no. 3, pp. 14-28.

2. Brileva O.A. Drevnyaya bronzovaya
antropomorfnaya plastika Kavkaza (XV v. do n.e. –
X v. n.e.) [Ancient Bronze Anthropomorphic Plastic
of Caucasus (15th BC – 10th AD)]. Moscow, TAUS
Publ., 2012. 424 p.

3. Golan A. Mif i simvol [Myth and Symbol].
Moscow, Russlit Publ., Jerusalim Publ., 1994. 375 p.

4. Endoltseva E.Yu. Zapadnoe Zakavkaze i
Kappadokiya: nekotorye ikonograficheskie paralleli v
period Makedonskoy dinastii [Western Transcaucasia
and Cappadocia: Some Parallels in the Macedonian
Period]. Rossiyskaya arkheologiya [Russian
Archaeology], 2012, no. 3, pp. 109-115.

5. Endoltseva E.Yu. Sinkretizm khristianskikh i
dokhristianskikh verovaniy na primere arkhitekturnoy
plastiki Severnogo Kavkaza [Syncretism of Christian
and Pre-Christian Beliefs on the Example of Architectural
Decoration of the North Caucasus]. Istoriko-kulturnoe
nasledie Yuga Rossii: nauch.-prakt. konf., g. Stavropol,
9 fevralya 2015 g. [Historical and Cultural Heritage of
Southern Russia. (Research and Practice Conference,
Stavropol, 9 February 2015.)]. Moscow, Kn. mir Publ.,
2015, pp. 271-280.

6. Endoltseva E.Yu. Sinkreticheskie obrazy:
izobrazeniya bychey golovy v arkhitekturnoy plastike
khristianskikh khramov na Yuznom Kavkaze v period
Srednevekovya [Syncretic Images: Image of Bull Head
in Architectural Decoration of the Christian Churches
in Southern Caucasus in Medieval Period]. Problemi
istorii, filologii, kultury [Problems of History,
Philology, Culture], 2017, no. 2 (56), pp. 323-338.

7. Endoltseva E.Yu. Motiv golovi barana v
arkhitekturnoy plastike Kavkaza X–XIV vv. [Motif of
Ram’s Head in Architectural Decoration in Caucasus in
the 10th – 14th Centuries]. Allon. K 60-letiyu zasluzennogo
deyatelya nauki RYuO professora Yu. A. Dzitsioitti
[Allon. On the Occasion of the 60th Anniversary of the
Honored Scientist of the Republic of South Ossetia,
Professor Yu. A. Dzitstsoyty: Collective Monograph
(Moscow, 2021; Tskhinval, 2021)]. Moscow, Institut
vostokovedeniya RAN; Tskhinval, 2021, pp. 161-173.

8. Endoltseva E.Yu. Obraz zmei-drakona v
arkhitekurnoy dekoratsii khrisitanskih khramov Kavkaza
v epokhu Srednevekovya [Image of Snake-Dragon in
the Architectural Decoration of Christian Churches in
Caucasus in Medieval Period]. Rossiya. Gruziya.
Khristianskiy Vostok. Dukhovnye i kulturnye svyazi:
sb. st. po materialam VIII Nauchnykh chteniy,
posvyashch. pamyati D.I. Arsenishvili [Russia. Georgia.
Christian East. Spiritual and Cultural Ties. Collection of
Articles Based on the Materials of the 8th Scientific
Readings Dedicated to the Memory of D.I. Arsenishvili].
Moscow, Tsentralnyy muzey drevnerusskoy kultury i
iskusstva imeni Andreya Rubleva, 2021, pp. 167-177.

9. Endoltseva E.Yu., Skakov A.Yu. Zoomorphnye
obrazy v arkhitekturnoy plastike Kavkaza IX–XI vv.
[Zoomorphic Images in Architectural Decoration of
Caucasus in the 9 th – 11 th Centuries]. Vestnik
Pravoslavnogo Svyato-Tikhonovskogo gumanitarnogo
universiteta. Voprosy istorii i teorii khristianskogo
iskusstva [St. Tikhon’s University Review. Problems
of History and Theory of Christian Art], 2020, iss. 37,
pp. 9-28.



274

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

10. Kuzenkov P.V. Rozhdenie Khristianskogo
Vostoka kak transformatsiya ellinisticheskoy kultury [Birth
of Christian East as Transformation of Hellenistic Culture].
Panchenko K.A., ed. Rozdenie Khristianskogo Vostoka.
Etnokulturnye vzryvy Pozdney Antichnosti. Materiali
kruglogo stola [Birth of Christian East. Ethnocultural
Explosions of the Late Antiquity. Proceedings of the
Round Table]. Moscow, TsEI RAN, 2021, pp. 8-24.

11. Mepisashvili R., Tsintsadze V. Arhitektura
nagornoy chasti istoricheskoy provintsii Gruzii – Shida-
Kartli [Architecture of the Mountain Part of Georgia –
Shida Kartli]. Tbilisi, Metsniereba Publ., 1975. 198 p.

12. Miller A.A. Izobrazenie sobaki v drevnostyah
Kavkaza [The Dog Image in Antiquities of Caucasus].
Izvestiya Rossiyskoy Akademii istorii materialnoy
kultury [News of the State Academy of History of
Material Culture], 1922, vol. 2, pp. 294-310.

13. Miller A.A. Drevnie formy v materialnoy
kulture sovremennogo naseleniya Dagestana [Ancient
Forms in the Material Culture of Modern Population
of Dagestan]. Materialy po etnografii [Materials on
Ethnography]. Leningrad, Izd. Gos. Rus. Muzeya, 1927,
vol. 4, iss. 1, pp. 15-76.

14. Skakov A.Yu. Ornamentirovannye topory
mogilnika Faskau v Severnoy Ossetii [Decorated Axes
of the Faskau Grave in Northern Ossetia]. Drevnosti
Severnogo Kavkaza [Antiquities of the Northern
Caucasus]. Moscow, s. n., 1999, pp. 121-135.

15. Shevchenko D.V. Polovaya simvolika v
khristianstve kak arkhaicheskiy, kulturnyy fenomen
(po materialam polevykh issledovaniy rospisey v
khristianskikh khramovykh rospisyakh v Kappadokii.
Turtsiya) [Sex Symbolism in Christianity as Archaic
Cultural Phenomenon (on Materials of Field Researches
of Frescoes in Christian Churches in Cappadocia,
Turkey)]. Mirovozzrenie naseleniya Yuzhnoy Sibiri i
Tsentralnoy Azii v istoricheskoy perspective [Worldview
of the Population of the Southern Siberia and Central
Asia in Historical Perspective], 2013, no. 6, pp. 179-191.

16. Shevchenko D.V. Problema identifikatsii
zoomorfnogo obraza v relyefe tserkvi Svyatogo Feodora
Anakopiyskoy kreposti (Abkhaziya) [Problem of
Identification of Zoomorphic Image in Relief of the
Church of St. Theodore in Anacopia Fortress
(Abkhazia)]. Narodi i religii Evrazii. Etnologiya.
Religiovedenie. Arheologiya [People and Religions of
Eurasia. Ethnology. Religious Sciences. Archaeology],
2017, iss. 3-4 (12-13), pp. 42-51.

17. Mustafokulov S., Saidmurodov D., eds.
Afrosiyob. Samarkand, s. n. 2014. 46 p.

18. Andaloro M. et al. Signs on the Rock. Red
Paintings in the Valleys of Göreme and Kiliolar
(Turkey). Parise M. et al., eds. Proceedings of
International Congress of Speleology in Artificial
Caves. Hypogea 2017.  Cappadocia, Turkey,
6/10 March 2017. Istanbul, s. n., 2017, pp. 11-19.

19. Durand J., Rapti I., Giovannoni D., eds.
Armenia sacra. Mémoire chrétienne des Arméniens
(IV–XVIII siècles). Paris, Somogy, 2007. 471 p.

20. Brubaker L. Aniconic Decoration in the Christian
World: East and West. Cristianità d’Occidente e
cristianità d’Oriente: (secoli VI–XI). Spoleto, Fondazione
Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, 2003, pp. 573-
590. (Settimane di studio della Fondazione Centro Italiano
di Studi sull’Alto Medioevo; vol. 51).

21. Dadiani T., Khundadze T., Kvachatadze E.
Medieval Georgian Sculpture. Tbilisi, George
Chubinashvili National Research Centre for Georgian
Art History and Heritage Preservation, 2017. 375 p.

22. Jerphanion G. de. Une nouvelle province de l’art
byzantin. Les églises rupestres de Cappadoce. T. I,
1re partie. Paris, Librairie orientaliste Paul Geuthner, 1925.
LXIV, 298 p.; T. I, 2e partie. 1932. VIII, 318 p.; T. II, 1re

partie. 1936. 388 p., 45 fig.; T. II, 2e partie. 1942. VIII, 538 p.
23. Jolivet-Lévy C., Lemaigre Demesnil N. Saint-

Serge de Matiané, son décor sculpté et ses
inscriptions. Travaux et Mémoires, 2005, vol. 15:
Mélanges Jean-Pierre Sodini, pp. 67-83.

24. Jolivet-Levy C. Byzantine Settlements and
Monuments of Cappadocia: A Historiographic Review.
Eastern Christian Art, 2012–2013, vol. 9, pp. 53-62.

25. Jolivet-Lévy C. De l’aniconisme en Cappadoce:
quelques réflexions à la lumiqre de découvertes récentes.
Campagnolo M. et al., eds. L’aniconisme dans l’art
religieux byzantin. Actes du colloque de Genève (1–
3 octobre 2009). Geneve, La Pomme d’or, Musées d’art
et d’histoire de Genqve, 2015, pp. 127-139, 271-284.

26. Kuehn S. The Dragon in Medieval East
Christian and Islamic Art. Leiden; Boston, Brill, 2011.
XII, 298 p., 92 p. pl.

27. Melvani N. Apotropeia and Ornament: Late
Byzantine Sculpture and the Migration of Pseudo-
Arabic Writing. Atti. Accademia Roveretana degli
Agiati. Ser. IX, 2018, vol. VIII, A, pp. 128-139.

28. Ousterhout R. Remembering the Dead in
Byzantine Cappadocia: The Architectural Settings for
Commemoration. Architecture of Byzantium and
Kievan Rus from the 9th to the 12th Centuries. Materials
of the International Seminar. November 17–21, 2009.
Saint Petersburg, The State Hermitage Museum, 2010,
pp. 87-98. (Transactions of the State Hermitage Museum;
vol. 53).

29. Rodley L. Cave Monasteries of Byzantine
Cappadocia. Reprint. Cambridge, Cambridge
University Press, 2010. xviii, 266 p.

30. Teteriatnikov N. The Frescoes of the Chapel
of St. Basil in Cappadocia: Their Date and Context
Reconsidered. Cahiers archéologiques, 1992, no. 40,
pp. 99-113.

31. Thierry N. De la datation des églises de
Cappadoce. Byzantinische Zeitschrift, 1995, Bd. 88,
S. 419-455.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 275

Е.Ю. Ендольцева, Д.В. Шевченко. Некоторые геометрические мотивы на Кавказе и в Каппадокии

Information About the Author

Ekaterina Yu. Endoltseva, Doctor of Sciences (History of Art), Senior Researcher, Institute of
Oriental Studies of the Russian Academy of Sciences, Rozdestvenka St, 12, 107031 Moscow, Russian
Federation, kendoltseva@okivran.ru, https://orcid.org/0000-0003-1558-2819

Danil V. Shevchenko, Candidate of Sciences (History), Associate Professor, Institute of Foreign
Languages of Shenyang Normal University, Wanghua South St, 21, 110044 Shenyang, China,
shevchenko.danil1979@gmail.com, https://orcid.org/0000-0002-9018-7280

Информация об авторах

Екатерина Юрьевна Ендольцева, доктор искусствоведения, старший научный сотруд-
ник, Институт востоковедения РАН, ул. Рождественка, 12, 107031 г. Москва, Российская Федера-
ция, kendoltseva@okivran.ru, https://orcid.org/0000-0003-1558-2819

Данил Викторович Шевченко, кандидат исторических наук, доцент, Институт иност-
ранных языков, ɒэньянский педагогический университет, Wanghua South Street, No. 21, Dadong
District, 110044 г. ɒэньян, Китайская Народная Республика, shevchenko.danil1979@gmail.com,
https://orcid.org/0000-0002-9018-7280




Ч

ха
ид

зе
 В

.Н
., 2

02
2

276 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.17

UDC 27-526.6(091) Submitted: 13.06.2022
LBC 86.37-34 Accepted: 07.07.2022

NE: FINDINGS OF CROSSES ON THE TERRITORY
OF HISTORICAL  ALANIA

Viktor N. Chkhaid]e
Institute of Oriental Studies Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation

Abstract. Introduction. In the period from the 10th to the beginning of the 13th centuries on the territory of
historical Alania (the east of Krasnodar Krai – the northern regions of Chechnya), the Christian church flourished.
The material evidence of religious life in this territory is the data of staurography – namely, the finds of reliquary
crosses, pectoral crosses, quadrifolia. The choice of the subject of personal piety was determined not only by
the assortment of local craft workshops and the directions of trade relations, but also by the taste and capabilities
of each person. Therefore, the study of this category of finds makes the historical and social portrait of the early
Christians of the North Caucasus more prominent. Methods. As a result of the baptism of the Alans in the
10th century and the establishment of the Alan Diocese with its center in Nizhny Arkhyz (914), crosses of Byzantine
provincial and ancient Russian origin are becoming widespread on the territory of Alania. With the spread of
Christianity, imitative and imitation types of crosses appear in the local Alan environment, the finds of which
have not yet been found outside the Caucasus. To date, there are more than 120 crosses-encolpia, pectoral
crosses and quadrifolia of the 12th – 13th centuries known on the territory of historical Alania. In this regard, the
discovery of each new cross is of outstanding interest. Analysis. Currently, to the body of crosses originating
from the territory of Alania, we can add the finds of four more interesting specimens found in recent years in the
eastern regions of Krasnodar Krai, the Karachay-Cherkessia Republic, the south of Stavropol Krai, and the north
of the Chechen Republic. The first cross is the front leaf of the reliquary cross with the image of the Crucifixion,
dates from the 11th – 12th centuries and belongs to the Byzantine crosses of the Balkan (") origin. Such crosses
are quite common, being one of the first in Old Rus, made by visiting craftsmen. The second cross – the reverse
leaf of the reliquary cross with the image of the Virgin the Sign. Only two similar instances are known. These
crosses were made by local (or visiting) craftsmen in Alania according to numerous Byzantine samples and date
back to the 12th century. The third cross is one-sided, with the image of an unknown saint (St. Nicholas").
Crosses of a similar shape are known, but with the image of the Crucifixion. These crosses were made in the local,
Alan environment and date back to the 12th – 13th centuries. The fourth cross is one-sided, silvered, with the
image of the Crucifixion. As analogies, seven one-sided crosses identical in shape and composition from the
territory of the Northern and Western Pre-Caucasus are given. In Alania, these crosses were in use from the
middle or the second half of the 10th century to the turn of the 11th – 12th centuries. Different versions of the image
of Christ are explained by the presence of several local workshops, as well as different craft and artistic traditions.
Results. The presented finds of crosses not only add to the evidence of the Christianization of Alania in the 11th –
12th centuries, but also provide valuable information about the nature of the local, imitative Byzantine originals
of the production of objects of personal piety.

Key words: North Caucasus, Alania, Christianity, staurography, crosses, reliquary crosses.

Citation. Chkhaidze V.N. New Findings of Crosses on the Territory of Historical Alania. Vestnik
Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye
otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International Relations], 2022,
vol. 27, no. 6, pp. 276-283. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.17



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 277

В.ɇ. ɑɯаидɡе. Новые находки нательных крестов на территории исторической Алании

УДК 27-526.6(091) Дата поступления статьи: 13.06.2022
ББК 86.37-34 Дата принятия статьи: 07.07.2022

НОВЫЕ НАХОДКИ НАТЕЛЬНЫХ КРЕСТОВ
НА ТЕРРИТОРИИ ИСТОРИЧЕСКОЙ АЛАНИИ �

Виктор Николаевич Чхаидзе
Институт востоковедения РАН, г. Москва, Российская Федерация

Аннотация. Материальным свидетельством религиозной жизни на территории исторической Алании
(восток Краснодарского края – северные районы Чечни) в период с X по начало XIII в. на этой территории
являются данные ставрографии – а именно находки крестов-энколпионов, крестов-тельников, квадрифолиев.
Изучение данной категории находок делает более рельефным исторический и социальный портрет ранних
христиан Северного Кавказа. В результате крещения алан в X в. и учреждения Аланской епархии с центром
в Нижнем Архызе (914 г.) на территории Алании получают распространение кресты византийского провин-
циального и древнерусского происхождения. С распространением христианства в местной аланской среде
возникают подражательные и имитационные типы крестов, находки которых пока что не встречены за преде-
лами Кавказа. К настоящему времени на территории Алании известно более 120 крестов. К этому корпусу
можно добавить находки еще четырех интересных экземпляров, найденных в последние годы в восточных
районах Краснодарского края, Республики Карачаево-Черкесия, юга Ставропольского края, севера Респуб-
лики Чечня. Первый крест – лицевая створка энколпиона с изображением Распятия, датируется XI–XII вв. и
относится к византийским крестам балканского (") происхождения. Такие кресты достаточно распростране-
ны, являясь одними из первых на Руси, выполненными приезжими мастерами. Второй крест – обратная
створка энколпиона с изображением Богородицы Знамение. Известно только два аналогичных экземпляра.
Эти кресты изготовлены местными (либо приезжими) мастерами в Алании по многочисленным византийс-
ким образцам и датируются XII веком. Третий крест – односторонний, с изображением неизвестного свято-
го (св. Николай"). Известны кресты подобной формы, но с изображением Распятия. Эти кресты изготавлива-
лись в местной, аланской среде и датируются XII–XIII веками. Четвертый крест – односторонний, посереб-
ренный, с изображением Распятия. В качестве аналогий приводится семь идентичных по форме и компози-
ции односторонних крестов с территории Северного и Западного Предкавказья. В Алании эти кресты имели
хождение с середины – второй половины X в. до рубежа XI–XII веков. Различные варианты изображения
Христа объясняются наличием нескольких местных мастерских, а также неодинаковыми ремесленно-худо-
жественными традициями. Представленные находки крестов не только пополняют свидетельства христиани-
зации Алании в X–XII вв., но и предоставляют ценную информацию о характере местного, подражательного
византийским оригиналам производства предметов личного благочестия.

Ключевые слова: Северный Кавказ, Алания, христианство, ставрография, нательные кресты, энколпионы.

Цитирование. Чхаидзе В. Н. Новые находки нательных крестов на территории исторической Алании
// Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Междуна-
родные отношения. – 2022. – Т. 27, № 6. – С. 276–283. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.17

Введение. История возникновения и рас-
пространения христианства на территории Се-
верного Кавказа, является одной из наиболее
актуальных фундаментальных проблем, изу-
чение которой представляет непреходящее на-
учное значение. В период с X по начало XIII в.
на территории исторической Алании (восток
Краснодарского края – северные районы Чеч-
ни) – этого религиозно-культурного перекрестка
между Западом и Востоком – христианская
церковь переживала расцвет. Помимо иссле-
дования храмового зодчества, христианско-
го погребального обряда, церковных связей,

отраженных в памятниках сфрагистики и пр.,
материальным свидетельством религиозной
жизни на этой территории являются данные
ставрографии – а именно находки крестов-
энколпионов, крестов-тельников, квадрифолиев.
Выбор предмета личного благочестия опреде-
лялся не только имеющимся ассортиментом
местных ремесленных мастерских и направле-
ниями торговых связей, но также вкусом и воз-
можностями каждого человека, а потому изу-
чение данной категории находок делает чуть
более рельефным исторический и социальный
портрет ранних христиан Северного Кавказа.



278

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Методы. Предметы личного благочес-
тия, как объекты церковной археологии, по-
зволяют раскрыть новые данные по средне-
вековой истории Предкавказья, их находки
предоставляют разнообразную информацию о
жизни религиозной общины и отдельных ее
членов: торговые и культурные связи, этно-
культурный состав общины, происхождение и
профессионализм мастеров, разветвленность
местной ремесленной сети и т. д.

В результате крещения алан в X в. и уч-
реждения Аланской епархии с центром в Ниж-
нем Архызе (914 г.) [2, с. 14–21] на террито-
рии Алании получают распространение кресты-
энколпионы, простые кресты-тельники, квад-
рифолии византийского провинциального и
древнерусского происхождения. С распрост-
ранением христианства, помимо импортных
предметов личного благочестия, в местной
аланской среде возникали подражательные и
имитационные типы крестов, находки которых
пока что не встречены за пределами Кавказа
[18, с. 56–57].

К настоящему времени на территории
исторической Алании известно более 120 кре-
стов-энколпионов, крестов-тельников и квад-
рифолиев X–XIII вв. (см.: [20, с. 288–298]).
В этой связи находка каждого нового креста
представляет незаурядный интерес.

Анализ. В настоящее время к корпусу
крестов, происходящих с территории Алании,
можно добавить находки еще четырех интерес-
ных экземпляров, найденных в последние годы
в восточных районах Краснодарского края, Рес-
публики Карачаево-Черкесия, юга Ставрополь-
ского края, севера Республики Чечня.

Сɩисок крестов.
1. Лицевая створка креста-энколпиона

(восток Краснодарского края) (рис. 1, 1) раз-
мерами 10,2 u 7,2 см, толщиной – 0,9 см. Крест
литой, с немного расширяющимися концами.
Края створки окаймлены зубчатым бортиком.
Изображение – рельефного Распятия с воз-
главием и подножием. Христос препоясан, под
его ладонями помещены фигуры предстоя-
щих – Богоматери и Иоанна Богослова. В воз-
главии надпись – ǾΧС, под руками Христа –
ǾСС _ ΧСɔ. Относится к рельефным со сво-
бодной компоновкой изображения энколпионам
типа II.2.1 [6, с. 83–84], к рельефным с деко-
ром типа I [21, p. 30–32, fig. 12] и типа 1.1.1

[5, обр. 1]. На обратной створке таких эн-
колпионов присутствует центральное изобра-
жение св. Николая в рост, полуфигур св. Кон-
стантина и св. Елены на боковых концах и
св. Георгия вверху.

Крест датируется XI–XII вв., относится
к византийским крестам балканского (") про-
исхождения, помимо этого, такие кресты были
одними из первых на Руси, выполненных при-
езжими мастерами. Известно достаточно
большое количество находок [6, с. 84–86, № 1–
21, табл. 35–38; 21, p. 242, № 188; 1, с. 18–19,
151–154, № 26–30]. Представлены они, в том
числе и в грабительских так называемых «си-
стематизированных каталогах» (ценниках) [12,
с. 36, № 110].

Ближайшая и прямая аналогия рассмат-
риваемому кресту – две створки энколпиона,
происходящего с территории Таманского по-
луострова [13, с. 12–13, рис. 1–2; 17, с. 436–
437, рис. 1, 2].

2. Обратная створка креста-энколпиона
(Карачаево-Черкесия) (рис. 1, 2) размерами
9,3 u 6,0 см, толщиной – 0,8 см. Крест литой, с
изображением Богородицы Знамение в широ-
ком одеянии с подчеркнутыми складками, по
четырем концам креста – погрудные фигуры
святых анфас в медальонах. Изображения по-
чти плоские, обобщенные, надписей нет.
Створка относится к крестам с декором
типа VIII [21, p. 36, fig. 12] и типа 1.1.5 [5,
обр. 1]. На лицевой створке таких крестов при-
сутствует изображение Распятия, по концам –
святые в четырех медальонах.

Известно еще два аналогичных (включая
размеры) креста-энколпиона [20, с. 294, рис. 10,
1–2]: первый был обнаружен в с. Каменномо-
стское (Кабардино-Балкария) [7, с. 82, рис. 1,
6–7], второй происходит с территории Красно-
дарского края [3, с. 27–28, № 20]. В.А. Кузне-
цов датирует крест из Каменномостского XIII–
XIV вв. [8, с. 81], однако, предпочтительнее
относить эту группу крестов к XII веку.

Следует полагать, что эти кресты (рас-
сматриваемый и крест из Каменномостско-
го – одних матриц") изготовлены местными
(либо приезжими) мастерами в Алании по
многочисленным византийским образцам
(см.: [20, с. 288–291, ил. 6]).

3. Односторонний литой крест-тельник
(юг Ставропольского края) (рис. 1, 3). Раз-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 279

В.ɇ. ɑɯаидɡе. Новые находки нательных крестов на территории исторической Алании

меры креста – 7,4 u 5,3 см, толщина – 0,3 см.
Крест с закруглениями в виде медальонов –
в местах их примыкания к лопастям имеют-
ся выступы-«слезки», декорирующие край
лопасти и придающие ей небольшое расши-
рение. Нижняя лопасть длиннее верхней. По
центру креста – изображение стоящей бо-
родатой фигуры (св. Николай") в омофоре,
держащей в правой руке Евангелие, в левой –
посох с навершием в виде креста. Ступни
ног расставлены в стороны. По четырем кон-
цам креста, в медальонах – погрудные фи-
гуры святых анфас. Надписей нет. Обрат-
ная сторона плоская. Относится к крестам
со смешанным декором типов VI и X [21,
p. 32, 34, 37, 39, fig. 12] и типа 1.4.10 [5,
обр. 52].

Аналогий кресту найти не удалось. Од-
нако известны кресты из с. Каменномостс-
кое подобной формы, но с изображением Рас-
пятия [10, с. 301–302, рис. 1, 1�, 20, 8, 2, 12, 3�
20, с. 294, ил. 10, 19–21]. Несомненно, эти кре-
сты изготавливались в местной, аланской сре-
де, а одним из их прототипов могут являться
кресты-мощевики с односторонними рельеф-
ными изображениями (Распятие, святые в
медальонах) и тремя выступами-«слезками»
на концах [14, с. 14, № 286, табл. XXV; 6, с. 210,
табл. 134, 151; 21, p. 243, no. 192]. Датируется
XII–XIII веками.

4. Односторонний литой крест-тельник (се-
вер Чечни) (рис. 1, 4), размерами 3,2 u 2,4 см,
толщиной – 0,2 см. Крест с концами в виде
полукружий-лепестков, нижняя лопасть длин-
нее верхней. Поверхность креста посеребре-
на. На лицевой стороне – Распятие. Христос,
облаченный в длинный колобий, вписан в рам-
ку и изображен прямо, голова большая, под-
треугольной формы, руки прямые, кисти боль-
шие. Ступни ног расставлены в стороны. Об-
ратная сторона плоская. Крест относится к
типу 1.4.3 [5, обр. 52].

В качестве аналогий следует привести
семь идентичных по форме (полукружия-ле-
пестки, известны кресты и с подпрямоуголь-
ными окончаниями лопастей) и композиции
(с грубым изображением Распятия) односто-
ронних крестов: два с Ильичевского городи-
ща (1: [9, с. 58, рис. 19, 6; 19, с. 253, рис. 2, 1;
20, с. 293, ил. 9, 1]; 2: [19, с. 252–253, рис. 1;
20, с. 293, ил. 9, 6]); один – из окрестностей

Ильичевского городища [11, с. 99–101, рис. 1;
19, с. 253, рис. 2, 2; 20, с. 293, ил. 9, 7]; из с. Ка-
менномостское [10, с. 310–311, рис. 1, 7; 19,
с. 253, рис. 2, 3; 20, с. 293, ил. 9, 2]; из погре-
бения у церкви Крион Нерон (близ Адлера)
[16, с. 319–320, рис. 511; 19, с. 253, рис. 2, 4;
20, с. 293, ил. 9, �]; крест из с. Лыхны (Абха-
зия) [16, с. 319, рис. 510; 19, с. 253, рис. 2, 5;
20, с. 293, ил. 9, 3]; из Абхазского государ-
ственного музея (Сухуми) [16, с. 319, рис. 509;
19, с. 253, рис. 2, 7; 20, с. 293, ил. 9, 4].

Два подобных креста известны на тер-
ритории Грузии: из с. Несгуни (Сванети) (да-
тируется второй половиной VII – первой по-
ловиной VIII вв.) [15, с. 79, рис. 3, табл. XI, 1;
19, с. 253, рис. 2, �; 20, с. 293, ил. 9, 11] и с. ɒен-
као (Тушети) [4, с. 15–18, табл. I, 1–2; 10,
с. 227, рис. 1, 3; 19, с. 253, рис. 2, 9; 20, с. 293,
ил. 9, 7].

Заметно большой круг аналогий, проис-
ходящих с территории Абхазского царства и
Западной Грузии, позволяет ставить вопрос не
только об импортном проникновении крестов
данного типа на Северный Кавказ, но и о не-
посредственном присутствии в Западной Ала-
нии мастеров – выходцев из Закавказья, бла-
годаря которым такие кресты-тельники рас-
пространялись в аланской среде. Появление
в Алании приезжих мастеров, обеспечиваю-
щих запросы молодой местной христианской
общины, четко прослеживается на примере
храмового строительства. Так, со строителя-
ми из Абхазии связывается возведение хра-
ма № 1 на Ильичевском городище и ряда дру-
гих церквей Х в. [2, с. 52–53].

В Алании представленные кресты име-
ли хождение с середины – второй половины
X в. до рубежа XI–XII веков. Следует пола-
гать, что различные варианты изображения
Христа объясняются наличием нескольких
местных мастерских, а также неодинаковы-
ми ремесленно-художественными традиция-
ми. Прототипы таких крестов происходят из
Закавказья и малоазийских провинций Визан-
тии, где начинают изготавливаться с VI–VII вв.
[11, с. 99, 101].

Резɭльтаты.  Таким образом, пред-
ставленные находки крестов не только по-
полняют корпус археологических источни-
ков – свидетельств христианизации Алании
в X–XII вв., но и предоставляют ценную ин-



280

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

формацию о характере местного, подража-
тельного византийским оригиналам произ-
водства предметов личного благочестия.
Немногочисленность сведений, касающих-
ся церковной истории Алании, ее населения,
особенно подчеркивает исключительную
ценность каждой новой находки, что позво-
ляет ввести в научный оборот дополнитель-
ную информацию в более широком контек-
сте, в целом относящемся ко всему северо-
кавказскому региону.

ПРИɆЕɑАНИЕ

1 Работа выполнена за счет гранта Российс-
кого научного фонда № 22-28-01488 по теме «Хрис-
тиане Северного Кавказа X–XIII веков: историчес-
кий, социальный и демографический портрет»,
https://rscf.ru/project/22-28-01488/.

The research is funded by Russian Science
Foundation, project 22-28-01488 on the topic
“Christians of the North Caucasus of the X–XIII
centuries: historical, social and demographic portrait”,
https://rscf.ru/project/22-28-01488/.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 281

В.ɇ. ɑɯаидɡе. Новые находки нательных крестов на территории исторической Алании

ПРИЛОЖЕНИЕ

Рис. 1: 1 – Крест из Краснодарского края; 2 – Крест из Карачаево-Черкесии;
3 – Крест из Ставропольского края; 4 – Крест из Чечни

Fig. 1: 1 – A cross from Krasnodar Krai; 2 – A cross from Karachay-Cherkessia; 3 – A cross from Stavropol Krai;
4 – A cross from Chechnya



282

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Асташова, Н. И. Кресты-энколпионы из со-
брания Государственного исторического музея
/ Н. И. Асташова, Л. А. Петрова, Т. Г. Сарачева. –
М. : РИП-холдинг, 2013. – 320 с.

2. Белецкий, Д. В. История и искусство хрис-
тианской Алании / Д. В. Белецкий, А. Ю. Виногра-
дов. – 2-е изд., испр. – М. : ИВ РАН, 2021. – 440 с.

3. Дадыкин, В. Л. Каталог коллекции предме-
тов христианской мелкой пластики / В. Л. Дады-
кин. – М. : Наука, 2017. – 88 с.

4. Долаберидзе, Р. Археологический матери-
ал из села ɒенкао (Тушетия) / Р. Долаберидзе. –
Тбилиси : Мецниереба, 1973. – 87 с. (на грузин. яз.).

5. Дончева-Петкова, Л. Средновековни кръсто-
ве-енколпиони от България (IX–XIV в.) / Л. Дончева-
Петкова. – София : Проф. Марин Дринов, 2011. – 752 с.

6. Корзухина, Г. Ф. Древнерусские энколпионы.
Нагрудные кресты-реликварии XI–XIII вв. / Г. Ф. Кор-
зухина, А. А. Пескова. – СПб. : ИИМК, 2003. – 432 с.

7. Кузнецов, В. А. Энколпионы Северного
Кавказа / В. А. Кузнецов // Славяне и Русь. – М. :
Наука, 1968. – С. 80–86.

8. Кузнецов, В. А. Христианство на Северном
Кавказе до XV века / В. А. Кузнецов. – Владикав-
каз : Ир, 2002. – 159 с.

9. Ложкин, М. Н. Аланы на Урупе (археоло-
гический очерк) / М. Н. Ложкин // Вопросы архео-
логии и этнографии Северной Осетии : сб. ст. – Ор-
джоникидзе : [б. и.], 1984. – С. 29–61.

10. Малахов, С. Н. Алания и Византия. Источ-
никоведческие аспекты политических и церковных
связей / С. Н. Малахов. – М. : СЕМ, 2015. – 372 с.

11. Малахов, С. Н. Средневековый нательный
крест с Правобережья Большого Зеленчука / С. Н. Ма-
лахов // Из истории культуры народов Северного
Кавказа : сб. ст. Вып. 9. – Ставрополь : Печатный
Двор, 2017. – С. 98–103.

12. Нечитайло, В. В. Каталог энколпионов Древ-
ней Руси XI–XIV ст. / В. В. Нечитайло, А. В. Нечи-
тайло. – Киев : VNA, 2009. – 134 с.

13. Рудницкий, Р. Р. Древнерусский крест-эн-
колпион с Таманского полуострова / Р. Р. Рудниц-
кий // История и культура народов Северного Кав-
каза. Вып. 5. – Пятигорск : Кубан. отд. «РАО», 2006. –
С. 12–14.

14. Ханенко, Б. И. Древности русские. Кресты
и образки. Вып. II / Б. И. Ханенко, В. Н. Ханенко. –
Киев : [б. и.], 1900. – 66 с.

15. Хвистиани, Р. Материалы к церковной ар-
хеологии Грузии / Р. Хвистиани. – Тбилиси : [б. и.],
2009. – 168 с. (на грузин. яз.).

16. Хрушкова, Л. Г. Восточное Причерномо-
рье в византийскую эпоху / Л. Г. Хрушкова. – Кали-
нинград ; М. : РОС-ДОАФК, 2018. – 480 с.

17. Чхаидзе, В. Н. Предметы личного благоче-
стия с Таманского полуострова / В. Н. Чхаидзе
// Владимирский сборник : материалы Междунар.
науч. конф. «I и II Свято-Владимирские чтения». –
Калининград : РОС-ДОАФК, 2016. – С. 436–448.

18. Чхаидзе, В. Н. Византийские кресты-энкол-
пионы и тельники на Северном Кавказе и их аланс-
кие дериваты / В. Н. Чхаидзе // Византийский мир:
реалии и интерпретации : тез. докл. XIV науч. Сю-
зюм. чтений. – Екатеринбург : Изд-во Урал. ун-та,
2018. – С. 55–57.

19. Чхаидзе, В. Н. Новые находки аланских на-
тельных крестов на Ильичевском городище / В. Н. Чха-
идзе // Материалы и исследования по археологии Се-
верного Кавказа. – 2020. – № 18. – С. 252–259.

20. Чхаидзе, В. Н. Кресты Алании (X–XIII вв.)
/ В. Н. Чхаидзе // Белецкий, Д. В. История и искусство
христианской Алании / Д. В. Белецкий, А. Ю. Виногра-
дов. – 2-е изд., испр. – М. : ИВ РАН, 2021. – С. 282–298.

21. Pitarakis, B. Les croix-reliquaires pectorales
byzantines en bronze / B. Pitarakis. – Paris : Picard,
2006. – 447 p.

REFERENCES

1. Astashova N.I., Petrova L.A., Saracheva T.G.
Kresty-enkolpiony iz sobraniya Gosudarstvennogo
istoricheskogo muzeya [Reliquary Crosses from the
Collection of the State Historical Museum]. Moscow,
RIP-kholding Publ., 2013. 320 p.

2. Beletskiy D.V., Vinogradov A.Yu. Istoriya i
iskusstvo khristianskoy Alanii [History and Art of
Christian Alania]. 2nd ed., rev. Moscow, IV RAN, 2021.
440 p.

3. Dadykin V.L. Katalog kollektsii predmetov
khristianskoy melkoy plastiki [Catalog of the
Collection of Objects of Christian Fine Plastics].
Moscow, Nauka Publ., 2017. 88 p.

4. Dolaberidze R. Arkheologicheskiy material
iz sela Shenkao (Tushetiya) [Archaeological Material
from the Village of Shenkao (Tusheti)]. Tbilisi,
Metsniereba Publ., 1973. 87 p. (in Georgian).

5. Doncheva-Petkova L. Srednovekovni
krastovi-enkolpioni ot Balgariya (IX–XIV v.)
[Medieval Reliquary Crosses from Bulgaria (9th–
14th Century)]. Sofia, Prof. Marin Drinov, 2011. 752 p.

6. Korzukhina G.F., Peskova A.A. Drevnerusskie
enkolpiony. Nagrudnye kresty-relikvarii XI–XIII vv.
[Ancient Russian Encolpia. Chest Reliquary Crosses
of the 11th – 13th Centuries]. Saint Petersburg, IIMK,
2003. 432 p.

7. Kuznetsov V.A. Enkolpiony Severnogo
Kavkaza [Reliquary Crosses of the North Caucasus].
Slavyane i Rus [The Slavs and Rus]. Moscow, Nauka
Publ., 1968, pp. 80-86.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 283

В.ɇ. ɑɯаидɡе. Новые находки нательных крестов на территории исторической Алании

8. Kuznetsov V.A. Khristianstvo na Severnom
Kavkaze do XV veka [Christianity in the North
Caucasus Before the 15th Century]. Vladikavkaz,
Ir Publ., 2002. 159 p.

9. Lozhkin M.N. Alany na Urupe (arkheologicheskiy
ocherk) [Alans on Urup (Archaeological Essay)]. Voprosy
arkheologii i etnografii Severnoy Osetii : sb. st.
[Questions of Archaeology and Ethnography of North
Ossetia. Collection of Articles]. Ordzhonikidze, s.n., 1984,
pp. 29-61.

10. Malakhov S. N. Alaniya i Vizantiya.
Istochnikovedcheskie aspekty politicheskikh i
tserkovnykh svyazey [Alania and Byzantium. Source
Studies Aspects of Political and Church Relations].
Moscow, SEM Publ., 2015. 372 p.

11. Malakhov S.N. Srednevekovyy natelnyy
krest s Pravoberezhya Bolshogo Zelenchuka [Medieval
Cross from the Right Bank of the Bolshoy Zelenchuk].
Iz istorii kultury narodov Severnogo Kavkaza: sb. st.
Vyp. 9 [From the History of Culture of the Peoples of
the North Caucasus. Iss. 9]. Stavropol, Pechatnyy
Dvor Publ., 2017, pp. 98-103.

12. Nechitaylo V.V., Nechitaylo A.V. Katalog
enkolpionov Drevney Rusi XI–XIV st. [Catalog of
Reliquary Crosses of Ancient Russia of the 11th – 14th

Centuries]. Kiev, VNA Publ., 2009. 134 p.
13. Rudnitskiy R.R. Drevnerusskiy krest-

enkolpion s Tamanskogo poluostrova [The Old
Russian Reliquary Cross from the Taman Peninsula].
Istoriya i kultura narodov Severnogo Kavkaza. Vyp. 5
[History and Culture of the Peoples of the North
Caucasus. Iss. 5]. Pyatigorsk, Kuban. otd. «RAO»,
2006, pp. 12-14.

14. Khanenko B.I., Khanenko VN. Drevnosti
russkie. Kresty i obrazki. Vyp. II [Russian Antiquities.
Crosses and Icons. Iss. 2]. Kiev, s.n., 1900. 66 p.

15. Khvistiani R. Materialy k tserkovnoy
arkheologii Gruzii [Materials for the Church Archeology
of Georgia]. Tbilisi, s.n., 2009. 168 p. (in Georgian).

16. Khrushkova L.G. Vostochnoe Prichernomore
v vizantiyskuyu epokhu [Eastern Black Sea Region in
the Byzantine Era]. Kaliningrad; Moscow, ROS-
DOAFK, 2018. 480 p.

17. Chkhaidze V.N. Predmety lichnogo
blagochestiya s Tamanskogo poluostrova [Objects of
Personal Piety from the Taman Peninsula].
Vladimirskiy sbornik: materialy Mezhdunar. nauch.
konf. ©I i II Svyato-Vladimirskie chteniyaª [Vladimir
Collection. Proceedings of International Scientific
Conferences “1st and 2nd St. Vladimir Readings”].
Kaliningrad, ROS-DOAFK, 2016, pp. 436-448.

18. Chkhaidze V.N. Vizantiyskie kresty-enkolpiony i
telniki na Severnom Kavkaze i ikh alanskie derivaty
[Byzantine Reliquary and Pectoral Crosses in the North
Caucasus and Their Alan Derivatives]. Vizantiyskiy mir:
realii i interpretatsii : tez. dokl. XIV nauch. Syuzyum.
chteniy [Byzantine World: Realities and Interpretations.
Reports Abstracts of the 14th Scientific Suzumov Readings].
Ekaterinburg, Izd-vo Ural. un-ta, 2018, pp. 55-57.

19. Chkhaidze V.N. Novye nakhodki alanskikh
natelnykh krestov na Ilichevskom gorodishche [New
Finds of Alan Pectoral Crosses on the Ilyich Settlement].
Materialy i issledovaniya po arkheologii Severnogo
Kavkaza [Materials and Research on the Archaeology
of the North Caucasus], 2020, no. 18, pp. 252-259.

20. Chhaidze V.N. Kresty Alanii (X–XIII vv.)
[Crosses of Alanya (10th–13th Centuries)]. Beletskiy D.V.,
Vinogradov A.Yu., eds. Istoriya i iskusstvo khristianskoy
Alanii [History and Art of Christian Alania]. 2nd ed., rev.
Moscow, IV RAN, 2021, pp. 282-298.

21. Pitarakis B. Les croix-reliquaires pectorales
byzantines en bronze. Paris, Picard, 2006. 447 p.

Information About the Author

Viktor N. Chkhaid]e, Candidate of Sciences (History), Head of the Centre for Byzantine-Caucasian
Studies, Institute of Oriental Studies of the Russian Academy of Sciences, Rozhdestvenka St, 12, 107031
Moscow, Russian Federation, chkhaidze@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0003-0806-6218

Информация об авторе

Виктор Николаевич Чхаидзе, кандидат исторических наук, заведующий Центром визан-
тийско-кавказских исследований, Институт востоковедения РАН, ул. Рождественка, 12, 107031
г. Москва, Российская Федерация, chkhaidze@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0003-0806-6218




В

ин
ог

ра
до

в А
.Ю

., 
20

22

284 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.18

UDC 94“04/14”:929.651 Submitted: 15.06.2022
LBC 63.3(0)4-92 Accepted: 19.09.2022

NE: INSCRIPTIONS ON ,NSTR8MENTA
FROM THE NORTHERN PERIPHERY OF THE BY=ANTINE :ORLD �

Andrey Yu. VinoJradov
HSE University, Moscow, Russian Federation

Abstract. Introduction. Byzantine inscriptions on instrumenta, i.e. portable objects (ceramics, tools, objects of
personal piety, etc.), usually attract little attention by researchers. Meanwhile, such inscriptions make it easier to look
into the world of an ordinary Byzantine. Analysis. The author publishes (in two cases – anew) seven non-standard
inscriptions of this type, found recently or previously unpublished. These are the inscriptions on the phylactery,
encolpion, amphorae, jug, and bowl. They have a different character: an apotropaic text, a business letter, a humorous
poem, an owner’s inscription. Results. These seven monuments open a window to the world of medieval Rhomaios:
the fear of the evil eye and the protective prayers, written from hearing; the cheerful world of wine and wine drinking
during the voyage and on a bet; jokes about a broken cup, often expressed in verses, that the Byzantines used for any
purpose, including the owner’s inscriptions; the world of merchants, who send their goods overseas, take care of its
safety and the well-being of sailors. These inscriptions are distinguished by the peculiarities of spelling and style,
which make it possible to better imagine the ordinary Byzantine environment. The travelling of the inscriptions on
instrumenta, including pilgrims’ inscriptions, reflect, among other things, the ways of spreading Greek writing.

Key words: Byzantine epigraphy, inscriptions on instrumenta, objects of personal piety, ceramics, everyday
life, pilgrimage.

Citation. Vinogradov A.Yu. New Inscriptions on Instrumenta from the Northern Periphery of the Byzantine
World. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie.
Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International
Relations], 2022, vol. 27, no. 6, pp. 284-297. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.18

УДК 94“04/14”:929.651 Дата поступления статьи: 15.06.2022
ББК 63.3(0)4-92 Дата принятия статьи: 19.09.2022

НОВЫЕ ПАМЯТНИКИ ВЕɓЕВОЙ ЭПИГРАФИКИ
С СЕВЕРНОЙ ПЕРИФЕРИИ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА �

Андреɣ Юрьевич Виноɝрадов
Национальный исследовательский университет «Высшая школа экономики», г. Москва, Российская Федерация

Аннотация. Византийская вещевая эпиграфика, то есть надписи на портативных объектах (посуде, ору-
диях труда, предметах личного благочестия и т. п.), обычно остается вне внимания исследователей. Между
тем подобные надписи позволяют легче заглянуть в мир рядового византийца. В настоящей статье издается
(в двух случаях – заново) несколько нестандартных памятников такого типа, найденных в последнее время или
прежде не публиковавшихся. Это надписи на филактерии, энколпионе, амфорах, кувшине, миске. Они имеют
разный характер: апотропеический текст, деловое письмо, шутливое стихотворение, владельческая надпись.
Их отличают особенности орфографии и стиля, позволяющие лучше представить себе рядовую византийс-
кую среду. Перемещения памятников вещевой эпиграфики, в том числе паломнических, отражают, среди
прочего, пути распространения греческой письменности.

Ключевые слова: византийская эпиграфика, вещевая эпиграфика, предметы личного благочестия,
керамика, повседневная жизнь, паломничество.

Цитирование. Виноградов А. Ю. Новые памятники вещевой эпиграфики с северной периферии визан-
тийского мира // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение.
Международные отношения. – 2022. – Т. 27, № 6. – С. 284–297. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.18



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 285

Ⱥ.Ю. Виноградов. Новые памятники вещевой эпиграфики с северной периферии византийского мира

Введение. Византийская вещевая эпиг-
рафика, то есть надписи на портативных
объектах (посуде, орудиях труда, предметах
личного благочестия и т. п.), обычно остает-
ся бедной родственницей эпиграфики лапидар-
ной. Причин этому несколько: меньший объем
и содержательность надписей на вещах, мень-
шая связь с местом находки и больший от-
рыв от контекста создания. Как результат,
памятники вещевой эпиграфики реже издают-
ся (а зачастую не издаются археологами во-
обще или издаются без прочтения), почти не
включаются / объединяются в сводные ра-
боты, особенно в Северном Причерноморье
(редкие исключения – [4] и [1]) и тем более
корпусы и, соответственно, редко попадают в
базы данных.

Методы. Между тем это пренебрежение
вещевой эпиграфикой далеко не всегда оправ-
дано. Отрыв от контекста создания здесь, во-
первых, не абсолютен (для многих вещей уста-
навливается место производства), а во-вторых,
не фатален: где использовался объект с такой
надписью порой важнее того, где он был со-
здан. Меньший (хотя и не обязательно) объем
текста далеко не всегда делает такие надписи
менее информативными в сравнении с лапидар-
ными, где часто повторяются стандартные
формулы. Наконец, подобные надписи имеют
свою специфику, позволяющую легче заглянуть
в мир рядового византийца, увидеть его надеж-
ды и страхи, склонности и пристрастия, радос-
ти и горести, смех и слезы.

Анализ. В настоящей статье будет из-
дано (в двух случаях – заново) несколько не-
стандартных памятников такого типа, найден-
ных в последнее время или прежде не публи-
ковавшихся.

Ȼронɡовыɣ ɮилактериɣ иɡ ɏерсонеса.
В Государственном историческом музее в
Москве хранится бронзовый медальон (инв.
№ 25740, оп. Б 113/41), найденный в 1899 г.
в Херсонесе при раскопках К.К. Косцюшко-
Валюжинича (точное место находки неизвес-
тно). Высота медальона – 3,9 см, ширина –
2,7 см; повреждены верхний, правый и ниж-
ний края (рис. 1). Оборотная сторона совер-
шенно гладкая, а на лицевой имеется четы-
рехстрочная надпись, вырезанная между ли-
неек, за которой следуют пентаграмма и еще
один или два несохранившихся знака.

Πρόσζd-
ος Úφ(ș)αλμ-
οà /�ναστα-
σ[ί]ου ̂ ǿ` σου.
«Оживи (") от сглаза Анастасия твоего».

Сочетание альф с наклонной и ломаной
перекладинами и W-образная омега с невысо-
кой серединой говорят в пользу ранневизантий-
ской датировки медальона 2. Пентаграмма ука-
зывает на магический характер предмета, ко-
торый был, по всей видимости, нашейной под-
веской. На то же указывает и текст надписи.

Однако ее точное понимание вызывает
затруднения, несмотря на то что все буквы в
ней ясно читаются. Сразу бросается в глаза
пропуск буквы в слове Úφșαλμοà и переста-
новка буквы в имени /�ναστασίου. Вместе с
уникальным словом πρόσζdος все это созда-
ет впечатление сознательного искажения тек-
ста. Такой феномен связан с боязнью, что не-
доброжелатели могут, прочтя, преодолеть силу
филактерия, и известен по магическим над-
писям: в Северном Причерноморье пример
этого дает надпись IOSPE3 V 343 c Таманс-
кого полуострова, где вместо φșόνον («за-
висть») написано πșόνον, а вместо ȥόφου («пу-
стого звука») – ȥόφης. В нашем случае по-
добному искажению подверглось в том чис-
ле слово Úφșαλμοà, которое в магическом кон-
тексте должно означать «дурной глаз, сглаз».

В таком контексте загадочное πρόσζdος
должно быть специальным словообразовани-
ем, обозначающим то, что избавляет от сгла-
за. Уточнение σου («твоего»), обращенное,
очевидно, к Богу или святому, вроде бы ука-
зывает на то, что это должен быть глагол:
возможна сознательная перестановка букв в
императиве πρόσζωσο(ν), однако глагол
προσζωόω («оживлять») нигде более не зафик-
сирован. Поэтому вероятней, что это прила-
гательное, которое, судя по своим составным
частям (πρός «к» � ζωός «живой»), должно оз-
начать «оживляющий», – тогда оно использо-
вано здесь в предикативном значении («будь
оживляющим, оживи»). В любом случае за-
казчик амулета обращается к своему небес-
ному покровителю с просьбой оживить его от
некоего страдания или болезни, которые он
приписывал сглазу.

ɗнколɩион иɡ Воронежскоɣ оɛласти.
Серебряный двустворчатый крест-энколпион



286

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

был найден кладоискателями в Воронежской
области 3 и сейчас хранится в частной коллек-
ции. Высота – 7,5 см, ширина – 5,5 см (рис. 2).
Обе стороны энколпиона заняты надписями,
расположенными необычным образом: в виде
креста, каждый рукав-сегмент которого со-
стоит из двух строчек надписи, разделенных
обведенных на лицевой стороне сплошной ли-
нией (так что образуется крест), а на оборот-
ной – пунктирной. Текст читается целиком.

recto:
1�γιος
� șεός,
=γιος
εYσκυρός,
=γιος
;șάνατ(ος),
iλȑει-
σον �μ:ς.
verso:
1�γιος,
=γιος
κ(Ȫριο)ς � ș(εÙ)ς
Σαȕαώș,
πλίρις �
οáρανÙς
κα(`) � γ`
τaς δόȟ(ης).
«Святый Боже, святый крепкий, святый бес-

смертный, помилуй нас.
Свят, свят Господь Бог Саваоф, полны небо и

земля славы».

Оба текста имеют апотропеический ха-
рактер (во втором из-за недостатка места не
дописано σου («Твоей»)) и вполне типичны для
филактериев. Прогнутая спинка ро, формы мю
и кси и элементы bouletée однозначно указы-
вают на время после IX в., но альфа с лома-
ной перекладиной и прямоугольная сигма не
позволяют датировать надпись временем по-
зднее X века. Надпись переполнена итациз-
мами и смешением омикрона и омеги (так,
артикль � постоянно пишется через омегу).
По-видимому, именно отступлениями от ор-
фографической нормы, а не ранневизантийс-
ким произношением следует объяснять фор-
му iλȑεισον вместо Qλȑησον. Однако это мо-
жет быть и особенностью произношения, как
и в обращающем на себя внимание написа-
нии εYσκυρός вместо Yσχυρός: такой переход
действительно зафиксирован в византийское

время (ср. σκάρα � Qσχάρα) [5, p. 186]. Как
кажется, это важный аргумент против возмож-
ного предположения о поддельном происхож-
дении энколпиона.

Ⱥɦɮора иɡ ɏерсонеса. Состоящая из
двух фрагментов стенка точно не датируемой
византийской амфоры была найдена в Херсо-
несе Н.В. Пятышевой в 1969 г., вероятно, при
раскопках водохранилища и хранится в ГИМ 4

(рис. 3). Почти всю поверхность занимает
чуть подстертая надпись углем, у которой
обломаны левый верхний угол и низ. Читает-
ся следующий текст:

� /�πελυ.ș .η [� (")
ναàς
Δαμια.νοà.
3�ζε πρ(Ùς)
πολȪ [..]
δε..
δε
«Отправлен корабль Дамиана. Суши� сильно...»

Надпись выполнена наклонным минус-
кулом и датируется средневизантийским пе-
риодом: обращают на себя внимание формы
дельты, близкой альфе, и конечной сигмы, по-
хожей на гамму. В отличие от большинства
надписей на сосудах, имеющих владельчес-
кий или благопожелательный характер, дан-
ный текст представляет собой скорее дело-
вую записку. Тот факт, что надпись точно впи-
сывается в ширину сохранившегося фрагмен-
та стенки амфоры, говорит в пользу того, что
перед нами письмо на черепке, хорошо извес-
тное в античности и реже встречающееся в
Византии VII–XV вв., судя по небольшому
числу опубликованных остраконов.

Письмо сообщает об отплытии корабля
некоего Дамиана: он мог отплыть как из Хер-
сона, так и, скорее, в Херсон, куда и было до-
ставлено послание вместе с грузом товара.
Этот товар, очевидно, нуждался в сушке во
время или после плавания, на что автор по-
слания и указывает своему корреспонденту.
Таким образом, перед нами оказывается ред-
кий образец византийского делового письма,
связанного с торговлей и выполненного, к тому
же, на черепке.

Ⱥɦɮора иɡ ɑернигова. В 2016 г. С.В. Под-
левский обнаружил в фондах Черниговского
областного исторического музея им. В.В. Тар-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 287

Ⱥ.Ю. Виноградов. Новые памятники вещевой эпиграфики с северной периферии византийского мира

новского византийскую амфору для вина, ко-
торая может быть датирована первой поло-
виной XII в.5 (рис. 4). На боку амфоры идет
однострочная греческая надпись:

ȉ| δη9 τ| πλωàν.
«Это для плавания».

Однострочная надпись процарапана на
тулове готовой амфоры и выполнена смесью
унциала и минускула, с надстрочными глас-
ными окончаний и должна датироваться при-
мерно тем же временем, что и сама амфора.
Обращает на себя внимание последователь-
ная замена омикронов омегами, даже в диф-
тонге ου.

Формально текст надписи можно было
бы считать благопожелательным (ср. выше),
однако отсутствие какого-либо элемента свя-
щенного (типа изображения или имени Хрис-
та или святого) заставляет искать другие
объяснения. Судя по тому, что амфора была
предназначена для перевозки вина, надпись
должна относиться к ее содержимому. В та-
ком случае перед нами, скорее всего, указа-
ние на то, что вино в данной амфоре было пред-
назначено не для продажи, а для потребления
корабельщиками во время плавания. Вместе
с другими амфорами эта также попала на Русь.

Ʉувшин иɡ Таɦатарɯи. В 2009 г. на
Таманском городище (раскоп «Перемычка»
К-Л–22-23) в слое развала керамики второй
половины IX – начала X в. был найден фраг-
мент (длина – 6,8 см, диаметр – 3,2 см) ручки
высокогорлого кувшина с плоскими ручками
[2] (рис. 5). На ней процарапано трехстроч-
ное граффито (в конце стоят орнаментальные
разводы, похожие на три коппы).

[...] τοßς (resp. [...]τους) γ’� ;-
τονήσα-
ς.
«... три, обессилев».

ɒрифт надписи вполне совпадает с да-
тировкой кувшина, хотя и лишен каких-либо
ярко выраженных особенностей. Судя по тому,
что перед нами конец надписи, гамма в пер-
вой строке скорее всего представляет собой
цифру 3 (титло над ней может быть облома-
но). Учитывая следующее за ней причастие
;τονήσας «обессилевший», надо предпола-

гать, что имелись в виду три неких объекта,
лишивших героя сил. По своей квантитатив-
ной структуре слово ;τονήσας хорошо подхо-
дит для окончания стихотворной строки: гек-
заметрической или, что вероятней для данно-
го периода, додекасиллабической. Перед
нами, скорее всего, окончание стихотворения –
учитывая первоначальный размер носителя
(ручка кувшина), вряд ли оно состояло более
чем из двух строк.

Сам же характер носителя и указание
меры в три единицы связывает содержание
стихотворения с кувшином или его содержи-
мым. Глагол ;τονȑω однако вполне мог ис-
пользоваться и в шутливом контексте (см.
подробнее: [2]). И в нашей надписи на ручке
кувшина, вероятно, винного, следует видеть
шутливую эпиграмму на распитие вина и его
меры: [3�δη Uπινον (resp. Uπινες) τοȪ]τους τρεaς
;τονήσας «[Уже я (или: ты) выпил] три таких,
лишившись сил». Остроумная эпиграмма, на-
несенная на кувшин местным мастером, могла
быть направлена против неумеренного вино-
пития, которое греки традиционно приписыва-
ли варварам, присутствовавшим среди насе-
ления Таматархи IX–XI веков.

ɑаша иɡ Ɏанагории. Недавно на «Ниж-
нем городе» Фанагории (квадрат Д5, объект 10,
штык 13) были найдены два фрагмента желтой
поливной верхней чаши сосуда для подогрева,
вероятно, первой половины IX в. [3] (рис. 6). По
сырой глине, еще перед нанесением поливы,
была нанесена надпись, текст которой реконст-
руируется лишь фрагментарно.

ĭ]ήλε καλȑ, κα[λg]ν μιδPν φεί[σας πȑλλαν e.g.,
εáφρα]ντοà e.g. κ.ȑ[ρ]δεσα ȕου[λομȑνως ?λλην

e.g.
«Друг милый, милый кубок (") кто не пощадил,
приятного (") добыл охотно я другой (")».

ɒрифт надписи унциальный: альфа с на-
клонной перекладиной, бета с нижним штри-
хом. По палеографии она вполне вписывается
в первую половину IX века 6. Перед ню в на-
чале второй строки имеется промежуток, до-
пускающий восстановление здесь только аль-
фы. Объединение фрагментов, конечно, гипо-
тетично, однако в его пользу говорит харак-
тер надписи.

Вокативы φίλε («друг») и καλȑ («прекрас-
ный, милый») указывают на текст либо сак-



288

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ральный (обращение к святому), более обыч-
ный для поливной посуды, либо любовный.
В пользу последнего вроде бы говорит выра-
жение μηδPν φει... («нисколько не щад...»). Од-
нако обращение φίλε καλȑ («мил друг») имело
в IX в. вполне обиходный характер, как мож-
но судить, например, по письмам преподоб-
ного Феодора Студита (Письма 95, 98, 101,
260, 299, 467, 479; отметим также вернакуляр-
ную форму κȑρδεσα). Поэтому перед нами, по
всей видимости, остатки короткого шутливо-
го стихотворения из двух додекасиллабичес-
ких (") строк, посвященного самой чаше: в
первой было обращение к другу, не пощадив-
шему (разбившему") красивую чашу, а во вто-
рой – описание ответного действия героя, до-
бывшего себе, вероятно, новую.

Миска иɡ ɏерсонеса. В 1932 г. Г.Д. Бе-
ловым в Херсонесе (Северный район, поме-
щение V, цистерна, засыпь) было найдено дно
белоглиняной миски второй половины XII –
начала XIII в. с зеленой поливой (Glazed
White Ware IV по Дж. Хейсу 7), которая сей-
час выставлена в экспозиции музея-заповед-
ника «Херсонес Таврический» (рис. 7). Внут-
ри поддона, где нет поливы, по кругу идет
надпись:

0�ερȑ(ως), τοà κα` Qπονομαζομȑνου Μ(ι)χαήλ.
«Священника, что также называем Михаилом».

Надпись нанесена после обжига и вы-
полнена смесью унциала и минускула с ис-
пользованием лигатур, надстрочных букв, со-
кращений и нерегулярной диакритики. По па-
леографии она совпадает с датой производ-
ства миски.

Надпись явно имеет владельческий ха-
рактер, однако формула ее необычна. Во-пер-
вых, непонятно, почему владелец-священник
так вычурно вводит свое имя. Во-вторых, не-
ясно, почему его «также» зовут Михаилом,
хотя первого имени не указано. Единствен-
ным объяснением для столь нестандартной
владельческой надписи может быть не со-
всем удачная попытка составить пятнадца-
тисложник («политический стих»), где на-
чальное сочетание гласных Xε, в согласии с
реальным произношением (Me), воспринима-
лось как один слог. Надпись становилась
видна, только когда пустую миску брали в

руки и можно было оценить литературный
вкус ее владельца.

Резɭльтаты. Итак, всего лишь семь па-
мятников вещевой эпиграфики с северной пе-
риферии византийского мира открывают нам
окно в мир средневекового ромея. Мы видим
в них, с одной стороны, страх перед сглазом и
запись защитительных молитв, причем со слу-
ха. С другой – перед нами предстает весе-
лый мир вина и винопития: пили во время пла-
вания и на спор, кто больше выпьет. ɒутки
затрагивали и тему самих носителей надпи-
си: друга, не пощадившего чашу, и героя, до-
бывшего себе новую. ɒутки часто находили
себе выражение в стихах, которые византий-
цы использовали для любых целей, включая
даже владельческие надписи. Наконец, перед
нами открывается и мир деловых людей –
купцов, которые, отправляя свой товар за
море, заботятся и о его сохранности и о бла-
гополучии корабельщиков.

Как было указано выше, специфика па-
мятников вещевой эпиграфики заключается в
путешествии вещей и надписей на них. Эта
тема путешествий в лапидарной эпиграфике
Византии ассоциируется обычно с паломни-
ками и их надписями. Впрочем, не чужда па-
ломничеству и вещевая эпиграфика (палом-
нические евлогии, предметы личного благо-
честия и т. п.), однако здесь путешествует
большинство надписей, хотя бы вместе со
своим владельцем. Путешествуют они порой
и далеко, например, из Византии на Русь: по-
казательно, что амфора, предназначенная для
использования во время плавания, добралась
до Черниговской земли и была, очевидно, вто-
рично использована. Путешествие надписей
продолжается и у объектов, надписанных поз-
же времени своего создания: в таком случае
надписи заставляют вещи говорить. Наконец,
памятники вещевой эпиграфики становятся
орудием распространения греческой письмен-
ности за пределы грекоговорящего мира, даже
если мы и не знаем, в какой мере эти надписи
там понимались.

БЛАГОДАРНОСТИ

Благодарю Л.А. Голофаст, Д.В. Журавлева,
С.В. Подлевского, А.С. Преображенского, В.Н. Чха-
идзе, Т.Ю. Яшаеву за помощь в подготовке работы.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 289

Ⱥ.Ю. Виноградов. Новые памятники вещевой эпиграфики с северной периферии византийского мира

ACKNOWLEDGMENTS

I thank V.N. Chkhaidze, L.A. Golofast,
S.V. Podlevsky, A.S. Preobrazhensky, T.Y. Yashaeva,
D.V. Zhuravlev for their help in preparing this article.

ПРИɆЕɑАНИə

1 Исследование выполнено при поддержке
РФФИ и АНФ в рамках научного проекта № 21-
59-14005 «Хожения и эпиграфика: паломничес-
кие надписи, географическая мобильность и
благочестие между Византией и Русью (V–
XV века)».

This study was carried out within the framework
of the research project “Epigraphies of Pious Travel:
Pilgrims’ Inscriptions, Movement, and Devotion
between Byzantium and Rus’ in the 5th – 15th Centuries

C.E.” funded by the Russian Foundation for Basic
Research (RFBR no. 21-59-14005 АНФBа).

2 См.: https://iospe.kcl.ac.uk/corpora/byzantine/
introduction-ru.html�IV-2-.

3 Согласно данным находчика (https://www.
reviewdetector.ru/index.php"showtopic= 2753231	hl=).

4 Сведения предоставлены хранителем ГИМ
Д.В. Журавлевым. Инв. номер отсутствует.

5 Благодарю за определение В.Н. Чхаидзе.
6 См.: https://iospe.kcl.ac.uk/corpora/byzantine/

introduction-ru.html�IV-2-B-.
7 Благодарю за определение Л.А. Голофаст.

СПИСОК СОКРАɓЕНИɃ

IOSPE3 – Inscriptiones antiquae Orae
Septentrionalis Ponti Euxini graecae et latinae, edition
tertia (https://iospe.kcl.ac.uk/index-ru.html).



290

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

 ПРИЛОЖЕНИЕ

 
Рис. 1. Медальон-филактерий из Херсонеса (Государственный исторический музей)

Fig. 1. Phylactery medallion from Chersonesos (State Historical Museum)



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 291

Ⱥ.Ю. Виноградов. Новые памятники вещевой эпиграфики с северной периферии византийского мира

 
 

Рис. 2. Энколпион из Воронежской области (Москва, частная коллекция)
Fig. 2. Encolpion from Voronezh Region (Moscow, private collection)



292

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Рис. 3. Стенка амфоры из Херсонеса (Государственный исторический музей)
Fig. 3. Amphora from Chersonesos (State Historical Museum)



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 293

Ⱥ.Ю. Виноградов. Новые памятники вещевой эпиграфики с северной периферии византийского мира

Рис. 4. Стенка амфоры (Черниговский областной исторический музей имени В.В. Тарновского)
Fig. 4. Amphora (Chernihiv Regional Historical Museum)



294

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Рис. 5. Ручка высокогорлого кувшина с Таманского городища (Таманский археологический музей)
Fig. 5. Handle of a jug from the Taman settlement (Taman Archaeological Museum)



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 295

Ⱥ.Ю. Виноградов. Новые памятники вещевой эпиграфики с северной периферии византийского мира

 
 

 

Рис. 6. Фрагменты поливной верхней чаши сосуда для подогрева из Фанагории
(Государственный музей-заповедник Фанагория)

Fig. 6. Fragments of the upper bowl of a heating vessel from Phanagoria (State Museum-Reserve Phanagoria)



296

ПЕРИФЕРИЯ ВИЗАНТИЙСКОГО МИРА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Рис. 7. Дно белоглиняной поливной миски из Херсонеса (Музей-заповедник «Херсонес Таврический»)
Fig. 7. The bottom of a white clay glazed bowl from Chersonesos (Museum-Reserve “TauricChersonesos”)



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6

Ⱥ.Ю. Виноградов. Новые памятники вещевой эпиграфики с северной периферии византийского мира

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. 1000 рокɿв вɿзантɿйськоʀ торгɿвлɿ (V–XV сто-
лɿття) : збɿрка наукових праць. – Киʀв : СПД ФОП
Чальцев, 2012. – 216 с.

2. Виноградов, А. Ю. «ɒутливая» греческая
надпись из византийской Матархи / А. Ю. Виногра-
дов, В. Н. Чхаидзе // Историко-археологический аль-
манах. – 2015. – Т. 13. – С. 120–122.

3. Голофаст, Л. А. Поливная керамика из сло-
ев хазарского времени в Фанагории / Л. А. Голо-
фаст // Проблемы истории, филологии, культуры. –
2017. – № 4 (58). – С. 195–206.

4. Романчук, А. И. Несколько надписей на
средневековой керамике Херсонеса / А. И. Роман-
чук, Э. И. Соломоник // Византийский временник. –
1987. – Т. 48. – С. 95–100.

5. The Cambridge Grammar of Medieval and Early
Modern Greek / ed. by D. Holton [et al.]. – Cambridge :
Cambridge University Press, 2019. – 2094 p.

REFERENCES

1. 1000 rokɿv  vɿzantɿ iskoi  torgɿvl ɿ (V–
XV stolɿttia): zbɿrka naukovykh prats [1000 Years

of Byzantine Trade (5th – 15th Centuries). Collection
of Scientific Works]. Kyiv, SPD FOP Chaltsev, 2012.
216 p.

2. Vinogradov A.Yu., Chkhaidze V.N.
«Shutlivaya» grecheskaya nadpis iz vizantiyskoy
Matarkhi [A “Jocular” Greek Inscription from the
Byzantine Matarcha]. Istoriko-arkheologicheskiy
almanakh [Historical and Archaeological Almanac],
2015, vol. 13, pp. 120-122.

3. Golofast L.A. Polivnaya keramika iz sloev
khazarskogo vremeni v Fanagorii [Glazed Ceramics
from Layers of Khazar Period in Phanagoria]. Problemy
istorii, filologii, kultury [Journal of Historical,
Philological and Cultural Studies], 2017, no. 4 (58),
pp. 195-206.

4. Romanchuk A.I., Solomonik E.I. Neskolko
nadpisey na srednevekovoy keramike Khersonesa
[Some Inscriptions on Medieval Ceramics from
Chersonesos]. Vizantiiskii vremennik [Byzantina
Chronika], 1987, vol. 48, pp. 95-100.

5. Holton  D., Horrocks G., Janssen M.,
Lendari T., Manolessou I., Toufexis N., eds. The
Cambridge Grammar of Medieval and Early
Modern Greek. Cambridge, Cambridge University
Press, 2019. 2094 p.

Information About the Author

Andrey Yu. VinoJradov, Candidate of Sciences (History), Doctor of Sciences (Philology), Professor, Leading
Researcher, HSE University, Staraya Basmannaya St, 21/4, Bld. 3, 105066 Moscow, Russian Federation,
auvinogradov@hse.ru, https://orcid.org/0000-0002-9516-6534

Информация об авторе

Андреɣ Юрьевич Виноɝрадов, кандидат исторических наук, доктор филологических наук,
профессор, ведущий научный сотрудник, Национальный исследовательский университет «Выс-
шая школа экономики», ул. Старая Басманная, 21/4, стр. 3, 105066 г. Москва, Российская Федера-
ция, auvinogradov@hse.ru, https://orcid.org/0000-0002-9516-6534




 T

si
br

an
sk

a-
K

os
to

va
 M

., 
20

22

298 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВО



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.19

UDC 811.16:34(091)	 Submitted: 21.02.2022
LBC 81.41-03	 Accepted: 27.04.2022

ITINERARIES OF MEDIEVAL SLAVIC LEGAL TEXTS: 
BYZANTINE “FARMER’S LAW” 

IN MS. SLAV. 466 FROM HILANDAR MONASTERY 1

Mariyana Tsibranska-Kostova
Institute for Bulgarian Language, Bulgarian Academy of Sciences, Sofia, Bulgaria

Abstract. The author aims to summarize, analyze, and supplement the knowledge about the Slavic copy of 
the Byzantine Farmer’s Law in Ms. Slav 466 from Hilandar monastery, second quarter of the 15th century. It has 
long been in the focus of Serbian philology and history of law. The  current observations refer to the following 
spheres: the relationship between text and manuscript, the axiological significance of precedential texts in culture, 
the importance of this copy for Byzantine-Slavic interactions in the legal system, the uninterrupted cultural role of 
Holly Mountain’s monasteries for Eastern Christian culture. The Slavic copy of the “Farmer’s Law” in Hil. 466 is 
unique by structure and peculiarities. The manuscript testifies to the only known combination of the Farmer’s Law 
and the Prochiron in the South Slavic tradition. It is hypothesized that this combination was a conscious choice of 
the compilers of the collection influenced by tendencies in the post-Byzantine tradition. It corresponded to the strong 
anti-heretical line of the overall manuscript, inherited from the struggles against heresies on Mount Athos in the 14th 

century. The manuscript is a typical monastic miscellany. The linguistic nature of the “Farmer‘s Law” copy reveals 
its undoubted South-Slavic character, without russification, strongly influenced from the Greek protograph. Copy 
and translation may probably be of close chronology. Owing to being a precedential text, the Slavonic copy of the 
“Farmer’s Law” in Ms. Slav. 466 holds a special place in the attempts of reconstructing the stages and processes 
of reception of the Byzantine juridical legacy among South Slavs, of establishing the geographic-areal scope and 
the cultural itineraries of the spread of this text.

Key words: Slavonic translations of Byzantine Farmer’s Law, Slavic juridical manuscripts, legal culture.

Citation. Tsibranska-Kostova M. Itineraries of Medieval Slavic Legal Texts: Byzantine “Farmer’s Law” in 
Ms. Slav. 466 from Hilandar Monastery. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. 
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science journal of Volgograd State University. History. Area 
Studies. International Relations], 2022, vol. 27, no. 6, pp. 298-309. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2022.6.19

УДК 811.16:34(091)	 Дата поступления статьи: 21.02.2022
ББК 81.41-03	 Дата принятия статьи: 27.04.2022

МАРШРУТЫ СРЕдНЕВЕКОВЫХ СЛАВЯНСКИХ ЮРИдИЧЕСКИХ ТЕКСТОВ: 
ВИЗАНТИЙСКИЙ ЗЕМЛЕдЕЛьЧЕСКИЙ ЗАКОН В MS. SLAV. 466 

ИЗ ХИЛАНдАРCКОГО МОНАСТЫРЯ 1

Марияна Цибранска-Костова
Институт болгарского языка, Болгарская академия наук, г. София, Болгария



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 299

M. Tsibranska-Kostova. Itineraries of Medieval Slavic Legal Texts: Byzantine “Farmer’s Law” 

Аннотация. Aвтор ставит своей целью обобщить, проанализировать и дополнить знания о славянском 
списке Византийского земледельческого закона в рукописи № 466 из Хиландарского монастыря, вторая 
четверть XV века. Он давно находится в центре внимания сербской филологии и истории права. Наблюде-
ния относятся к следующим сферам: отношения между текстом и рукописью; аксиологическое значение 
прецедентных текстов в культуре; важность этого списка для византийско-славянских взаимодействий в 
правовой системе; непрерывная культурная роль монастырей Святой Горы для восточно-христианской 
культуры. Славянский список Земледельческого закона в Хил. 466 уникален по структуре и особенностям. 
Рукопись свидетельствует о единственно известном сочетании Земледельческого закона и Прохирона в 
южнославянской традиции. Высказано предположение, что такое сочетание было сознательным выбором 
составителей сборника под влиянием тенденций в поствизантийской традиции. Это соответствовало силь-
ной антиеретической линии всей рукописи, унаследованной от борьбы с ересями на Афоне в XIV веке. 
Рукопись представляет собой типичный монастырский сборник. В языковом характере Земледельческого 
закона обнаруживается его несомненный южнославянский характер, без русификации, с сильным влиянием 
греческого протографа. Списки перевода, вероятно, имеют близкую хронологию. Благодаря тому что это 
прецедентный текст, славянский список с XV в. занимает особое место в попытках реконструкции этапов 
и процессов рецепции византийского правового наследия у южных славян, установления географическо-
пространственного покрытия и культурных маршрутов распространения рассматриваемого текста.

Ключевые слова: славянские переводы Византийского земледельческого закона, славянские юриди-
ческие рукописи, правовая культура.

Цитирование. Цибранска-Костова М. Маршруты средневековых славянских юридических текстов: 
Византийский земледельческий закон в Ms. Slav. 466 из Хиландарcкого монастыря // Вестник Волгоградского 
государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. – 2022. – 
Т.  27, № 6. – С. 298–309. – (На англ. яз.). – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.19

1. Introduction. The notion of itinerary 
in medieval literary tradition denotes not only 
the space movement of texts and manuscripts, 
but the cultural exchange between communities 
and peoples. Both translated canon and secular 
law texts of Slavia Orhodoxa emerge as an 
independent sphere of Greek-Slavic interaction 
with a wide geographical and chronological scope. 
They were of great importance with regard to the 
adoption of Byzantine political theory in Orthodox 
Slavic states, the creation of Christian identity, and 
the building of new social perceptions. Among 
them, the precedential texts and phenomena take 
a special place. Precedence here is understood 
primarily as one of the parameters that define the 
multifaceted term: the axiological significance of 
a text embodying such recognizable sociocultural 
concepts for a society, which imposes it as a 
benchmark, reproduced and renewed long after its 
creation. Our purposefully synthesized definition 
is based merely on selected works on the topic 
[29, pp. 28-30; 26, p. 204].

The Byzantine “Νόμος γεωργικός” (mid – 8th 
century), a monument of early Byzantine law, is 
justly considered a unique source of knowledge 
on the history of Byzantine rural communities [6, 
esp. p. 45]. The Byzantine manuscript tradition of 
this monument has been the topic of multiple past 

and contemporary studies [33; 5; 38]. This also 
holds true for its Slavic reception under the general 
designation “Farmer’s Law” (hereafter FL). The 
precedential feature of the work is its agricultural 
theme, which is not similarly developed in any 
other monument; we notice a particularity in the 
work’s chronology and territorial dissemination – 
in other words, in the history of the book and the 
geographical-cultural trajectory of its manuscript 
copies. The original Byzantine monument consists 
of 85 cases (articles) regulating agricultural 
production, the norms of ownership and use of 
agricultural land in the free rural community, the 
workforce, livestock and farming equipment, 
the distribution of harvests, and multiple legal 
aspects related to all these. In the time of the First 
Bulgarian Empire, conditions for its translation 
first appeared in the 10th century, but no early 
copies are extant. It was only in the 15th century 
that the two lines of dissemination of FL first 
appeared; in terms of degree of completeness of 
translation from the Greek original, we should 
consider these to be the most significant trails of 
reception among the Slavs in the manuscript’s 
history. These lines of dissemination correspond 
to two different translations [27, p. 16]:

1. The Russian translation, included in the 
so-called “Knigi Zakonnye” («Книги законные», 



300

ВизантийскОЕ ПРаВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

or “Law Books”); it may have had a South Slavic 
protograph. It was published with commentaries 
by A.S. Pavlov [25], and later reproduced from 
this edition in what has been the fullest study, to 
date, of the Greek and accompanying Russian 
tradition of the monument [5, pp. 233-256]. 
In  academic literature, the designation “Knigi 
Zakonnye” refers to the compilation of Byzantine 
secular legislation in four parts: 1. FL; 2. The 
39th title of the “Prochiron” (see farther) on 
punishments; 3. The 11th title of the “Prochiron” 
on prohibited marriages; 4. The 27th title of the 
“Prochiron” on witnesses; 5. The excerpts in 
the 14th title of the “Ecloga”. All these where 
united in an integral whole through a revised 
and abridged version of the Foreword to the 
“Ecloga”. The compilation “Knigi Zakonnye” 
was disseminated in manuscript copies starting 
from the 15th century; all the copies derive from 
a common archetype.

2. The South Slavic (Serbian) translation 
extant in a single, partially preserved copy, 
consisting of five leaves, in collection № 466 of 
the Hilandar Monastery of Mount Athos; the copy 
dates from the second quarter of the 15th century 
(hereafter Hil. 466). Due to loss and damage of 
leaves, only 71 numbered articles are preserved 
in the text, standing in various relations to the 
Greek original.

In the present article, we shall touch upon 
a specific aspect in the history of this late copy 
of FL – the relation between the text and the 
manuscript. As to FL in Hil. 466, its digitalized 
text is available at [19]. Today this option is taken 
for freely accessible to scholars, and henceforth 
we are able to analyze it de visu and to try to 
surmount obstacles for limits of our observations 
to what can be gleaned from the information 
available thus far. This way the precedent copy of 
the FL can be placed in its historical and literary 
context, as well as to stimulate the further research 
of the relationship between the legal and dogmatic 
part of the Hilandar manuscript.

II. General historical-archeographic 
information. FL in Hil. 466 has long been in 
the focus of Serbian philology and history of 
law. The greatest credit for introducing the 
work to the scientific community should go to 
Dj.Sp. Radojičić: in 1955 he published the text 
contained in the Hilandar miscellany, dating it 
to the period 1426–1432 [27]. He made broad-

ranging contributions, especially by clarifying 
the relation between Hil. 466 and the so-called 
«Law of Tsar Justinian”  2 (created after a Greek 
model), which contains excerpts from FL; he also 
discovered a third redaction, different from the 
two mentioned above, which has a specific history 
and lexical content. The compilation entitled “Law 
of Tsar Justinian” was disseminated together with 
the “Zakonik” [Code] of the Serbian tsar Stefan 
Dušan (1331–1355)  3 and the Serbian abridged 
versions of Matthew Vlastar’s “Syntagma”. 
As  is known, one of the most valuable copies of 
the full redaction is preserved in Bulgaria – the 
miscellany “Sudats”, dating from the second 
half of the 17th century, manuscript № 293, from 
the National Library in Sofia [20]. This witness, 
discovered in Kratovo, is an example of South 
Slavic compilations of customary law from the 
time of Late Middle Age. It is noteworthy that, 
within the sources of this compilation, parts of 
both FL and the “Law for Judging People”)  4 are 
to be found [20, p. 9]. The text of the monument 
has an independent history and the excerpts from 
FL are secondary, i.e., they were most probably 
reproduced from a specific Byzantine source in 
which the loan from FL had already been made.

M. Blagojević published a new edition of 
the original text together with its translation into 
Serbian and a comprehensive study on FL in 
Hil. 466 [4]. The study is entirely devoted to the 
contents of the text but the author has added a first-
of-its-kind lexical register of the Slavic copy of 
FL. Heal so comments on a number of terms in the 
irrelation to Serbian customary law, to the study 
of which M. Blagojević has notably contributed. 
Now a number of legal and philological studies 
have been devoted to Serbian manuscript, of 
which we cite only a small share here [10; 11]. 
G. Trifunović translated the work into modern 
Serbian [31].

Research on Hil. 466 has a long history. 
Old descriptions refer to it as a miscellany. 
Sava Hilendarets supports this designation 
(dating the manuscript to the 16th century), 
and so does archimandrite Leonid [43, p. 55; 
21, p. 17]. Its  description is more complete in 
D.  Bogdanović’s fundamental inventory of Slavic 
manuscripts in the Hilandar Monastery, where 
it is given a more comprehensive description 
[3, p. 178]. The English-language description 
given in P. Matejić and H. Thomas has also been 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 301

M. Tsibranska-Kostova. Itineraries of Medieval Slavic Legal Texts: Byzantine “Farmer’s Law” 

unquestionably important for the manuscript’s 
popularization [40, p. 556]. There, it is once 
again presented as a collection of legal and 
dogmatic-polemical works, comprising 358 leaves 
in semi-uncial writing and with a mixed Raška-
Resava orthography. On the official site of the 
Hilandar Research Library in Ohio, we find the 
most comprehensive to date description of the 
text units, which thus give a fuller picture of the 
manuscript 5.

Scholars are unanimous in dating the 
Hil.  466 copy to the second quarter of the 15th 

century. Some date-defining terms occur in the 
text. For instance, the monetary term динарь 
in article 59 in Hil. 466, as opposed to грошь 
in articles 21 and 59 of “Knigi Zakonnye”, 
corresponding to the Greek “φόλλις” (“follis”; the 
bronze coin “follis” is a division of the nomisma) 
[38, р. 34, 67]. This is one of the indications that 
date the translation in Hil. 466 «пре пада Србиje 
под власт Турака 1459 г.» (“before the fall of 
Serbia under the power of the Turks”) [2, p. 150] 
or, very generally, to the second quarter of the 15th 

century. There are no data permitting to define 
localization of this translation. The metadata 
contained in the manuscript themselves are very 
meager. All scholars repeat the information that 
there is an undated note on leaf 356: Си законикь 
Михаила іеромонаха [27, p. 19; 2, p. 10]. The term 
is more rarely used for ecclesiastical regulations 
(for instance, Словеса изьбранна ѡть законика 
ст҃ыхъ ѿц҃ь [37, p. 125]), because it is associated 
with foundational monuments of secular law 
among the Slavs, such as the 1349 “Zakonik” of 
Stefan Dušan. The Dušan Code was sanctioned at 
council of the Orthodox Church, in which high-
ranking clergy took part; and a clear distinction is 
made in its provisions between the prerogatives 
of secular and ecclesiastic courts. Hence, Hil. 466 
comprises both secular and canonical norms, with 
a preponderance of the former. The marginal note 
is not relevant to the translation, but reveals how 
the old legal texts were perceived by later users 
or owners.

Another late note in Hil. 466 abounds in 
geographic designations and ethnonyms, mostly 
referring to Serbia and the West Balkans. The 
last note on leaf 358 recalls that St. Theodore 
Stratelates was tortured in Heracleia Pontica. 
This is the eastern most location mentioned, and 
it connects the other references to the Black Sea 

and Nessebar, where the saint’s relics were long 
kept before being transferred to Venice by the 
Crusades. The fact that the manuscript is kept in 
the Hilandar monastery does not categorically 
indicate its place of origin, but its localization 
in Mount Athos remains, for now, a possible 
assumption. The linguistic data cannot resolve this 
question, but can only mark the indisputable South 
Slavic origin of FL. It combines an Old South 
Slavic lexical stratum with a sustained agricultural 
and domestic vocabulary consisting of colloquial 
idiomatic terms used in Late Medieval Serbian 
and Bulgarian. By these features, FL in Hil. 466 
differs sharply from the work’s Russian copies 
in the compilation “Knigi Zakonnye”. The most 
frequent terms used by various authors regarding 
the translation of FL in Hil. 466 are “Serbian 
text” («српски текст»), “Slovenian translation” 
(«словенски превод»), “Old Serbian text” 
(«старосрпски превод»), “Serbian-Slovenian 
translation” («српско-словенски превод»); the 
translator is considered to be a Serb [27, p. 15; 2, 
p. 178; 31, pp. 225-226].

III. The combinationof FL and the 
“Prochiron” in Hil. 466. No other written 
evidence for a combination of FL and the 
“Prochiron” in one and the same body has so 
far been recorded in the Slavic South Law. This 
fact increases the special value of Hil. 466. As it 
is established, “Πρόχειρος νόμος” (“Procheiron 
Nomos” or “Prochiron”)  6 was an official legal 
code of the Byzantine Macedonian dynasty of 
870–879 (from the time of the co-rule of Basil I 
the Macedonian and his sons Constantine, passed 
away 879 г., and Leo, the future emperor Leo VI 
the Wise (886–912). The full Slavonic translation 
of “Prochiron”, in Slavonic translation named 
as “Zakon Gradskiy” (“City Law”), appeared 
with a large gap of about three centuries in the 
South Slavic “Kormčaja” 7 with commentaries 
(“Nomocanon” of Saint Sava), attested in its 
earliest Ilovitsa copy from 1262 [18]. FL, in its 
turn, remained the unique South Slavic copy 
of the Byzantine prototype. A recorded South 
Slavic filiation lacks in regards to other juridical 
texts as well, such as the “Law for juggling 
people”, and the “Ecloga”. The combination 
of FL and “Prochiron” in one manuscript body 
was adequately brought to scholarly attention by 
Dj.Sp. Radojičić (summarized in [2, pp. 10-11]). 
After thorough work de visu and upon photos, 



302

ВизантийскОЕ ПРаВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

the outstanding Serbian scholar was the first 
to point out after that after FL in Hil. 466, the 
first five chapters, the 55th and the 56th from the 
St.  Sava’s Nomocanon have been taken. Further 
contemporary descriptions allow to claim the 
combination of FL and “Prochiron” a result 
of a conscious choice, as indeed, after FL on 
first place (1r–5v), the following textual unities 
were included: the Heading of the St. Sava’s 
Nomocanon; the Exposition about the Seven 
ecumenical councils; Interpretations of Lord’s 
Prayer; the Symbol of the Faith, and the Prologue, 
or Preface to the rules of the St. Orthodox 
Church in 14 titles with commentaries (6r–42r). 
Immediately afterwards, “Prochiron” occurs in 
its full volume of 40 titles (42v–147v), while it 
takes 55th chapter of Saint Sava’s Nomocanon. 
Following is the tomos of patriarch Sisinnios 
II on forbidden marriages up to the seventh 
degree. It was promulgated on February 21, 997 
[39, p. 66]. The date is indicated in the table of 
contents of the Slavic text: Ѡ безаконныиⷯ брацѣⷯ....
въ,к҃а. февроуарїа мцⷭа. въ лѣⷮ ѕф҃е (6505–5508, 
147r–156v). The next unity is the disposition of 
the same council concerning the marriage with 
the daughter of a second cousin (156v–157v). 
From then on, dogmatic, anti-heretical (especially 
anti-Catholic, anti-Jewish and anti-Monothelite) 
texts, parts of older florilegia, sermons and 
various speeches of the Holy Fathers make part 
of the manuscript. They stay apart from our direct 
observations  8.

Thus, the collection was given a specific 
organization. The outlined feature in the 
composition of Hil. 466 was not accidental. 
It  holds that while “Prochiron” in Hil. 466 was 
directly borrowed from St. Sava’s Nomocanon, 
the origin and the way of penetration of FL in 
the manuscript was independent and so far not 
entirely clarified. The supposition of having been 
copied upon a previously-made protograph seems 
much plausible. In the Greek-speaking tradition 
of FL, which counts more than 120 copies now, 
one can observe the following regularity. While 
in the 10th – 11th cc. earliest manuscripts, FL 
was combined with the Byzantine “See Law” 
(“Νόμος Ναυτικός”) and the Byzantine “Military 
Law” (“Νόμος στρατιωτικός”), the unifying with 
“Prochiron” was attested from the 11th – 12th 
cc. on wards, and became more frequent in the 
13th – 14th cc. [38, pp. 24-25]. Some well-known 

manuscripts from the 15th century reflect the Greek 
legacy in Mount Athos monasteries Vatopedi and 
Iviron; in addition to FL and “Prochiron”, they 
consist of the Syntagma of Matthew Blastares, 
parts of the “Ecloga”, legal glosses, excerpts from 
the “Hexabiblos” (“Six Books”) of Constantine 
Harmenopoulos  9, which have never been fully 
translated into Slavic [42, рp. 10-11, 25]. The 
active combination of legal secular texts in 
the Greek tradition has given impetus to the 
compilations of translated juridical works among 
South Slavs.

Why and how the combination of FL and 
“Prochiron” in Hil. 466 arose? Here are some 
considerations on this issue.

1. Dominant for the Byzantine original of 
FL is the biblical-Christian understanding of 
the specific production and moral relationship 
between farmers. The influence of the Old 
Testament is strongly felt, concentrated mainly 
in the excerpts from the book of “Exodus” for 
the legal responsibility of shepherds in the 
protection of arable land or the use of working 
cattle [5, p.  157]. After the leading researches 
of A. Schminck and P. Pieler the most recent 
studies confirm those conclusions [38, р.  38]. 
This suggests the relevance of FL in the 
early stages of the Christianization of Slavia 
Orthodoxa, whose cultural center in the 9th – 
10th cc. was the First Bulgarian Kingdom. In the 
Byzantine tradition, FL, “Νόμος Ναυτικός” and 
“Νόμος στρατιωτικός” take part of private legal 
collections, (“leges speciales”), as considered not 
amanifestation of the official imperial law 10. The 
Maritime and the Military laws, however, have 
never been translated into Slavonic. "Detached" 
from Byzantine texts, with which it marked a 
positional proximity, FL created its own textual 
history in Slavic ambiance, and as the “Ecloga”, 
did not become part of the Old Bulgarian 
Nomocanon in 14 titles without commentaries 
[24]. This fact predetermined the flexibility of 
the textual environment in which it occurred. 
The gathering of FL, parts of “Prochiron” and 
“Ecloga” in compositions, similar to such as the 
Russian “Knigi Zakonnye”, illustrated the later 
attempts of Slavic compilers to summarize the 
most important criminal law aspects of the three 
legal texts. Both lines of FL spreading during 
the 15th century kept the traces of a much earlier 
process of reception. They reveal the attempt 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 303

M. Tsibranska-Kostova. Itineraries of Medieval Slavic Legal Texts: Byzantine “Farmer’s Law” 

to combine the fundamental translated texts of 
Byzantine secular jurisdiction.

The content of Hil. 466 stresses this 
historical particularity of the Slavonic tradition: 
FL regulates agrarian issues; “Prochiron” – mainly 
marital and hereditary. Dj. Radoijčić pointed out 
the purpose aimed at spiritual circles in order 
to settle issues concerning church or monastic 
property [27, p. 19].

2. The translation of FL in Hil. 466 may 
presumably coincide with the epoch of Serbian 
despot Stefan Lazarević (1402–1427). Despite 
the looming threat of the Ottoman invasion of 
the Balkans, his rule restored the power of the 
Serbian state, cultural and political flourishing 
took place, and a number of models of power 
were established in literature [30, pp. 184, 230-
232]. However, there is no data for conscious 
authorities’ endorsement, nor does the content 
of the manuscript support such a hypothesis. 
Even the lack of ornamentation speaks to a 
monastic miscellany. In the 15th century, the 
creation of miscellanies was one of the elaborated 
mechanisms in South Slavic literature to preserve 
the Orthodox religious identity and the cultural 
memory [32]. They arose primarily in monastic 
centers. Monks found additional grounds for 
interest in agricultural issues. By definition, the 
labor activity in monasteries was a value. Labor, 
especially the cultivation of the land, was a 
pleasing act to God, a form of his glorification; its 
denial was a manifestation of heresy. The strong 
anti-heretical line in Hil. 466 might be considered 
a continuation of the dogmatic controversy and the 
hesychast struggle against the heresies on Mount 
Athos in the 14th century, when Massalians and 
their new branches were indicated as extremely 
dangerous, because seemingly for constant prayer 
sake, and in opposition to true hesychia, they 
renounced manual labor and land cultivation [45, 
p. 189]. Hence, the anti-heretical line in Hil. 466 
goes toghether with socially significant issues of 
economic nature, problems of family, inheritance 
and criminal law. It is not coincidental that on 
Mount Athos hesychastic and ascetic collections 
were created during the whole 14th century. 
Athonite traditions spread to various parts of 
the Balkans. In the first quarter of the 15th c., on 
Athos, the Slavonic translation of the Second book 
of “Panoplia Dogmatika” a rose [7]. This is the 
best example of translated medieval heresiology. 

In the dramatic moment when the Balkans were 
threatened by the Ottomans, this translation 
was the spiritual response of the monastic 
Brotherhood with outlined contextualization to 
achieve the consolidation of Orthodoxy through 
fundamental textual legacy. Legal texts took part 
in this process too. Areas of strong influence 
from Mount Athos were formed around Kratovo, 
Kosovo, Morava, the lands north of Skopje, the 
monasteries of Resava and Ravanitsa, the dioceses 
of Ohrid Archbishopric, which defended the 
Slavic-Byzantine interactions and the influence 
of Byzantine culture [28].

3. Although its singularity, without a 
stemma in its written dissemination, FL in Hil. 466 
was copied from a photograph, chronologically 
close to the emergence of the overall codex. 
The common orthographic features of FL and 
“Prochiron” require a detailed study on whether 
they come out from one hand. This subject has 
not been thoroughly clarified.

IV. A few linguistic examples. Thanks to the 
abundant research, important linguistic features 
of FL in Hil. 466 have already been introduced 
into scholarly circulation.

1. Words of ancient vocabulary layer: 
дѣлатель, γεωργός; искрьнъ, πλησίον; охромити, 
ἐπικλάω; пастꙑрь, ἀγελάριος; соугоубаꙗ цѣна, 
διπλὴ ποσότης; съвѣдѣтель, μάρτυς, as well as 
in the typical collocation for the earliest juridical 
texts достовѣрьнъ съвѣдѣтель, ἀξιόπιστος; 
съвѣтъ (“contract”), βούλευσις, съвѣтовати 
сѧ (“make a contract, negotiate”); чрѣда (“herd 
of similar animals”), ἀγέλη; Formula, spread in 
Old testimonial texts: животьно за животьно, 
ψυχὴ ἀντὶ ψυχῆς (the famous principle of talion); 
Etymological figures – дѣлѣтель дѣлати. Part of 
lexical data consists of basic vocabulary inherited 
from Proto-Slavic, as relationship between man and 
earth is constantly significant. This is one of the 
reasons for the long lasting written tradition of FL 
among Slavs in the Balkans, and in Russia. J. Koder 
found out about 58 terms exclusively specific to 
the Byzantine original of FL, therefore, the lexical 
originality was embedded in the prototype itself 
[38, p. 37]. At the same time, a text related to 
agricultural practice must be updated by new terms 
appropriate to the area of emergence and spread.

2. In comparison to “Knigi Zakonnye” 
Hil.  466 testifies to strong composite word 
formation and keeping of untranslated grecisms: 



304

ВизантийскОЕ ПРаВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

аравона, ἀρραβῶν (art. 15) against «задаток» in 
“Knigi Zakonnye”; харакосати “to fence with 
stakes when cultivating vines” (only in art. 11 
of Hil. 466), χαρακόω [38, р. 89]; .ѕ҃. траѡрдинь 
(only in art. 17 of Hil. 466), τὰ ἐκστραόρδινα 
τοῦ δημοσίου. The cognitive aspect of this 
mistake – rather of the translator than of the 
copyist, has already been clarified. It is about the 
misunderstanding of the Latin term decomposed 
into ѕ҃. траѡрдинь господско [2, p. 109].

Regarding the grecisms, it is worth noting 
that P in Hil. 466 bears the traces of redaction. 
This issue needs an independent study. In the 
current research scope, there placement of вѣно 
with прикꙗ (“dowry”), against “προίξ”, in the 
Greek original, may be given example. In the third 
chapter of “Prochiron” «ѡ̈ дарѣхь ѡбрѹенꙗ»̈, 
which consists of 7 paragraphs, the word «вѣно» 
has nine-times appearence in Ilovitsa copy. 
In  the same context, Hil. 466 witnesses to seven 
replacements of «вѣно» with «прикꙗ», and only 
two uses of «вѣно», provided the rest of the text 
segments are absolutely identical or with slight 
prefix variations:

Ilovitsa copy, f. 269v: .а.҃ Аще мѹжь прмь 
вѣно. вьсхощеть же по ѡбыаю вѣно створт 
сво ѡбрѹенц хотещ ꙁа нь пот…;

Hil. 466, f. 46r: .а.҃ Аще мѹжь прмь прикїю. 
вьсхощеть же по ѡбыаю прикїю творт сво 
ѡбрѹенц хотещꙁа нь пот…

The word «вѣно», recorded as early as 
in the first Slavonic Nomocanon translated by 
St.  Methodius, is a very ancient borrowing from 
Balkan Latin. «Прикиꙗ» in Hil. 466 is of Greek 
origin and later substitute. Given its distribution 
in the Balkan Slavic dialects, it interconnects 
the presence of untranslated Greek words with 
a vernacular stream of language. This feature 
supports the hypothesis of deliberately compiling 
the collection of ready-made translations.

V. Findings and perspectives. The copy 
of FL in Hil. 466 appears as part of the chain of 
the spread of the Byzantine legal model among 
Slavs, which is much older and longer, than it is 
evidenced by written facts. It is a typical South 
Slavonic phenomenon. Its exceptional role as a 
precedent text does not diminish, but even raises 
the opportunities for studying the continuity in the 
stages of the legal culture in the Balkans and in 
Russia. The South Slavonic language nature of FL 
in Hil. 466 makes it applicable in a wide Balkan 

area. Linguistic evidence reveals that a lexical 
choice has been made, the archaic lexical layer 
has been upgraded by contemporary phenomena 
apt to the new translation. The Athonite copy 
has preserved the traces of an older state of the 
written tradition of the Byzantine original in a 
Slavic environment. Its indisputable significance 
for the Byzantine-Slavic interactions in law turns 
it into the core of various and numerous research 
strategies; its combination with the copy of the 
Slavic translation of the “Procheiron” and with 
Canon law texts in the Hil. 466 is an expression of 
the main concept of “symphony” between secular 
and spiritual power. Though the contributions 
made to date are so large that every future scholar 
would be strongly hesitant about what new 
could say, study on “Farmer's Law” in Ms. Slav. 
Hilandar 466 should continue.

nOTES

	 1.	The financial support from the Bulgarian 
Academy of Sciences under Bilateral grant agreement 
between BAS and the Romanian Academy is gratefully 
acknowledged. The author express the deepest thanks 
to the Hilandar monastic brotherhood for the enormous 
contributions to the preservation of the Slavic written 
heritage. Sincere gratitude is also extended to Prof. 
Predrag Matejić and Dr. Mary-Alan Johnson. Scientific 
Editor Yu.Ya. Vin.
	 2.	“Law of Tsar Justinian” – it means “Zakon tsara 
(Constantin) Justinian” (“Закон цара (Константина) 
Юстинана”). This original Slavic title, which meets 
the compiled part of the Byzantine secular laws, was 
distributed along with the original Dušan’s codification 
(see: [20]. More about its place in Stephan Dušan’s 
legislative activity see: [44]).
	 3.	The Code of Tsar Stephan Dušan has been 
legalized at a Council in Skopje in 1349, and 
supplemented in Serres in 1354. Dušan’s legislation 
deservedly constitutes an independent area of Byzantine-
Slavic relations in law. The editions and studies on Dušan’s 
Code are very numerous, for example: [12; 4]. Here the 
main literature is pointed. Besides them, it should be 
especially noted on the facsimile editions of Dušan’s 
Code [13–17].
	 4.	“Law for Judging the People” – the first and 
most archaic Slavic compilation, based on the title 17th 

of the Byzantine “Ecloga”, supplemented by canon law 
norms. It is believed to have emerged in Great Moravia 
in the 9th century. See: [22]. As well see: [8].
	 5.	See HM.SMS.466 [36].
	 6.	See: [41, pp. 114-228]. About the “Procheiros 
nomos” see: [23, esp. pp. 179-182 etc.; 35, pp. 25-29].



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 305

M. Tsibranska-Kostova. Itineraries of Medieval Slavic Legal Texts: Byzantine “Farmer’s Law” 

	 7.	About “Kormčaja Kniga” (“The Pilot’s Book”) 
see: [1]. Also see: [35, p. 125].
	 8.	It should be, however, noticed, that the heading 
«Прѣдѣлы сь бм҃ъ различни по прѣданїю и вѣрѣ ст҃ыѥ 
сьбѡрьные», (ff. 158r–177r), is the same as the title of 
the first article, having given the name of Vladislav the 
Grammarian’s miscellany “Predeli” (“Limits”) of 1456. 
The manuscript consists of mostly anti-Catholic texts 
[9, pp. 33-41]. Therefore, it was about translated works, 
very popular during the whole 15th century. The last text 
is («стезанїе бывшее вькратцѣ ѡ вѣрѣ хрс҃тиансцѣи и 
о закон евреискомь») from the Council in Jerusalem 
in 634, at the times of patriarch Sophronios.
	 9.	“Hexabiblos” (or “Six Books”) of 1345  – a 
compilation of secular law, composed by Constantine 
Harmenopoulos, Byzantine jurist of XIV c. [46] 
“Hexabiblos” is sometimes thought to be a 
supplementary legal manual to the “Prochiron”. See: 
[35, p. 112 etc.; 23, p. 233 etc., 508 etc.].
	 10.	The so named “leges speciales” – a common 
name for private Law collections in the Byzantine Empire 
[35, pp. 103-132, esp. p. 109 etc.; 34, pp.  53-64].

BIBLIOgRAPHY

1. Белякова, Е. В. Кормчая книга: от рукописной 
традиции к первому печатному изданию /  Е.  В.  Бе-
лякова, Л. В. Мошкова, Т. А. Опарина.  – М.  ; СПб.  : 
ИРИ РАН, РГАДА, ЦГИ, 2017.  – 496  с.

2. Благоjевић, М. Земљораднички закон. 
Средњовековни рукопис. Извoри српског права XIV 
/ М. Благоjевић. – Београд : САНУ, 2007 – 349 с.

3. Богдановић, Д. Каталог ћирилских ру-
кописа манастира Хиландара / Д. Богдановић. – 
Београд : САНУ, Народна библиотека СР Србије, 
1978. – 321 с.

4. Бубало, Дж. Время Законника Стефана 
Душана / Дж. Бубало // Вестник Волгоградского 
государственного университета. Серия 4. История. 
Регионоведение. Международные отношения. – 
2015. – № 3 (33). – С. 58–78. – DOI: http://dx.doi.
org/10.15688/jvolsu4.2015.3.7

5. Византийский земледельческий закон 
/  текст, исслед., коммен. подгот. Е. Э. Липщиц, 
И. П.  Медведев, Е. К. Пиотровская ; под ред. 
И. П.  Медведева. – Л. : Наука, 1984. – 280 с.

6. Вин, Ю. Я. Земледельческий закон – ис-
точник правового регулирования и коллективного 
самосознания сельской общины в средневековой 
Византии / Ю. Я. Вин // Вестник Волгоградского 
государственного университета. Серия 4. История. 
Регионоведение. Международные отношения. – 
2016. – Т. 21, № 5. – С. 43–54. – DOI: https://doi.
org/10.15688/jvolsu4.2016.5.4

7. Гагова, Н. Г. Славянските преводи от 
гръцки език в светлината на контактите между 

атонските манастири Ватопед, Хилендар и Пан-
телеймон в XIV – началото на XV в. / Н. Г. Гагова 
// Święta Góra Athos w kulturze Europy. Europa w 
kulturze Athosa / ed. M. Kuczyńska. – Gniezno : PAN, 
2009. – С. 79–87.

8. Ганев, В. Законъ соудный людьмъ. Правно-
исторически и правно-аналитични проучвания 
/  В. Ганев. – София : Издание на БАН, 1959. – VII, 
620 с.

9. Данчев, Г. С. Владислав Граматик. Кни-
жовник и писател / Г. Данчев. – София : Изд-во на 
БАН, 1969. – 147 с.

10. Драгин, Н. Земљораднички закон у хилан-
дарском рукопису из XV века / Н. Драгин // Зборник 
Матице српске за филологију и лингвистику.  – 
2011.  – Књ. 54, св. 2. – С. 71–90.

11 .   Д р а г и н ,  Н .  Ле кс и ч к и  с л о ј е в и 
Земљорадничког закона (Хил 466) / Н. Драгин 
// Српски језик и његове норме (дијахроно-синхрони 
аспекти). Тематски зборник / уред. Ј. Грковић-
Мејџор, Вл. Ружић. – Нови Сад : Университет у Но-
вом Саду. Филозофски факултет, 2015. – С.  52–63.

12. Душанов законик / приред. Ђ. Бубало.  – 
Београд : Завод зауџбенике; Служебни гласник, 
2010. – 243 с.

13. Законик цара Стефана Душана. Кн. 1 
/ уред. М. Беговић. – Београд : САНУ, 1975. – [8], 
272 с.

14. Законик цара Стефана Душана. Кн. 2 
/  уред. М. Беговић. – Београд : САНУ, 1981. – 
299  с.

15. Законик цара Стефана Душана. Кн. 3 
/  уред. М. Пешикан и др. – Београд : САНУ, 1997. – 
XII, 497 с.

16. Законик цара Стефана Душана. Кн. 4, т. 1 
/ уред. К. Чавошки, Ђ. Бубало. – Београд : САНУ, 
2015. – XVIII, 652 с.

17. Законик цара Стефана Душана. Кн. 4, 
т. 2 / К. Чавошки, Ђ. Бубало. – Београд : САНУ, 
2015. – [8], 622 ил.

18. Законоправило или Номоканон Светога 
Саве, Иловички препис 1262. година. Фототипија 
/ приред. и прил. М. М. Петровић. – Горњи 
Милановац : Дечjе Новине, 1991. – 800, XLIX 
[л.  1–400  об., LI] с.

19 .  Земљораднички  закон ,  српски 
средњовековни превод. XV в. – Электрон. 
текстовые дан. – Режим доступа: http://www.
monumentaserbica.branatomic.com/rukse/ruknew/
rukmain.php?rukopis=zemlj (дата обращения: 
25.02.2022). – Загл. с экрана.

20. Кемалова, А. И. Сборникът Судац (Софий-
ски препис, XVII век) в светлината на лексикално-
текстологическите проблеми на южнославянските 
правни паметници / А. И. Кемалова. – Пловдив : 
УИ «Паисий Хилендарски», 2010. – 330 с.



306

ВизантийскОЕ ПРаВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

21. Леонид (Кавелин, Л. А.), архим. Славяно-
сербские книгохранилища на Св. Афонской горе, 
в монастырях Хиландаре и Св. Павле / Леонид 
(Л. А. Кавелин), архим. // Чтения в Имп. обществе 
истории и древностей российских при Московском 
университете. – 1875. – Кн. 1. – С. 1–80.

22. Максимович, К. А. Законъ соyдныи 
людьмъ. Источниковедческие и лингвистические 
аспекты исследования славянского юридического 
памятника / К. А. Максимович. – М. : Древлехра-
нилище, 2004. – 240 с.

23. Медведев, И. П. Правовая культура Визан-
тийской империи. – СПБ. : Алетейя, 2001 – 576 с.

24. Найденова, Д. Т. Земеделският, Морският 
закон и Прохиронът в състава на Ефремовската 
кормчая / Д. Т. Найденова // Palaeobulgarica. – 
2006. – № 1. – С. 39–46.

25. Павлов, А. С. «Книги Законные», содер-
жащие в себе, в древнерусском переводе, византий-
ские законы земледельческие, уголовные, брачные 
и судебные / А. С. Павлов. – СПб. : Тип. Имп. АН, 
1885. – [4], 92 с.

26. Петрова, Р. С. За прецедентните текстове в 
лингвокултурологията / Р. С. Петрова, Б. А. Денизов 
// Научни трудове на Русeнския университет.  – 
2014. – Т. 53, № 5.2. – С. 204–210.

27. Радојичић, Ћ. Сп. Српски рукопис 
Земљорадничког закона / Ћ. Сп. Радојичић // Збор-
ник радова Византолошког института. – 1955 – 
Књ.  3. – С. 15–28.

28. Савић, В. Д. Српска редакција цркве-
нословенског језика: од Св. Климента, епископа 
словенског, до Св. Саве, архиепископа српског 
/ В.  Д. Савић // Slověne. Intern. Journal of Slavic 
Studies. – 2016. – № 2.– С. 231– 239.

29. Слышкин, Г. Г. От текста к символу : 
Лингвокультурные концепты прецедентных тек-
стов в сознании и дискурсе / Г. Г. Слышкин. – М. : 
Academia, 2000. – 128 с.

30. Трифуновиħ, Ћ. Ст. Деспот Стефан 
Лазаревиħ / Ћ. Ст. Трифуновиħ. – Београд : Српска 
књижевна задруга, 1979. – 244 с.

31. Трифуновић, Ћ. Ст. Хиландарски препис 
Земљорадничког закона / Ћ. Ст. Трифуновић. – Са 
Светогорских извора. – Београд : ЈП Службени 
лист  ; СЦГ, 2004. – С. 225–239.

32. Христова, Б. Вл. Българската книжнина и 
литература през XV в. / Б. Вл. Христова // Литера-
турна мисъл. – 1991. – № 2. – С. 184–194.

33.  Ashburner,  W. The Farmers  Law 
/ W.  Ashburner // Journal of Hellenic Studies. – 
1910.  – Vol. 30, pt. 1. – P. 85–108.

34. Burgmann, L. Die Nomoi Stratiotikos, 
Georgikos und Nautikos / L. Burgmann. – Зборник 
радова Византолошког института. – 2009. – 
Књ.  46. – С. 53–64.

35. Chitwood, Z. R. Byzantine Legal Culture and 
Roman Legal Tradition, 867–1056 / Z. R. Chitwood. – 
Cambridge : Cambr. Univ. Pr., 2017. – XII, 236 p.

36. Incipitaria of Hilandar Miscellanies. – 
Electronic text data. – Mode of access: https://library.
osu.edu/hrl/incipitaria (date of access: 21.01.2022). – 
Title from screen.

37. Jagić, V. Opisi i izvodi iznekoliko južno-
slovinskih rukopisa / V. Jagić // Starine. – 1874. – 
Vol.  6. – P. 60–152.

38. Koder, J. Nomos Georgikos. Das byzantinische 
Landwirtschaftsgesetz. Überlegungen zur inhaltlichen 
und zeitlichen Einordnung. Deutsche Übersetzung 
/  J.  Koder. – Wien : Verl. d. ÖAW. – 2020. – 94 S.

39. Macrides, R. J. Nomos and Kanon on 
Paper and in Court / R. J. Macrides // Macrides 
R. J. Kinship and Justice in Byzantium, 11th – 15th 
Centuries / R.  J.  Macrides. – Aldershot, Hmps. ; 
Brookfield, Vt.  : Ashgate / Variorum; Routledge, 
1999. – P.  61–86.

40. Matejic, P. Catalog. Manuscripts on 
Microform of the Hilandar Research Library (The Ohio 
State University). – Vol. 1 / P. Matejic, H. Thomas. – 
Columbus , Ohio : The Ohio State University. Resource 
Center for Medieval Slavic Studies ; “Ivan Dujchev” 
Research Centre for Slavo-Byzantine Studies (Sofia, 
Bulgaria), 1992. – XXIX, 572 p.

41. Procheiron Nomos // Jus Graecoromanum. 
In 8 vols. Vol. 2 : Leges imperatorum Isaurorum et 
Macedonum / cura J. Zepos, P. Zepos. – Ed. altera.  – 
[Repr. Ἀθήνα : Γεώργιος Φέξης, 1931]. – Aalen : 
Scientia, 1962. – P. 107–228.

42. Repertorium der Handschriften des 
byzantinischen Rechts / hg. v. L. M. Burgmann et al. 
In 3. T. T. 1 : Die Handschriften des weltlichen Rechts 
(Nr. 1–327) / hg. v. L. Burgmann, M. Th. Fögen, 
A. Schminck, D. Simon – Frankfurt a/M. : Löwen-
Gesselschaft, 1995. – XXVIII, 466 S.

43. Sáva Chilandarec (Breüer, Sl.). Rukopisy 
a starotisky Chilandarské / Sáva Chilandarec (Sl. 
Breüer) ; úvod uprav. a ukazt. opatř. Fr. Pastrnek 
// Věstník Královské české společnosti nauk. Třída 
filosoficko-historicko-jazykozpytná. – 1897. – Roč. 
1896. – S. 1–98.

44. Soulis, G. Ch. The Serbs and Byzantium 
during the Reign of Emperor Stephen Dušan (1331–
1355) and His Successors / G. Ch. Soulis, – Washington, 
D.C. : Dumbarton Oaks Library and Collection, 
1984.  – XXVI, 353 p.

45. Wolski, J. M. Kultura monastyczna w 
późnośredniowiecznej Bułgarii / J. M. Wolski. – 
Łódź  : Wydanictwo Universytetu Łódźkiego, 2018.  – 
225, [6 ] s.

46. Κωνσταντίνου Ἀρμενοπούλου Πρόχειρος 
νόμος ἢ Ἑξάβιβλος / ἐπ. Κ. Γ. Πιτσάκης. – Ἀθῆναι : 
Δωδώνι, 1971. – ριβ´, 426 σ.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 307

M. Tsibranska-Kostova. Itineraries of Medieval Slavic Legal Texts: Byzantine “Farmer’s Law” 

REFEREnCES

1. Belyakova E.V., Moshkova L.V., Oparina T.A. 
Kormchaya kniga, ot rukopisnoy traditsii k pervomu 
pechatnomu izdaniyu [Kórmchaia Book. From the 
Manuscript Tradition to the First Printed Edition]. 
Moscow, St. Petersburg, IRI RAN, RGADA, TsGI, 
2017. 496 p.

2. Blagojević M. Zemljoradnichki zakon. 
Srednjovekovni rukopis. Izvori srpskog prava XIV  v. 
[The Agricultural Law. The Medieval Manuscript. 
Sources of Serbian Law in XIV Century]. Beograd, 
SANU, 2007. 349 p.

3. Bogdanović D. Katalog ćirilskikh rukopisa 
manastira Khilandara [The Catalog of Cyrillic 
Manuscripts of Hilandar Monastery]. Beograd, SANU, 
Narodna biblioteka SR Srbije, 1978. 321  p.

4. Bubalo Đ. Vremya Zakonnika Stefana Dushana 
[The Era of Dušan’s Code]. Vestnik Volgogradskogo 
gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. 
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya 
[Science Journal of Volgograd State University. 
History. Area Studies. International Relations], 2015, 
no. 3 (3), pp. 58-78. DOI: http://dx.doi.org/10.15688/
jvolsu4.2015.3.7

5 .  L i p s h i t s  E . E . ,  M e d v e d e v  I . P. , 
Piotrovskaya  E.K., eds. Vizantiyskiy zemledelcheskiy 
zakon [The Byzantine Farmer’s Law]. Leningrad, 
Nauka Publ., 1984. 280 p.

6. Vin Yu.Ya. Zemledel’cheskiy zakon – 
istochnik pravovogo regulirovaniya i kollektivnogo 
samosoznaniya sel'skoy obshchiny v srednevekovoy 
Vizantii [The Farmer’s Law (Nomos Georgikos)  – 
Source of  Law Regulat ion and Collect ive 
Self Consciousness of Rural Community in 
Medieval Byzantium]. Vestnik Volgogradskogo 
gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. 
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya 
[Science Journal of Volgograd State University. 
History. Area Studies. International Relations], 
2016, vol. 21, no. 5, pp. 43-54. DOI: https://doi.
org/10.15688/jvolsu4.2016.5.4

7. Gagova N.G. Slavyanskite prevodi na gratski 
ezik v svetlinata na kontaktite mezhdu atonskite 
manastiri Vatoped, Hilendar i Panteleymon v XIV v.  – 
nachalotona XV v. [Slavic Translations from Greek in 
the Light of Contacts Between Athonite Monasteries 
Vatopedi, Hilandar and Panteleymon in 14th – the 
beginning of 15th Centuries]. M. Kuczyńska, ed. Święta 
Góra Athos w kulturze Europy. Europa w kulturze 
Athosa. Gniezno, PAN, 2009, pp. 79-87.

8. Ganev V. Zakon soudnyy lyudem. Pravno-
istoricheski i prvno-analitichni prouchvaniya [The 
Law for Judging the People. The Legal-Historical 
and Juridical-Analytical Studies]. Sofia, BAN, 1959. 
VII, 620 p.

9. Danchev G.S. Vladislav Grammatik. 
Knizhovnik i pisatel [Vladislav the Grammarian. Man 
of Letters and Writer]. Sofia, BAN, 1969. 147  p.

10. Dragin N. Zemljoradnichki zakon u 
khilandarskom rukopisu iz XV veka [The Agricultural 
Law in Hilandar Manuscript of 15th Century]. Zbornik 
Matice srpske za filologiju i lingvistiku [Collection of 
Matica Srpska for Philology and Linguistics], 2011, 
vol. 54, no. 2, pp. 71-90.

11. Dragin N. Leksichki slojevi Zemljoradnichkog 
zakona (Khil 466) [Lexical Strata of the Agricultural 
Law (Hil 466)]. Srpski ezik i njegove norme (dijakhrono-
sinkhroni aspekti). Tematski zbornik [Serbian Language 
and its Norms (Diachronic Synchronic Aspects)]. Novi 
Sad, Universitet u Novom Sadu, Filozofski fakultet, 
2015, pp. 52-63.

12. Bubalo Р., ed. Dushanov zakonik [The 
Dušan’s Law Code]. Beograd, Zavod za udћbenike, 
Sluzhbeni glasnik Publ., 2010. 243 p.

13. Begović M., ed. Zakonnik tsara Stefana 
Dushana. Kn. 1 [The Code of Tsara Stephan Dušan. 
Book 1]. Beograd, SANU, 1975. [8], 272 p.

14. Begović M., ed. Zakonik tsara Stefana 
Dushana. Kn. 2 [The Code of Tsara Stephan Dušan. 
Book 2]. Beograd, SANU, 1981. 299 p.

15. Peshikan M. et al., eds. Zakonik tsara Stefana 
Dushana. Kn. 3 [The Code of Tsar Stefan Dušan. 
Book 3]. Vol. 3. Beograd, SANU, 1997. XII, 497 p.

16. Čavoški K., Bubalo Đ., eds. Zakonik tsara 
Stefana Dushana. Kn. 4, T 1 [The Code of Tsar Stefan 
Dušan. Book 4. Vol. 1]. Beograd, SANU, 2015. XVIII, 
652  p.

17. Čavoški K., Bubalo Đ., eds. Zakonik tsara 
Stefana Dushana. Kn. 4, T. 2 [The Code of Tsar Stefan 
Dušan. Book 4, Vol. 2]. Beograd, SANU, 2015. [8], 
622 p.

18. Petrović M., ed. Zakonopravilo ili Nomokanon 
Svetoga Save, Ilovichki prepis 1262. godina. Fototipiya. 
[“Zakonopravilo” or Nomocanon of St. Sava. Ilovichki 
Copy of 1262. Phototype]. Gornji Milanovats, Dechje 
Novine Publ., 1991. 800, XLIX [Ll. 1–400 r., LI] p.

19. Zemljoradnichki zakon, srpski srednjovekovni 
prevod. XV c. [The Agricultural Law, Serbian 
Mediaeval Translation. 15th Century]. URL: http://
www.monumentaserbica.branatomic.com/rukse/
ruknew/rukmain.php?rukopis=zemlj (accessed 
25 February 2022).

20. Kemalova A.I. Sbornik at Sudats (Sofijski 
prepis, XVII vek) vsvetlinata na leksikalno-
tekstologicheskite problemi najuzhnoslavjanskite 
pravni pametnitsi [Sudats Miscellany (Sofia Copy, 17th 

Century) in the Light of Lexical-Textological Problems 
of South-Slavic Legal Monuments]. Plovdiv, UI «Paisij 
Hilendarski», 2010. 330 p.

21. Leonid (Kavelin, L.A.), archim. Slavyano-
serbskie knigokhranilishcha na Sv. Afonskoy gore, v 



308

ВизантийскОЕ ПРаВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

monastyryakh Khilandare i Sv. Pavle [Slavic-Serbian 
Book Depositories on St. Mount Athos, in the Hilandar 
and St. Paul Monasteries]. Chteniya v Imp. Obshchtve 
istorii i drevnostey rossiyskikh pri Moskovskom 
universitete [The Proceeding in Society of Russian 
History and Antiquities at Moscow University], 1875, 
book 1, pp. 1-80.

22. Maksimovich K.A. Zakon soudnyi 
lyudem. Istochnikovedcheskie i lingvisticheskie 
aspekty issledovaniya slavyanskogo yuridicheskogo 
pamyatnika [The Law for Judging the People. The 
Sources and Linguistic Aspects of Study of Slavic 
Legal Monument]. Moscow, Drevlekhranilishche 
Publ., 2004. 240 p.

23. Medvedev I.P. Pravovaya kultura Vizantiyskoy 
imperii [The Law Culture of the Byzantine Empire]. 
St. Petersburg, Aletheia Publ., 2001. 576 p.

24. Naydenova D.T. Zemedelkiyat, Morskiyat 
zakon i Prohironat v sastava na Efremovskata 
kormchaya [Farmer’s Law, Maritime Law and Prohiron 
in Efrem’s Kormčaja Book]. Palaeobulgarica, 2006, 
no. 1, pp. 39-46.

25 .  Pav lov  A .S .  «Knig i  Zakonnye» , 
soderzhashchie v sebe, v drevnerusskom perevode, 
vizantiyskie zakony zemledelcheskie, ugolovnye, 
brachnye i sudebnye [“The Law Books”, Which 
Contain Themselves, in the Old Russian Translation, 
the Agricultural, Criminal, Conjugal and Judicial Laws 
of Byzantium]. St.   Petersburg, Tip.  Imp. AN, 1885. 
[4], 92 p.

26. Petrova R. S., Denizov B.A. Za pretsedentnite 
tekstove v lingvokulturologiyata [About the Precedent 
Texts in Linguoculturology]. Nauchni trudove na 
Rusenskiya Universitet [The Proceedings of Ruse 
University], 2014, vol. 53, no. 5.2, pp. 204-210.

27. Radoyichić Ć. Sp. Srpski rukopis 
Zemljoradnichkog zakon [Serbian Manuscripts of 
Agricultural Law]. Zbornik radova Vizantoloshkog 
instituta [Proceedings of the Byzantological Institute], 
1955, vol. 3, pp. 15-28.

28. Savić V.D. Srpska redaktsija tsrkvenoslovenskog 
jezika: od Sv. Klimenta, episkopa slovenskog, do 
Sv.  Save, arhiepiskopa srpskog [The Serbian Redaction 
of the Church Slavonic Language, from St. Clement, 
the Bishop of the Slavs, to St. Sava, the Serbian 
Archbishop]. Slověne. Intern. Journal of Slavic Studies, 
2016, no. 2, pp. 231-239.

29. Slyshkin G.G. Ot teksta k simvolu : 
Lingvokulturnye kontsepty pretsedentnykh tekstov 
v soznanii i diskurse [From Text to Symbol: 
Linguocultural Concepts of Precedent Texts in 
Consciousness and Discourse]. Moscow, Academiya 
Publ., 2000. 128 p.

30. Trifunović Đ.St. Despot Stefan Lazarević 
[The Despot Stefan Lazarević]. Beograd, Srpska 
knjizhevna zadruga,1979. 244 p.

31. Trifunović Đ.St. Hilandarski prepis 
Zemljoradnichkog zakona [Hilandar Copy of 
Agricultural Law]. Sa Svetogorskih izvora [From 
St.  Athos’ Sources]. Beograd, JP Sluzhbeni list, SCG, 
2004, pp. 225-239.

32. Hristova B.Vl. Bulgarskata knizhnina i 
literatura prez XV v. [Bulgarian Literature in 15th 

Century] Literaturna misal [Literature Thought], 1991, 
no. 2, pp. 184-194.

33. Ashburner W. The Farmers Law. Journal 
of Hellenic Studies, 1910, vol. 30, pt. 1, pp. 85-108.

34. Burgmann L. Die Nomoi Stratiotikos, 
Georgikos und Nautikos. Zbornik radova Vyzantoloshkog 
instituta [Proceedings of the Byzantological Institute], 
2009, vol. 46, pp.  53-64.

35. Chitwood Z.R. Byzantine Legal Culture and 
Roman Legal Tradition, 867–1056. Cambridge, Cambr. 
Univ. Pr., 2017. XII, 236 p.

36. Incipitaria of Hilandar Miscellanies. 
URL: https://library.osu.edu/hrl/incipitaria (accessed 
21 J anuary 2022).

37. Jagić V. Opisi i izvodi iz nekoliko južno 
slovinskih rukopisa [Descriptions and Extracts from 
Some South-Slavic Manuscropts]. Starine, 1874, 
vol.  6, pp. 60-152.

38. Koder J. Nomos Georgikos. Das byzantinische 
Landwirtschaftsgesetz. Überlegungen zur inhaltlichen 
und zeitlichen Einordnung Deutsche Übersetzung. 
Wien, Verl. d. ÖAW, 2020. 94 S.

39. Macrides R.J. Nomos and Kanon on Paper 
and in Court. Kinship and Justice in Byzantium, 11th  – 
15th Centuries. Aldershot, Hmps., Brookfield, Vt., 
Ashgate / Variorum, Routledge, 1999, pp. 61-86.

40. Matejic P., Thomas H. Catalog, Manuscripts 
on Microform of the Hilandar Research Library 
(The  Ohio State University). Vol. 1. Columbus, Ohio, 
The Ohio State University, Resource Center for 
Medieval Slavic Studies, “Ivan Dujchev” Research 
Centre for Slavo-Byzantine Studies (Sofia, Bulgaria), 
1992. XXIX, 572 p.

41. Zepos, I., Zepos P., eds. Procheiron Nomos. 
Jus Graecoromanum. In 8 Vols. Vol. 2. Leges 
imperatorum Isaurorum et Macedonum. Ed. altera. 
[Repr. Athena, Georgios Fekses, 1931]. Aalen, 
Scientia, 1962, pp.  114-228.

42. Burgmann L.M., Fögen M. Th., Schminck  A., 
Simon D., eds. Repertorium der Handschriften des 
byzantinischen Rechts. Teil I, Die Handschriften des 
weltlichen Rechts (Nr. 1–327). Frankfurt a/M., Löwen-
Gesselschaft, 1995. XXVIII, 466 S.

43. Pastrnek Fr., ed. Sava Chilandarec (Breüer, 
Sl.). Věstník Královské české společnosti nauk. Třída 
filosoficko-historicko-jazykozpytná, 1897, y. 1896, 
S.  1-98.

44. Soulis G.Ch. The Serbs and Byzantium During 
the Reign of Emperor Stephen Dušan (1331–1355) and 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 309

M. Tsibranska-Kostova. Itineraries of Medieval Slavic Legal Texts: Byzantine “Farmer’s Law” 

His Successors. Washington, D.C, Dumbarton Oaks 
Library and Collection, 1984. XXVI, 353 p.

45. Wolski J.M. Kultura monastyczna w 
późnośredniowiecznej Bułgarii. Łódź, Wydanictwo 
Universytetu Łódźkiego, 2018. 225, [6] p.

46 .  P i t s ak i s  K .G .  ed .  Kōns tan t inou 
Armenopoulou Procheiros nomos ē Eksabiblos 
[Constantine Harmenopoulos’ Procheiron Nomos 
or Hexabiblos]. Athens, Dōdōni Publ., 1971. CXII, 
426 p.

Information about the Author
Mariyana Tsibranska-Kostova, DSc, Professor, Institute for Bulgarian Language, Bulgarian 

Academy of Sciences, Boulevard Schipchenski prohod, 52, Bl. 17, 1113 Sofia, Bulgaria, tzibran@ibl.bas.bg, 
https://orcid.org/0000-0002-5699-7503

информация об авторе

Марияна Цибранска-костова, DSc, профессор, Институт болгарского языка, Болгарская 
академия наук, бул. Шипченски проход, 52, бл. 17, 1113 г. София, Болгария, tzibran@ibl.bas.bg, 
https://orcid.org/0000-0002-5699-7503




 В

ин
 Ю

.Я
., 

20
22

310 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ВизантийскОЕ ПРАВО



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.20

UDC 34(091)“653”	 Submitted: 22.05.2022
LBC 67.3(0)414	 Accepted: 01.10.2022

THE CONCEPT “RES PUBLICA”  
AND ITS RECEPTION IN BYZANTINE LAW: TRANSLITERATIONS 1

Yury Ya. Vin
Institute of World History of the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation

Abstract. The problem of reception of the concept “res publica” is complex and multifaceted. It has been 
thoroughly studied in relation to the period of the Middle Ages. The task of the author is to demonstrate, that the 
possibilities of applying the information approach in the field of cognitive surveying to reveal the content of receptions 
and Latin-Greek transliterations of the concept “res publica” with the help of the Expert System “Byzantine Law 
and Acts”. The comparisons of Greek translations and compilations with their Latin prototypes of Byzantine law 
prove: their compilations did not necessarily follow their prototypes in conveying the notion of “res publica”. It, as 
a rule, was replaced by other Greek concepts and word-combinations. For them, as well as their Latin prototypes, 
a certain semantic ambiguity is evident. Accordingly, the medieval Byzantine jurists felt the need to use the direct 
reception of the Latin concept “res publica”, in particular “rei publicae causa”. It served as the subject of attention 
and professional lawyers used this concept to interpret and explain the content of the sources of medieval Byzantine 
law. Noticeable discrepancies in the recording forms of the identified receptions and Greek transliterations of 
the concept “res publica” are probably due to individual characteristics of Medieval Byzantine lawyers and 
their professional qualifications. The direct borrowings of the concept “res publica causa” or its transliterations, 
revealed in medieval Byzantine law monuments, were purely terminological in most cases. It, if it is admissible, 
may be considered as a kind of cultural phenomenon. The article includes the parts: Introduction, The Receptions 
and Transliterations, Theophili Antecessoris “Paraphrasis Institutionum”, “Librorum Basilicorum LX”, Scholia 
in “Librorum Basilicorum LX”, Other Compilations, Conclusions, as well as too additions: Appendix 1. Direct 
Receptions and Transliterations of the Concept “Res Publica” and Terminology Ascending to It and Appendix 2. 
Distribution of Receptions and Transliterations of the Concept “Rei Publicae causa”.

Key words: republic, respublica, res publica, res publicae, rei publicae causa.

Citation. Vin Yu.Ya. The Concept “Res Publica” and Its Reception in Byzantine Law: Transliterations. Vestnik 
Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya 
[Science journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International Relations], 2022, vol. 27, no. 6, 
pp. 310-338. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.20

УДК 34(091)“653”	 Дата поступления статьи: 22.05.2022
ББК 67.3(0)414	 Дата принятия статьи: 01.10.2022

КОНЦЕПТ «RES PUBLICA»  
И ЕГО РЕЦЕПЦИЯ В ВИЗАНТИЙСКОМ ПРАВЕ: ТРАНСЛИТЕРАЦИИ 1

Юрий Яковлевич Вин
Институт всеобщей истории РАН, г. Москва, Российская Федерация

Аннотация. Проблема рецепции понятия «res publica» сложна и многогранна. Нельзя сказать о том, 
что она применительно к периоду Средних веков досконально изучена. Задача автора – продемонстрировать 
с помощью экспертной системы «Византийское право и акты» возможности применения информационного 
подхода в сфере когнитивных изысканий к раскрытию содержания рецепций и латинско-греческих транс-
литераций понятия «res publica». Проделанные сопоставления с латинскими прототипами их греческих пере-
водов и компиляций византийского права доказывают: компиляции вовсе не обязательно следовали своим 
прототипам в передаче понятия «res publica». Оно, как правило, замещалось иными греческими понятиями и 
словосочетаниями. Для них, как и их латинского прототипа, очевидна определенная семантическая неодно-
значность. Сообразно тому у средневековых византийских юристов проявляется потребность к использова-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 311

Ю.Я. Вин. Концепт «res publica» и его рецепция в византийском праве: транслитерации

нию прямой рецепции латинского понятия «�����������������������������������������������������������������res�������������������������������������������������������������� �������������������������������������������������������������publica������������������������������������������������������», в частности «��������������������������������������rei����������������������������������� ����������������������������������publicae�������������������������� �������������������������causa��������������������». Оно служило пред-
метом внимания профессиональных правоведов, которые использовали указанный концепт для толкования 
и объяснения содержания источников средневекового византийского права. Заметные расхождения форм 
записи выявленных рецепций и греческих транслитераций понятия «res publica», вероятно, обусловлены 
индивидуальными особенностями средневековых византийских юристов и их профессиональной квалифи-
кацией. В большинстве случаев непосредственные заимствования понятия «���������������������������������res������������������������������ �����������������������������publica���������������������� ���������������������causa����������������» или его транс-
литерации, выявленные в средневековых византийских памятниках права, носили сугубо терминологический 
характер. Его, если это допустимо, можно рассматривать в качестве некоего культурного феномена. Статья 
включает разделы: Введение, Рецепции и транслитерации, «Парафразы институций» Феофила Антецессора, 
«Василики», Схолии к «Василикам», Другие компиляции, Заключение, также два приложения: Приложение 1. 
Непосредственные рецепции и транслитерации понятия «res publica» и восходящей к нему терминологии 
и Приложение 2. Дистрибуция рецепций и транслитераций понятия «rei publicae causa».

Ключевые слова: республика, respublica, res publica, res publicae, rei publicae causa.

Цитирование. Вин Ю. Я. Концепт «res publica» и его рецепция в византийском праве: транслитерации 
// Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Между-
народные отношения. – 2022. – Т. 27, № 6. – С. 310–338. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.20

A few damaged inscriptions preserve 
traces of laws the Sixth and Fifth Centuries, 
which reveal the presence of verbal forms 
resembling those that were central to later 
legislation, an illustration of some continuity in 
scribal practice.

D.J. Gargola

Введение. Проблема рецепции понятия 
«res publica» крайне сложна и многогранна. 
При этом нельзя сказать того, что она доско-
нально изучена, в особенности применительно 
к периоду Средних веков. В данном свете по-
пытка автора этих строк характеризовать ре-
цепцию концепта «республика» средневековы-
ми византийскими правоведами совершенно 
оправдана. Современное понимание названно-
го концепта прямо или косвенно опирается на 
представления о конституционных принципах 
устройства республиканского государства с 
выборным главой. Такое видение проблемы 
нередко отталкивается непосредственно от 
архаичного значения понятия «res publica» 
как выражения идеи «общественное дело». 
Тем самым содержание понятия «республика» 
наполняется смыслом, который служит для 
описания исторически сложившейся формы 
коллегиального государственного управления 
([35, с. 214–215, 318–319; 37, с. 211–212]; так-
же см.: [2; 1, с. 261; 31; 36, с. 347]). С этой точки 
зрения задача автора этих строк более, чем 
скромна: не пытаться исчерпать необъятную и 
многоликую научную литературу, которая рас-
сматривает проблему «республики», и труды, в 

которых затрагивается связанная с концептом 
«res publica» неохватная проблематика его 
рецепции, его семантики и социокультурной 
значимости; на первый план выдвинута цель 
продемонстрировать с помощью экспертной 
системы «Византийское право и акты»2 воз-
можности применения информационного 
подхода в сфере когнитивных изысканий к 
раскрытию содержания рецепций названного 
концепта. В данной публикации предполага-
ется рассмотреть всего лишь самый малый 
сегмент пунктирно обозначенной проблемы, 
опосредованный анализом латинско-греческих 
транслитераций понятия «республика».

Прежде всего, хотелось бы отметить 
специально, что решению поставленной здесь 
задачи вряд ли помогут даже основополагаю-
щие труды, где рассматривается проблематика 
концепта «res publica», невзирая на то что в 
них нередко заходит речь об его рецепции, 
будь то публикации В. Магера или его колле-
ги М. Риделя (подробнее см.: [77; 78]; также 
см.: [80; 81]; ср.: [16; 17]), хрестоматийные 
пособия по юриспруденции (подробнее см.: 
[11; 28; 5; 6; 7; 8]) и справочники (например, 
см.: [71, p.  254]). С этих позиций далеко от 
предмета изысканий лежат теоретические 
обобщения А.В. Хархордина, как поборника 
идеи восприятия концепта «res publica» в 
качестве обозначения «публичных вещей» 
и «общественных дел». Проблема заключа-
ется вовсе не в том, что по своей семантике 
словесные формы наименования названного 



312

ВизантийскОЕ ПРАВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

концепта выходят за пределы их физического 
воплощения в сферу политики, которая-де 
оказалась монополизирована Юстинианом. 
Само по себе указанное обстоятельство, по 
мнению А.В.  Хархордина и его коллег, ко-
торые не склонны думать иначе, по крайней 
мере в отношении к Древности, препятствует 
непосредственно отождествлять термин «res 
publica» с понятием «государство» ([25; 24]; 
также см.: [74; 75; 26; 27; 23]). Даже труды ряда 
ведущих иностранных специалистов прошед-
шего времени, которые издал О.В. Хархордин, 
практически умалчивают о поставленной здесь 
проблеме рецепции концепта «res publica», не-
смотря на то что общей отличительной чертой 
опубликованных российским ученым перево-
дов исследований именитых коллег, включая 
Р.  Штарка, является их желание прояснить 
проблему складывания римской государствен-
ности, которое опосредует всеобъемлющий 
анализ указанного понятия преимущественно 
в пределах позднеантичного периода римской 
истории [33; 32; 10, с.  67–170, особ. с.  67 и 
далее, 167–170; 34; 20]. Равным образом не со-
держат необходимых разъяснений материалы 
участников коллоквиума, проведенного сорок 
лет тому назад Институтом европейской ин-
теллектуальной лексики и истории идей при 
Национальном научно-исследовательском со-
вете Италии, который был посвящен концепту 
«res» в виду признания приоритетной задачи 
его «реконструкции» «в веках» как феномена 
культуры ([70, p.  10]; также, например, см.: 
[68; 40; 41; 72]).

В этом плане, безусловно, не может быть 
обойден вниманием «нашумевший» в послед-
ние годы труд А. Калделлиса (Э. Кэлделлиса) 
«Византийская Республика», который опира-
ется на концепцию «политии» [73; 12]. Автор 
названного сочинения, не просто безапелля-
ционно выражает здесь мнение о том, что ла-
тинское понятие «республика» у византийцев 
замещает в качестве его эквивалента греческое 
понятие «πολιτεία». По существу, читателям 
книги предложен «метод Калделлиса». Соглас-
но тому сравнивается государственный строй 
Греции и США [73, p. 34; 12, с. 69] – это пол-
беды, но и «верноподданнически» цитируется 
официозное заявление Дж.У. Буша, подобное 
которому до него произносил, наверное, от-
нюдь не один новоизбранный президент [73, 

p. 170; 12, с. 256]. Но даже оно меркнет перед 
фантасмагорическими аллюзиями между 
византийским обрядом императорской аккла-
мации и избирательной кампанией в США [73, 
p. 103, 118–119; 12, с. 167–168, 189]. При тако-
вых умопомрачительных сопоставлениях как 
в указанных, так и в иных своих суждениях 
А. Калделлис руководствуется принципом «я 
так считаю», выдвигаемым на уровне доказа-
тельств, опирающихся на «здравый смысл», то 
есть современные обывательские представле-
ния, подкрепляемые иллюстративным исполь-
зованием источников (также см., например: 
[73, p. 103, 118–119 etc., 163; 12, с. 167–168, 
189 и далее, 248]). В то же время А. Калдел-
лис, обращаясь к обсуждению актуальной 
проблематики, фактически ограничивается 
самыми поверхностными экивоками на ис-
токи научной дискуссии, которая изначально 
сопутствовала выяснению сути концепта «res 
publica». Ученый однозначно отождествляет 
понятие «res publica» и его греческий экви-
валент «полития» (πολιτεία) как «византий-
ский греческий перевод» («Byzantine Greek 
translation») [73, p. IX etc.; 12, с. 13 и далее]. 
Дело даже не в том, что автор книги оставляет 
втуне иной ракурс видения изучаемой про-
блемы, согласно которому латинский термин 
рассматривается специалистами в качестве 
«перевода» греческого понятия «полития». 
Такая интерпретация позволяет ученым со-
отнести терминологию европейских языков, 
обусловленную и понятием «республика», и 
понятием «полис» (см.: [13, с. 77–78 и далее]). 
За этим бесспорно стоит толкование идей Пла-
тона и аристотелианства, что, хотя и косвенно, 
демонстрирует, развивая республиканскую 
теорию, С.  Одье на примере гуманистиче-
ской науки, да и общественно-политических 
взглядов Цицерона (см.: [39, p. 9–10 etc.; 14, 
с.  18–19, 20 и далее]). Собственно говоря, 
заявление же самого А. Калделлиса в его пре-
дисловии к книге продиктовано ее автором в 
форме не требующего особых доказательств 
постулата, которому подчинено все после-
дующее содержание монографии. Это вряд ли 
способствует раскрытию сущности правовых 
рецепций и транслитераций.

Практически А. Калделлис, хотя иногда и 
ссылается на отличные от своей точки зрения 
мнения, проигнорировал все сказанное о со-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 313

Ю.Я. Вин. Концепт «res publica» и его рецепция в византийском праве: транслитерации

держании понятия «res publica» в известном 
докладе Х.‑Г. Бека [59]. В свое время немец-
кий историк, характеризуя государственное 
мышление византийцев, исходил из того, 
что восходящее к латинскому прототипу со-
временное понятие «республика» по своему 
содержанию отнюдь не отвечает их миропони-
манию: «Но это значение совершенно нельзя 
перенести на римскую историю и уж точно – 
не на византийскую» («Aber dieser Bedeutung 
läßt sicht nicht ohne weiteres auf die Römische 
Geschichte zurückprojizieren und sicher nicht 
auf die byzantinische»). Значение указанного 
понятия, по убеждению немецкого ученого, 
наполняет семантика, которая не сводится к во-
просу о буквальном соотнесении латинского и 
греческого концептов, – имеются в виду поня-
тия «res publica» и «πολιτεία», – как выражении 
их однозначного соответствия в византийском 
политическом мышлении. Его,  в представ-
лении немецкого византиниста, отличали 
специфические черты, которые проясняются 
в сопоставлении семантики целого ряда поня-
тий, включая «πολιτεία», «πολίτευμα» и другие 
словесные воплощения идей государственнно-
го строительства и политических идеалов. Они 
символизировали метафизическую модель 
византийской монархии, о которой Х.-Г. Бек 
упоминает не один раз (подробнее см.: [59, 
S. 13–14 u. a.]).

Cказанного не затмевает даже «новатор-
ски» выраженный и явно неосторожный под-
ход А. Калделлиса к оценке обновления идей-
ного багажа Раннего Средневековья. К этому 
времени, надо заметить, восходит и рожденная 
в Европе концепция «commonwealth» (напри-
мер, см.: [38, p. 215]). Хотя последняя получает 
яркое воплощение только в эпоху просветите-
лей, она сохраняет те черты своего названия, 
которые связывают понятие «commonwealth» 
с обозначениями общностей типа «civitas» и 
«respublica», как системы гражданского управ-
ления. В историко-этимологическом смысле 
слова «commonwealth», которое претворяло 
значение управления в интересах «общего 
блага», данное понятие вполне соотносится 
с республиканской формой правления ([24, 
с. 18–19; 74, p. 222, 249, 258, 261, n. 74, 263; 
18, с. 47, 50]; также см.: [82, p. 115–157, esp. 
p. 135–136]). Однако уже в указанный хроно-
логический период понятия «res publica» и 

«πολιτεία», думается, наполнило совершенно 
иное, нежели в Древности, политическое и 
идейное содержание! Поэтому однозначное 
сопоставление лексических соответствий на-
званных понятий, впрочем, как и любых дру-
гих понятий, вряд ли окажется убедительным 
без концептуального осмысления их реального 
содержания, без учета особенностей когнитив-
ного восприятия человека прошлого, другими 
словами говоря, без оценки его когниции в 
собственном смысле слова, то есть без анализа 
специфики мировосприятия человека на фоне 
окружающей современников изучаемой эпохи 
действительности.

Разумеется, признание разнообразия спо-
собов выражения республиканских интенций 
в системе государственного устройства само 
по себе не может остановить дальнейшего 
анализа византийского права. В первую оче-
редь имеются в виду данные, почерпнутые в 
текстах «Василик», крупнейшего законода-
тельного свода X–XI вв. [42–49], и Схолий к 
нему, составленных, как считается, до XIII в. 
[50–58]. Здесь оправданно допустить, что в 
качестве так называемых источников средне-
вековые переводчики, создатели «Василик», и 
схолиасты привлекали как разного рода пере-
ложения или компедиумы, так и толкования 
или комментарии к известным современным 
ученым памятникам права. Это не могло не 
сказываться на точности цитирования и пере-
вода таких текстов, будь то «Дигесты» и другие 
законодательные своды как Юстиниана [63–
66], так и узаконения последующих столетий 
(подробнее см.: [9]). Поэтому применительно 
к ним уместно прилагать обозначение «про-
тотип», имея в виду под этим обозначением 
версии памятников права, к которым прибега-
ли средневековые правоведы безотносительно 
нюансов создания тех или иных «источников» 
и их рукописной традиции, что вполне допу-
стимо на уровне информационного подхода к 
их изучению.

Рецепции и транслитерации. Как бы то 
ни было, отдавая должное всему до сих пор 
сказанному, нельзя не подчеркнуть того, что 
не вызывает сомнений: наиболее ярким аргу-
ментом, подтверждающим, что многие из ви-
зантийских правоведов в своих трудах исполь-
зовали прямые заимствования римского права, 
являются понятийно-терминологические 



314

ВизантийскОЕ ПРАВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

рецепции и транслитерации [4; 85]. К  их 
ряду относится и понятие «res publica», ко-
торое несомненно оставалось объектом осо-
бого внимания для византийских юристов. 
Об  этом убедительно свидетельствуют не-
посредственные рецепции и транслитерации 
понятия «res publica», а именно: reipublicae, 
rei publícae, reïpublícae, re̔ïpublícae, re̔ipublícae, 
reïpublicaecausa, re̔ipublicaecaũsa, re̔ïπουβλίcae, 
ῥεïpublícae, r̔εϊpublícae, ῥέϊ πουβλίκα, ῥέϊ 
πούβλικαε, ῥέϊ πουβλίκαε, ῥέι πούβλικαι, 
ῥεϊπουβλίκα, ῥεϊπουβλίκαε, ῥειπουβλίκαε, ῥὲ 
πουβλίκαε, ῥεἠπουβληκάεκαῦσα.

Представленный перечень состоит из 
19  вариантов транскрипции понятия «res 
publica», выявленных в «Парафразе Институ-
ций» («Институциях») Феофила Антецессора 
[84], Схолиях к «Василикам» и в Схолиях к 
«Эклоге Василик» [67] и некоторых других 
компиляциях [79; 62] (см. прил. 1).

Для анализа дистрибуции рецепций и 
транслитераций понятия «res publica» в на-
званных источниках принципиальное значе-
ние имеет вычленение его заимствований с 
учетом словосочетаний и синтагматических 
групп, представленных в виде кратких «ци-
тат», как они обозначаются далее, которые 
удостоверяют вхождение в текст искомых 
словоупотреблений. При рассмотрении об-
наруженных рецепций и транслитераций по-
нятия «res publica» прежде всего обращает на 
себя внимание тот факт, что практически все 
выявленные примеры, независимо от формы 
их записи, представляют всего лишь одну 
хорошо известную юридическую формулу 
«rei publicae causa». Она использовалась в 
римском праве для оправдания отсутствия 
участников судебного процесса под благовид-
ным предлогом публичных или, быть может, 
государственных обязанностей, которые, в 
свою очередь, становились аргументом отме-
ны судебных решений по исковым заявлениям. 
К сожалению, указанный латинский юридизм 
(легализм) довольно редко становился объ-
ектом изучения, оставаясь в концептуальных 
исследованиях, как правило, на периферии 
внимания большинства современных спе-
циалистов (например, см.: [87]; также см.: [76, 
p. 580–605, esp. p. 597, n. 57, p. 594]). Равным 
образом вряд ли оправданно считать обосно-
ванным решением рассматриваемой проблемы 

разрозненные и лапидарные ссылки по дан-
ному поводу ученых прошлых десятилетий 
(например, см.: [32, с.  261; 10, с.  138–139]). 
Разве только корифеи сегодняшнего дня в 
изучении поставленного вопроса «забегают» 
вперед. Тот факт, что О.В. Хархордин соотно-
сит термин «res publica» как в указанном, так 
и во многих иных юридических положениях с 
обозначением не «государства» в собственном 
смысле этого слова, а его вещных прав, не 
меняет юридической значимости ссылки на 
формулу «rei publicae causa» [25, с. 34–35; 75, 
p. 240–241, esp. p. 240, n. 82; 23, с. 168–169, 
особ. с. 168, прим. 26]. Ее значение, казалось 
бы, полнокровно раскрыто в предшествую-
щих публикациях российского ученого, где 
подобного рода система отвода судебных ис-
ков признана автором весомой посылкой для 
того, чтобы задаться вопросом интерпретации 
концепта «res publica» с целью прояснения 
его реальной сути. Ведь решение этой задачи 
предотвратило бы, как можно понять прочие 
высказывания О.В. Хархордина на этот счет, 
малоубедительные толкования понятия «res 
publica», даже если в виду имеется мнение 
упомянутого Р.  Штарка (например, см.: [21, 
с. 104; 22, с. 54]). Однако в действительности 
«расследование» дела завершается двусмыс-
ленным заявлением о том, что ввиду частого 
использования рассматриваемая юридическая 
аргументация со времен позднеримской респу-
блики служит в качестве «политического ло-
зунга» («sloganeering») [74, p. 241–242 etc., 254, 
256]. В свою очередь, А. Калделлис, который, 
едва услышав «эхо» древнеримского термина 
«rei publicae causa», спешит воспроизвести 
соответствующее тому высказывание, словно 
и оно служит провозглашаемым лозунгом 
(буквально: «This echoes the ancient Roman rei 
publicae causa») [73, p. 51; 12, с. 95].

В любом случае этот термин по указан-
ным выше причинам находит широкое рас-
пространение в римском и ранневизантийском 
праве, где особенно часто встречается в «Диге-
стах» и Кодексе Юстиниана. Там данное сло-
воупотребление вместе с сопутствующей ему 
лексикой образует свыше 40 вариаций изъяв-
ления упомянутого оправдания. Показательно, 
что контекстные словоупотребления непосред-
ственных рецепций и транслитераций понятия 
«rei publicae causa» вместе с различиями их 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 315

Ю.Я. Вин. Концепт «res publica» и его рецепция в византийском праве: транслитерации

форм написания углубляют их дифферен-
циацию до 55 вариантов (см. прил. 2). Они, за 
двумя исключениями, как доказывает систе-
ма текстуального поиска ЭС  «Византийское 
право и акты», не повторяются в последующих 
компиляциях и фактически обретают сугубо 
индивидуальный характер.

Одним словом, выявленные 19 раз-
новидностей непосредственных рецепций и 
транслитераций понятия «rei publicae causa» 
представлены в 57 вхождениях в тексты. 
Эти  заимствования указанного термина рас-
средоточиваются в трех разделах «Парафразы 
Институций» Феофила Антецессора, 30 раз-
делах Схолий к «Василикам» и трех разделах 
Схолий к «Эклоге Василик», а также некото-
рых других, как было сказано, компиляциях. 
Сведения об этом в настоящее время продол-
жают уточняться, и поэтому в обобщающем их 
рассмотрении, конечно, нельзя удовлетворять-
ся только статистическими данными. Гораздо 
важнее характеристика выявленных непосред-
ственных рецепций и транслитераций понятия 
«rei publicae causa» в тематическом плане. 
Рассматривая под заданным углом содержа-
ние названного понятия, невозможно дать его 
ясного определения, но тематический анализ 
позволяет уточнить характер употребления 
понятия «rei publicae causa» и обусловить его 
семантические коннотации в отношении выяв-
ленных непосредственных рецепций и транс-
литераций. Их содержание предопределяет 
ведение общественных и государственных дел, 
предполагающее, в частности, «отсутствие» 
ответчика на суде по ряду причин, в том числе 
поездки за пределы «государства», как гово-
рится, «по государственным делам» («absentia 
rei publicae causa») [29, с. 45, 47, 53, 105; 30, 
с. 47, 49–50, 56, 112; 11, с. 585; 5, с. 392; 6, 
с. 267; 7, с. 476]. В тематическом плане дистри-
буция выявленных рецепций и транслитера-
ций в какой-то, явно незначительной степени 
совпадает с дистрибуцией понятия «πολιτεία»; 
но в сравнении с ним проблемно-тематическая 
ориентация выявленных непосредственных 
рецепций и терминов, выступающих лекси-
ческим соответствием концепта «rei publicae 
causa», несомненно, отличается довольно 
узким диапазоном. В первую очередь об этом 
говорят названия титулов «Василик» и других 
компиляций, которые обусловливают конно-

тацию используемого понятия «rei publicae 
causa» преимущественно функциями «госу-
дарства». Представители управления обладали 
полномочиями регулирования имущественных 
отношений населения, его производственной 
и экономической активности, в частности 
торговли, разрешения имущественных споров 
на уровне административного контроля со сто-
роны среднего и низшего звена бюрократиче-
ского аппарата и судебных инстанций. Именно 
их работа стала основанием для схолиастов 
прибегать к рецепциям и транслитерациям 
понятия «rei publicae causa» применительно к 
содержанию 17 титулов «Василик» и прочих 
компиляций.

В указанном плане для общей характери-
стики непосредственных рецепций и трансли-
тераций понятия «rei publicae causa» обретает 
значимость также выявление взаимосвязи меж-
ду разделами компиляций. Эта проблема так 
или иначе затрагивает, разумеется, «Парафра-
зы Институций» Феофила Антецессора, тесно 
сопряженные с «Институциями» Юстиниана. 
Однако ж прежде всего поставленный вопрос 
связан с «Василиками» и их соотнесением с 
прототипами юстинианова законодательства, 
преимущественно, как выясняется в ходе 
сопоставлений, с «Дигестами» и Кодексом 
Юстиниана. Обобщая представленные наблю-
дения над выявленными непосредственными 
рецепциями и транслитерациями концепта «res 
publica» в средневековом византийском праве, 
необходимо повторить: они сводятся к одному 
широко распространенному юридическому 
термину «rei publicae causa», который вызывал 
острый профессиональный интерес юристов, 
очевидно, хорошо осведомленных о сферах 
применения этой юридической формулы в 
судебном процессе по целому ряду исковых 
претензий.

«Парафразы институций» Феофила 
Антецессора. Особое место среди проделан-
ных наблюдений над рецепциями термина 
«rei publicae causa» занимают «Парафразы 
Институций» Феофила Антецессора, и не 
только потому, что указанным лексическим 
единицам присущ характер непосредствен-
ных заимствований, которые по своей при-
роде обладают общекультурным значением. 
Если верно предположение о том, что записи 
лекций Феофила Антецессора восстанавлива-



316

ВизантийскОЕ ПРАВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ли его ученики [9, с. 159; 15, с. 153], то первым 
тому подтверждением служит некорректная 
форма транскрипции очень многих рецепций 
латинской терминологии. В какой-то степени 
эта проблема касается и термина «rei publicae 
causa». Нужно подчеркнуть, его рецепции, 
общим числом насчитывающие 10 вхожде-
ний в текст, включены в лексический состав 
не схолий, а самого этого памятника право-
вой мысли. Здесь  рецепции сосредоточены, 
как было отмечено, в составе трех разделов 
и представляют всего лишь один вариант 
непосредственной латинской транскрипции 
терминологического словоупотребления в 
форме «reipublicae causa». Иногда тому со-
путствуют вкрапления иных транслитераций 
в греческом переводе текста. Так, в разделе 
«De exusationibus» (TAI.I.25.02) «Парафразы 
Институций» Феофила Антецессора насчи-
тываются семь цитат, включающих данную 
рецепцию:

(1) «οἱ  reipublicae causa ἀπóντες 
excusateúontai κηδεμονίας»;

(2) «ἐν τῷ μεταξὺ reipublicae causa 
ἀποδημήσας χρῆται μὲν excusatíoni»; 

(3) «ἄπεστι reipublicae causa»; 
(4) «ὑποστρέψας δὲ οὗτος ἐκ τῆς reipublicae 

causa ἀποδημίας εὐθέως ὑποβάλλεται τῷ τῆς 
ἐπιτροπῆς βάρει»; 

(5) «τὸ γὰρ τοῦ ἐνιαυτοῦ διάστημα τοῖς 
ὑποστρέψασιν ἀπὸ τῆς reipublicae causa 
ἀποδημίας δίδοται πρὸς excusatíona ἡνίκα τις 
ἐπὶ νέαν καλεῖται κηδεμονίαν»; 

(6) «εἰ μὲν ἐπίτροπος ὢν reipublicae causa 
ἀποδημήσω»; 

(7) «εἰ δὲ μὴ ὢν ἐπίτροπος reipublicae 
causa ἀποδημήσω, εἶτα ὑποστρέψω, μετὰ δὲ τὴν 
ὑποστροφὴν κληθῶ ἐπὶ κηδεμονίαν…».

Указанный раздел (TAI.I.25.02) представ-
ляет собой расширенную парафразу соответ-
ствующего раздела «Институций» Юстиниана 
(IJ.I.25.02), где использованы три цитаты, в 
состав которых входит термин «rei publicae 
causa»: «qui rei publicae causa absunt»; «deinde 
rei publicae causa abesse coeperunt»; «quatenus 
rei publicae causa absunt».

Наряду с тем текст раздела «De actionibus» 
(TAI.IV.06.05) «Парафразы Институций» 
Феофила Антецессора включает одну цитату, 
которая детально раскрывает подробности 
правоприменения процедур, обусловленных 

термином «reipublicae causa»: «Ἐὰν γὰρ τις 
νεμóμενος τὸ ἐμὸν πρᾶγμα bona fide ἐν τῷ 
μεταξὺ reipublicae causa ἀποδημήσῃ, οἷον διὰ 
πρεσβείαν, ἢ καὶ ὑπὸ τοὺς πολεμίους γένηται, 
καὶ ἐν τῷ μεταξύ, ἐν ὅσῳ ὁ μὲν ἀποδημεῖ ὁ δὲ 
παρὰ τοῖς πολεμίοις ἐστίν, ὁ τῆς usucapíonos 
περαιωθῇ χρóνος, ὑποστρέψωσι δὲ ὁ μὲν ἐκ 
τῆς ἀποδημίας, ὁ δὲ τοὺς πολεμίους διαφυγών, 
ἔξεστιν ἐμοὶ τῷ δεσπóτῃ εἴσω ἐνιαυτοῦ μετὰ 
τὴν αὐτῶν ὑποστροφὴν ἀναπτυχθείσης ἤτοι 
ἀνατραπείσης τῆς usucapíonos κινῆσαι τὴν in 
rem». Этот раздел (TAI.IV.06.05) представляет 
собой расширенную парафразу соответствую-
щего раздела «Институций» Юстиниана (IJ.
IV.06.05), где использованы три цитаты с 
термином «rei publicae causa»: «qui rei publicae 
causa absunt»; «deinde rei publicae causa abesse 
coeperunt»; «quatenus rei publicae causa absunt». 
К сказанному надо присовокупить текст раз-
дела «De his per quos agere possumus» (TAI.
IV.10) «Парафразы Институций» Феофила 
Антецессора, который содержит две цитаты с 
употреблением непосредственной рецепции 
«reipublicae causa», а именно цитату 9: «εἰ 
συνέβη τινὸς τῶν ὄντων παρὰ τοῖς πολεμίοις 
ἢ reipublicae causa ἀποδημούντων πράγματα 
κλαπῆναι, κινεῖν τὸν βουλóμενον τὴν furti 
ἀγωγήν»; и цитату 10: «ὑποστῇ δὲ οὗτος κλοπὴν 
ἐμοῦ ὄντος παρὰ τοῖς πολεμίοις ἢ reipublicae 
causa ἀπóντος». Сам же этот раздел (TAI.IV.10) 
представляет собой расширенную парафразу 
соответствующего раздела «Институций» 
Юстиниана (IJ.IV.06.Pr.). Здесь имеется всего 
лишь одна цитата, включающая в свой состав 
термин «rei publicae causa»: «qui apud hostes 
essent aut rei publicae causa abessent quive in 
eorum cuius tutela essent». Разумеется, проде-
ланные наблюдения требуется сопоставить с 
общими закономерностями, которые раскры-
ваются при рассмотрении таких компиляций, 
как «Василики» и Схолии к ним.

«Василики». Что касается «Василик», 
то значительная часть их статей, рассмо-
тренных по поводу дистрибуции в греческих 
компиляциях рецепций и транслитераций 
термина «rei publicae causa», представляет 
собой сокращенные варианты соответствую-
щих разделов памятников юстинианова за-
конодательства, прежде всего, как было уже 
отмечено, «Дигестов» и Кодекса Юстиниана. 
Действительно, в самих «Василиках» прямых 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 317

Ю.Я. Вин. Концепт «res publica» и его рецепция в византийском праве: транслитерации

рецепций и транслитераций ни концепта «res 
publica», ни термина «rei publicae causa» не 
обнаруживается! Однако некоторые разделы 
«Василик» включают, об этом никак нельзя 
забывать, иные, нежели «πολιτεία», греческие 
лексические выражения, которые замещают 
в тексте рецепции и транслитерации указан-
ной терминологии. В качестве непременного 
аргумента допустимо сослаться на одну из 
статей «Василик» (B.A.XXIII.03.017) в ти-
туле «О процентах, плодах, вещах» и т.  д. 
(«Περὶ τóκων καὶ καρπῶν καὶ πραγμάτων καὶ 
πάσης προσθήκης καὶ ὑπερθέσεως»), которая 
представляет сокращенную парафразу со-
ответствующего дигеста (D.XXII.01.007) в 
аналогичном титуле «Дигест» («De usuris et 
fructibus et causis et omnibus accessionibus et 
mora»). Там, в частности, употреблены зна-
чимые термины, например «ex administratione 
rerum civitatum» (D.XXII.01.007.07) и «usuras 
rei publicae» (D.XXII.01.007.08), которые 
стоило бы рассматривать в качестве лексиче-
ских прототипов терминологии «Василик». 
Однако здесь первый из латинских терминов 
замещен метафоричным, в данном случае, 
выражением «οἱ τὰ πολιτικὰ διοικήσαντες» 
(B.A.XXIII.03.017.07), второй же и вовсе 
опущен (B.A.XXIII.03.017.08). Положению 
прототипа, включающему рассматриваемый 
термин, «qui quod rei publicae causa afuit vel ex 
alia causa iusta impeditus» (D.XXII.01.007.03) 
в соответствующем разделе «Василик» 
(B.A.XXIII.03.017.03) отвечает сентенция 
с явно не полностью эквивалентным сло-
восочетанием «δημοσία χρεία»: «τὸ ἀπεῖναι 
διὰ δημοσίαν χρείαν καὶ πάντων τῶν ἐξ αἰτίας 
εὐλόγου ἀποκαθισταμένων».

В свою очередь, внимания требуют 
статьи первого титула 38 кн. «Василик» 
(B.A.XXXVIII.01), то есть титула «Об из-
бежании или обоснованного (благовидного) 
освобождения опекуна и кураторов» («Περὶ 
ἀποφυγῆς ἤγουν ἀπολύσεως εὐλóγου ἐπιτρóπου 
καὶ κουρατώρων»), что соответствует первому 
титулу 27 кн. «Дигест» «De excusationibus» 
(«Об освобождении [от обязанностей опеки]») 
(D.XXVII.01). В частности, сопоставление 
статей «Василик» (B.A.XXXVIII.01.010) 
и «Дигест» (D.XXVII.01.010), которое, на 
первый взгляд, не дает основания для вы-
водов о непосредственном лексическом за-

имствовании, потому что указанный раздел 
«Василик» представляет собой всего лишь 
парафразу прототипа, которая тем не менее 
включает плохо согласующуюся с текстом 
дигеста цитату: «ὁ διὰ δημοσίαν ἀπολειθφεὶς 
αἰτίαν» (B.A.XXXVIII.01.010.Pr.) – как другой 
инвариант перевода изучаемого латинского по-
нятия. Вместе с тем необходимо подчеркнуть, 
что текст соответствующего раздела «Дигест», 
будучи воспроизведен преимущественно на 
греческом языке, содержит три выражения тер-
минологического характера типа «ἡ δημοσία 
χρεία»: одно из них, которому сопутствует 
указание на принадлежность «Римскому 
народу» (δήμου Ῥωμαίων), использовано во 
введении к данному дигесту (D.XXVII.01.010.
Pr.), два других воспоследуют тому в первом 
разделе (D.XXVII.01.010.01). Особо надлежит 
выделить греческую цитату «δημοσίου ἕνικα 
πράγματος ἀπεδήμουν» (D.XXVII.01.010.02). 
Первые три выражения можно интерпрети-
ровать как греческий инвариант латинского 
понятия «res publica», а за последней цитатой, 
несомненно, стоит изучаемый термин в вари-
анте «rei publicae causa afuisse».

Выше сделанные наблюдения побуж-
дают вспомнить специально и о понятии «τὸ 
πρᾶγμα δημόσιον», которое – и это признают 
специалисты независимо от различий толко-
ваний ими термина «res publica» – замещало 
латинский прототип (например, см.: [39, p. 7; 
14, с. 15–16]; ср.: [73, p. 43–44; 12, с. 84–85]). 
Замещения таковым греческим лексическим 
соответствием термина «res publica» в «Васи-
ликах», несмотря на то что буквальные образ-
чики подобной замены не вполне адекватны, 
встречаются в переводах понятия «rei publicae 
causa» систематически, скажем: «μέλλει 
διὰ πρᾶγμα δημόσιον ἄκων ἐπὶ πολὺν χρóνον 
ἀποδημεῖν», буквально: «принужденный из-
за казенного дела собирается надолго убыть» 
(B.A.XII.01.016) – «qui rei publicae causa diu et 
invitus sit afuturus» (D.XVII.02.016.Pr.). Столь 
же четко обозначено терминологическое за-
мещение в сопоставлении цитат «Василик» и 
«Дигест»: «οἱ… ἀπóντες διὰ πρᾶγμα δημόσιον 
καὶ οἱ μὴ δυνάμενοι ἐλθεῖν», буквально:  
«...отсутствующие из-за казенного дела и не 
могущие прийти» (B.A.XXI.01.007) – «qui cum 
magistrate rei publicae causa absunt vel quibus 
venire non licet» (D.XXII.05.008). Оно уточня-



318

ВизантийскОЕ ПРАВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ется также в соответствующей схолии к «Ва-
силикам» (B.B.XXI.01.007.Pa.001): «…οἱ μετά 
τινος ῥέϊ πουβλίκαε καῦσα ἀπολιμπανóμενοι οὔτε 
οἷς παραγενέσθαι μὴ ἔξεστιν ἄκοντες…».

Наряду с тем следует отметить статью 
«Василик» (B.A.XXXVIII.01.040). Она  пред-
ставляет парафразу соответствующего дигеста 
(D.XXVII.01.041), где раздел D.XXVII.01.041.02 
включает изучаемый термин, а именно цитату 
«res publica causa absunt». Отвечая тому, в 
частности, раздел B.A.XXXVIII.01.040.02, со-
держит греческое лексическое соответствие 
латинскому термину в составе цитаты: «οἱ 
σύνεδροι τῶν διὰ δημόσιον πρᾶγμα ἀπóντων…», 
буквально: «заседатели, отсутствуя из-за ка-
зенного дела…». Схолия же к «Василикам» 
B.B.XXXVIII.01.040.Pb.001, включая допол-
нительные разъяснения к соответствующему 
разделу «Василик» (B.A.XXXVIII.01.040.02), 
содержит цитату с латинской рецепцией «οἱ… 
σύνεδροι καὶ r̔eipublicaecaũsa ἀπεῖναι». Она слу-
жит дополнительным подтверждением латин-
ского и греческого лексико-терминологического 
соответствия.

Аналогичным образом реализуется прин-
цип лексического замещения термина «rei 
publica causa» и в ряде последующих статей 
«Василик». Так, в одной из них, в начальном 
же ее разделе представлены две цитаты в двух 
вариантах лексического замещения, а именно 
«διὰ δημόσιον πρᾶγμα» и «διὰ πρᾶγμα δημόσιον». 
Они лежат в основе соответствующих цитат: 
«ἐφʾ ὅσον μὴ ἀποδημεῖ διὰ δημόσιον πρᾶγμα…», 
буквально: «поскольку не отсутствует из-за 
казенного дела…» (B.A.XXXVIII.01.044.
Pr.) – «quoad rei publicae causa non abierit…» 
(D.XXVII.01.045.Pr.); «ἐὰν ἀρξάμενος διοικεῖν 
ἀπολειφθῇ διὰ πρᾶγμα δημόσιον», буквально: 
«если приступивший управлять убыл из-
за казенного дела» (B.A.XXXVIII.01.044.
Pr.)  – «deinde rei publicae causa abesse» 
(D.XXVII.01.045.Pr.). А в первом разделе 
той же статьи «Василик» цитата, частично 
повторяя предыдущую, опирается на второй 
инвариант лексического замещения прото-
типа: «ἐὰν ἀπολειφθῇ διὰ πρᾶγμα δημόσιον…» 
(B.A.XXXVIII.01.044.01) – «cum rei publicae 
causa abierit …» (D.XXVII.01.045.01). Приво-
димые примеры, надо сказать, находят свое 
объяснение и в схолиях к данной статье «Ва-
силик» (B.B.XXXVIII.01.044), которые ввиду 

их особого своеобразия, дабы не повторяться, 
предстоит рассмотреть подробнее далее.

Еще более показательна сентенция 
«ἡ διὰ πρᾶγμα δημόσιον ἀποδημία…» (бук-
вально: «отсутствие из-за казенного дела») 
(B.A.XXXVIII.01.047)  – «…qui rei publicae 
causa aberat…» (CJ.V.36.001.Pr.). Здесь так же, 
как и в предшествующих примерах, вполне 
уместно привлечь сведения схолии к «Васи-
ликам» (B.B.XXXVIII.01.047.Pb.001), которая 
была создана, безусловно, с хорошим знанием 
вопроса. Она, несмотря на то что представляет 
собой краткую реплику, включает цитату с 
греческой транслитерацией «τοῦ ἀποδημοῦντος 
r̔eïpublícae caũsa παύεται τῆς διοικήσεως». 
Эта  схолия подкрепляет факт латинского и 
греческого лексико-терминологического со-
ответствия.

Сходная ситуация с воспроизведением 
изучаемого термина обнаруживается и в по-
следующем примере, скажем: «ὁ διὰ πρᾶγμα 
δημόσιον μέλλων ἀπολειθφῆναι ὀφείλει ἑαυτὸν 
ἀπολύσαι μέχρι τοῦ καιροῦ τῆς ἐκδημίας» 
(буквально: «собирающийся из-за казен-
ного дела убыть должен освобождаться [от 
обязанностей опеки] до срока пребывания 
на чужбине») (B.A.XXXVIII.01.079)  – «qui 
tutores vel curatores dati rei publicae causa afuturi 
sunt, ad tempus se excusare debent a tutela…» 
(CJ.V.64.001.Pr.). На сроках исполнения 
«государственных обязанностей», перела-
гая содержание Кодекса Юстиниана, ставит 
логическое ударение и схолиаст. Но в плане 
использования рецепции самого латинского 
понятия важно отметить, что оно превраща-
ется в смешанную латино-греческую транс-
литерацию: «τὸ ἀπολειφθῆναι αὐτὸν rἑϊpublícae 
καῦσα» (B.B.XXXVIII.01.079.Pb.002).

Равным образом, в качестве образчика 
перевода с замещением искомого термина, то 
есть с попыткой средневекового переводчика 
следовать оригиналу в воспроизведении тер-
минологии опосредовано, выступает любая 
другая сентенция, где вместо латинской ре-
цепции термина «rei publicae causa» в соот-
ветствующей фразе содержится его греческое 
лексическое замещение наподобие «πρᾶγμα 
δημόσιον» (допустим, B.A.XLVIII.05.005.Pr. – 
D.XL.07.004.Pr.). При этом сейчас нет нужды 
апеллировать к Схолиям к «Василикам», 
которые так или иначе содержали термино-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 319

Ю.Я. Вин. Концепт «res publica» и его рецепция в византийском праве: транслитерации

логические аргументы в пользу произведен-
ного переводчиками «Василик» замещения. 
Сказанное вполне равнозначно относится и 
к одной из последующих статей «Василик». 
Она, будучи сокращенной парафразой соот-
ветствующего дигеста, в котором искомая 
терминология была употреблена дважды, 
воспроизводит лексическое соответствие 
замещаемым латинским выражениям в само-
бытной форме. Здесь сопрягается, по сути, на-
ряду с указанным словосочетанием еще одно 
лексическое замещение: «πράγματος δημοσίου 
αἰτίᾳ ἀπελείφθη» (буквально: «по причине 
казенного дела убыл»). В этом контексте пере-
водчик сделал логическое ударение на моти-
вации отсутствия «по казенной надобности», 
словно бы пытаясь тем самым интегрировать 
в одной цитате сокращенную информацию 
прототипа (B.A.LX.23.006 – D.XLVII.12.006). 
Однако ж показательно, что сходная формула 
с логическим ударением на мотивации от-
сутствия «по причине казенной надобности» 
должностных лиц, которые на этом основании 
освобождаются от судебного преследования, 
употреблена в одной из последующих ста-
тей «Василик»: «οἱ πράγματος δημοσίου αἰτίᾳ 
ἀδόλως ἀπολιμπανόμενοι» сообразно содер-
жанию соответствующего раздела «Дигест» 
(B.A.LX.34.012.Pr. – D.XLVIII.02.012.Pr.).

Внимания к себе требует, о чем нуж-
но непременно сказать, также положение 
16  статьи «Василик» 37 титула 60 кн., по-
священного Закону Юлия о супружеской 
неверности (18 г. до н. э.) [19, с. 89]. Первый 
раздел этой статьи (B.A.LX.37.016.01) пред-
лагает, по существу, еще один инвариант 
греческого лексического соответствия тер-
мина «rei publicae causa» в составе цитаты: 
«ὁ ἀδόλως ἀπὼν πράγματος δημοσίου χάριν ἐν 
ἑτέρᾳ ἐπαρχίᾳ οὐ κατηγορεῖται». Сама статья 
«Василик» (B.A.LX.37.016) является со-
кращенной парафразой соответствующего 
дигеста (D.XLVIII.05.016(15)). В его составе 
названный латинский термин включают три 
раздела. В первом разделе указанного диге-
ста (D.XLVIII.05.016(15).01) искомый термин 
повторяется дважды, сначала в контексте ци-
таты Закона Юлия о супружеской неверности 
(7 гл.), а затем в пояснениях к этому закону: 
«…absentem rei publicae causa inter reos refferi». 
Термин «rei publicae causa» представлен также 

в следующем, втором разделе дигеста, кото-
рый содержит разъяснения к предыдущему 
разделу, в том числе цитату: «rei publicae 
causa abesset» (D.XLVIII.05.016(15).02). На-
ряду с тем изучаемый термин воспроизводит 
четвертый раздел указанного дигеста в со-
ставе пространных пояснений: «…qui in alia 
provincia rei publicae causa absunt, quam in ea 
in qua deferentur» (D.XLVIII.05.016(15).04). 
При этом нужно принимать во внимание тот 
факт, что формально соответствующий раздел 
статьи «Василик» (B.A.LX.37.016.04), соглас-
но изданию Х. Шелтемы (Схелтемы) и его 
коллег, перемещен на место второго, а этот, в 
свою очередь, изъят из состава данной статьи. 
Все это затрудняет решение вопроса о корре-
ляции между указанным разделом «Василик» 
и его прототипом. Однако описанные нюансы 
не вызывают сомнений в достоверности лек-
сического соответствия изучаемой латинской 
и греческой терминологии.

Одним словом, приведены примеры тех 
вариантов переводов контекстов, которые 
включали понятие «τὸ πρᾶγμα δημόσιον» в 
качестве лексического соответствия изучае-
мому латинскому термину «rei publicae causa». 
Они  бесспорно свидетельствуют, что созда-
тели «Василик» стремились в определенной 
мере к сохранению терминологической точ-
ности. Правда, своего намерения переводчики 
«Василик» придерживались отнюдь не всегда 
последовательно. В большинстве переводов 
указанное греческое словоупотребление или 
какое-либо еще эквивалентное термину «rei 
publicae causa» словосочетание отсутствовало. 
Также можно смело утверждать, что и в том и 
в другом варианте сделанные переводы ясно 
доказывают – они далеко не всегда достаточно 
адекватны. Эти переводы, выполненные, как 
правило, на уровне парафраз, лишь отдаленно 
напоминали текст прототипа. Совершенно оче-
видно, именно это обстоятельство становилось 
побудительным мотивом для последующих 
поколений комментаторов и схолиастов к 
уточнению и толкованию текста «Василик». 
При этом, упреждая последующий анализ, 
допустимо заявить о том, что интерпретаторы 
«Василик» без сомнения обращались к их про-
тотипам, а именно законодательству Юстиниа-
на и содержащейся там терминологии, вклю-
чая изучаемый термин «rei publicae causa».



320

ВизантийскОЕ ПРАВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Схолии к «Василикам». Рассмотренные 
тексты «Василик» убеждают в необходимости 
более внимательного отношения к воспроизве-
дению переводов термина «rei publicae causa» 
в средневековых византийских схолиях и 
компиляциях. Их характеристика, конечно же, 
предполагает обсуждение примеров схолий и 
компиляций, включающих цитаты с рецепция-
ми и транслитерациями термина «rei publicae 
causa», в первую очередь Схолий к «Васили-
кам». Они включают 39 цитируемых там ин-
вариантов транслитераций данного латинского 
понятия, то есть содержат большую часть тако-
вых образцов и позволяют наилучшим образом 
раскрыть системную взаимосвязанность этих 
рецепций и транслитераций с содержанием 
византийского законодательства. Сразу же сле-
дует указать и на то обстоятельство, что фразе-
ологическая корреляция большинства Схолий 
к «Василикам» с текстами соответствующих 
разделов самих «Василик» устанавливается 
согласно критериям оценки их содержания, 
в особенности с точки зрения лексического 
и понятийно-терминологического состава. 
Одновременно отмечается, с определенной 
степенью приблизительности, соотнесенность 
текстов «Василик» и Схолий к ним между со-
бой и с их прототипами.

В качестве примера описанного подхода 
хотелось бы привести две схолии, содержание 
которых относится к одной статье «Василик», 
посвященной «кинонии» («сообществу») и ее 
роспуску (B.A.XII.01.014). Эта статья пред-
ставляет собой сокращенную парафразу, в 
основе которой лежит изложение сразу трех 
дигестов (D.XVII.02.014; D.XVII.02.015; 
D.XVII.02.016). Говоря другими словами, ука-
занная статья «Василик» является, очевидно, 
неоднозначным переложением материалов 
«Дигест», которое опирается на крайне слож-
ную схему передачи в переводе текста про-
тотипа. Следуя его содержанию, переводчики 
«Василик», несмотря на все сокращения и 
упрощения, не могли не передать, если можно 
так сказать в данном случае, «ключевых слов» 
указанных дигестов. В их числе оказался 
концепт «общее имущество», или «communis 
res» прототипа, заимствованный в форме гре-
ческого лексического замещения «τὸ κοινὸν 
πρᾶγμα» из первого дигеста (D.XVII.02.014). 
А греческие транслитерации термина «rei 

publicae causa» в цитате «rei publicae causa diu 
et invitus sit afuturus», почерпнутой в третьем 
дигесте (D.XVII.02.016.Pr.), наравне с другими 
лексико-терминологическими соответствия-
ми, можно найти только в упомянутых схо-
лиях, которые более полно, чем текст статьи 
«Василик», интегрировали информацию про-
тотипа (B.B.XII.01.014.Ca.001; B.B.XII.01.014.
Ca.002). В первую очередь это относится к 
первой из схолий. Она представляется об-
ширным переложением указанных дигестов 
и, восполняя содержание рассматриваемой 
статьи во множестве транслитерированных 
латинских понятий, содержит пространную 
цитату, сопряженную с рассматриваемым 
термином: «ὡς ῥεϊπουβλίκαε καῦσα μέλλων 
ἀποδημεῖν ἄκων καὶ πολὺν ἐπιμένειν τῇ ἀποδημίᾳ 
μέλλων χρόνον». Вторая же схолия, хотя она, 
как и первая, также вмещает и «ключевое сло-
во» («τὸ κοινὸν πρᾶγμα»), и соответствующую 
цитату («ῥειπουβλίκαε καῦσα μέλλει ἐπὶ πολὺν 
ἀποδημεῖν»), более скромна по своим разме-
рам, но намного ближе по своему лексическо-
му составу отвечает тексту статьи «Василик», 
чем первая схолия.

На самом деле текстуальные совпадения 
«Василик» и Схолий к ним, как правило, край-
не редки. Схолии к «Василикам», за отдель-
ными исключениями, являясь парафразами 
соответствующих памятников юстинианова 
законодательства, опираются на заимствован-
ные оттуда положения. Потому прямые или 
косвенные ссылки и указания на них, хотя и 
не всегда точные, нередки в схолиях. Также 
они содержат понятийно-терминологические 
рецепции и транслитерации, которые служат 
не только неоспоримым свидетельством не-
посредственного обращения средневековых 
схолиастов к правовому наследию ранневи-
зантийской эпохи: многие подобные заимство-
вания, выступают в качестве дополнительных 
аргументов в разъяснениях текста «Василик». 
В этой связи нельзя пройти мимо схолий к 
«Василикам», которые содержат практически 
уникальные цитаты (например, 12 и 13) с непо-
средственной рецепцией легизма «rei publicae 
causa». Такова цитата 12, где указанный термин 
воспроизводится в форме «reipublicae de causa» 
(B.B.VIII.01.001.Vo.037). Данная схолия, надо 
сказать, включает две цитаты: одну с греческой 
транслитерацией «ἀπὼν ῥέι πούβλικαι καῦσα 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 321

Ю.Я. Вин. Концепт «res publica» и его рецепция в византийском праве: транслитерации

κατεδικάσθη» (цитата 11) и вторую (цитата 12) 
с приведенной латинской рецепцией. Ни грече-
ский, ни латинский инварианты не находят лек-
сического подтверждения в соответствующих 
разделах ни в «Василиках» (B.A.VIII.01.001), 
ни в «Дигестах» (D.III.01.001). Статья «Ва-
силик» (B.A.VIII.01.001) представляет собой 
сокращенную парафразу соответствующего 
раздела «Дигест» (D.III.01.001). В свою оче-
редь, схолия к «Василикам» (B.B.VIII.01.001.
Vo.037), опираясь, судя по содержанию, касаю-
щегося восстановления имущественных прав 
несовершеннолетнего и душевнобольного, 
на последние разделы упомянутого дигеста 
(D.III.01.001.10,11), соотнесена, по всей веро-
ятности, с последними разделами указанной 
статьи «Василик» (B.A.VIII.01.001.10,11). 
Но  все это не препятствует составителю 
вспомнить, пусть и воспроизведенным в не-
точной форме, о дополнительном юридиче-
ском аргументе.

Впрочем, сказанное напрямую касается 
и переводов «Василик». Они обусловлены 
употреблением в прототипе термина «rei 
publicae causa», независимо от того, содержит 
ли греческий перевод, какие-либо лексические 
соответствия. Это вполне достоверно под-
тверждают две схолии к уже рассмотренной 
статье «Василик» по поводу использования 
там греческого лексического замещения 
названного латинского термина «πρᾶγμα 
δημόσιον» (B.A.XII.01.014). Вновь обращаясь 
к содержанию этой статьи, надо отметить, с 
одной стороны, что оно обусловлено той же, 
что и предшествующий пример, тематикой, а 
именно титулом о кинонии. С другой – крат-
ко касаясь проблемы кинонии, данная статья 
представляет собой сокращенную парафразу 
начального раздела соответствующего диге-
ста, где на первый план вынесена искомая 
терминология (D.XVII.02.016.Pr.). Посколь-
ку в самой статье «Василик» ее переводчик 
воспользовался греческим лексическим за-
мещением, составители двух упомянутых 
схолий, не затрагивая вопроса о кинонии 
вовсе, сосредоточились именно на раскрытии 
сути термина «rei publicae causa», передавае-
мого здесь в греческой транслитерации: «οὐ 
λέγομεν γὰρ ἀπεῖναι ῥειπουβλίκαε καῦσα τοὺς μὴ 
κατὰ ἀνάγκην , ἀλλὰ διὰ κέρδος ἴδιον ἀπιόντας» 
(B.B.XII.01.016.Ca.001); «…ἐπὶ πολὺν χρόνον 

μέλλειν αὐτὸν ἀπολιμπάνεσθαι ῥειπουβλίκαε 
καῦσα, καὶ μὴ ἐπίτηδες τὴν τοιαύτην ἀπελθεῖν 
ἀποδημίαν» (B.B.XII.01.016.Ca.002). Как мож-
но видеть, обе схолии предельно кратки и 
основное их содержание сводится к разъяс-
нению обозначенного в них термина. Однако 
каждый из составителей этих схолий ис-
пользует для решения поставленной задачи 
собственные слова и выражения, в конечном 
счете – терминологию, что превращает как эти 
две схолии, так и статью «Василик», к которой 
они прилагаются, во вполне отличающиеся 
друг от друга сентенции.

Таким образом, воспроизведение рецеп-
ций и транслитераций термина «rei publicae 
causa» в Схолиях к «Василикам» выдвига-
ется на первый план в изучении причинной 
мотивации средневекового толкователя 
текстов «Василик» следовать прототипу в 
стремлении выразить точный смысл ком-
ментируемого текста, как это показано на 
примерах уже проделанных сопоставлений 
текстов «Дигест», «Василик» и Схолий к ним 
(скажем: D.XXII.05.008  – B.A.XXI.01.007  – 
B.B.XXI.01.007.Pa.001). Многие конкретные 
примеры подобных рецепций вызывают к себе 
специальный интерес. Но из их общего ряда 
сейчас приходится ограничиться отдельными 
образцами использования рецепций и транс-
литераций указанного термина, которые обла-
дают с точки зрения автора этих строк особой 
значимостью для обобщающей характеристи-
ки такого рода заимствований.

В этом ряду вызывающих особый инте-
рес образцов хотелось бы вернуться к свиде-
тельствам схолий, которые относятся к статьям 
уже попадавшего в поле зрения раздела «Ва-
силик» (B.A.XXXVIII.01), соответствующего 
первому титулу 27 кн. «Дигест». Они, как было 
показано, посвящены проблеме освобождения 
от обязанностей по опеке и рассматривают 
связанные с названными процедурами при-
меры. Помимо них следует иметь в виду, 
что содержание лексико-терминологических 
соответствий в составе разделов, относя-
щихся к указанным титулам, также опосре-
довано данными схолий (D.XXVII.01.041  – 
B.A.XXXVIII.01.040  – B.B.XXXVIII.01.040.
Pb.001; D.XXVII.01.045  – B.A.XXXVIII. 
01.044  – B.B.XXXVIII.01.044; CJ.V.36.001  – 
B.A.XXXVIII.01.047  – B.B.XXXVIII.01.047.



322

ВизантийскОЕ ПРАВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Pb.001; B.A.XXXVIII.01.079  – CJ.V.64.001  – 
B.B.XXXVIII.01.079.Pb.002). В то же самое 
время возможно еще раз обратиться к проде-
ланному сопоставлению разделов 10 дигеста 
(D.XXVII.01.010) и соответствующей статьи 
«Василик» (B.A.XXXVIII.01.010). Схолия к 
ней (B.B.XXXVIII.01.010.Pb.006), судя по ее 
содержанию, дополняется сведениями по-
следнего раздела дигеста (D.XXVII.01.010.08). 
Здесь приводятся достаточно пространные 
суждения о сопутствующих обстоятельствах 
по исковым претензиям, сформулированным в 
«Василиках», которые включают две цитаты с 
изучаемым заимствованием: одно приведено в 
греческой транслитерации: «ἀπὼν ῥέι πούβλικαι 
καῦσα κατεδικάσθη», а второе – как частично 
искаженная латинская рецепция: «οἱ μέλλοντες 
ἀποδημεῖν re̔ïpublícae causa transmare». При этом 
сам дигест (D.XXVII.01.010), стоит напомнить 
повторно, излагается преимущественно на 
греческом языке.

В этой связи надлежит сослаться снова 
также на дигест (D.XXVII.01.045) и его соот-
ветствие в «Василиках» (B.A.XXXVIII.01.044). 
Дело не только в том, что употребление рецеп-
ций и транслитераций термина «rei publicae 
causa» в первой схолии к указанному разделу 
«Василик» (B.B.XXXVIII.01.044.Pb.001) так 
или иначе мотивировано систематическим 
отсутствием назначенного опекуна ввиду 
выполнения «государственных дел» («ob 
absentia rei publicae causa» – «διὰ τὴν ὑπὲρ τῶν 
δημοσίων ἐκδημίαν»). Неоспоримое своеобра-
зие содержанию указанной схолии придают 
сопутствующие нюансы многократного ис-
пользования в указанном разделе «Дигест» 
термина «rei publicae causa» и, соответственно, 
его смешанной латино-греческой трансли-
терации в рассматриваемой схолии. В част-
ности, начальный раздел указанного дигеста 
(D.XXVII.01.045.Pr.) включает двукратное 
упоминание названного термина и в одном 
случае своеобразную перефразировку, можно 
сказать, эллипсис, правда, с пропуском знача-
щего слова и переносом логического ударения 
на предшествующее слово: «absentiam ob 
publicam causam». В рассматриваемой схолии 
(B.B.XXXVIII.01.044.Pb.001) насчитывается 
шесть цитат, включающих транслитерации 
термина «rei publicae causa». С данной ча-
стью дигеста (D.XXVII.01.045.Pr.) корре-

лируют первые три заимствования, причем 
описанной фигуре речи соответствует третья 
цитата, содержащая полное воспроизведение 
реципируемого термина: «πρὸ τῆς r̔eïpublícae 
καῦσα ἀποδημίας». И еще три цитаты изучае-
мой схолии могут быть соотнесены с тремя 
словоупотреблениями термина «rei publicae 
causa» в последующем разделе «Дигест» 
(D.XXVII.01.045.01). Наряду с тем следует 
отметить также транслитерацию названного 
термина во второй схолии к той же статье 
«Василик» (B.B.XXXVIII.01.044.Pb.002). 
Здесь основная ее идея, касающаяся пред-
назначения опекуна, покидающего родные 
пенаты, выражена с непреложной прямотой: 
«если бы убыл ради казенной надобности» 
(«εἰ δὲ ἀπολειφθῇ διὰ δημοσίαν χρείαν»). 
Одновременно эта схолия включает цитату 
с транслитерацией изучаемого термина (μὴ 
ἀπολιμπάνεται ῥεϊπουβλίκαε καῦσα), полностью 
идентичной первой цитате в первой схолии 
(B.B.XXXVIII.01.044.Pb.002). Одно это уни-
кальное совпадение – его издатели Схолий к 
«Василикам» приписывают перу схолиаста, в 
этом качестве выступил Кирилл – могло бы 
дать пищу для размышлений о соответствии 
этих рецепций тексту прототипа. Решение этой 
задачи автор этих строк оставляет на усмотре-
ние специалистов.

На фоне рассмотренных примеров любые 
другие рецепции и транслитерации термина 
«rei publicae causa» в Схолиях к «Василикам» 
также убеждают в том, что их авторы стреми-
лись уточнить и скорректировать тексты самих 
«Василик», где вместо рецепций указанного 
термина бывали использованы, можно сказать, 
почти как правило, греческие лексические со-
ответствия: «πρᾶγμα δημόσιον» и другие, с со-
путствующей фразеологией, которые замеща-
ли оригинальную терминологию (например: 
B.B.XLVIII.05.005.Pc.001 – B.A.XLVIII.05.005.
Pr.  – D.XL.07.004.Pr.). Бесспорно, в каждом 
подобном случае всякий раз находились свои 
решения. Допустим, первая схолия к уже рас-
смотренной статье «Василик» (B.A.LX.23.006), 
где логическое ударение перенесено на мо-
тивацию отсутствия «по причине казенной 
надобности», словно бы интегрировала две 
цитаты, содержащие транслитерацию термина 
«rei publicae causa». В данной схолии выяв-
ляется всего лишь одна терминологическая 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 323

Ю.Я. Вин. Концепт «res publica» и его рецепция в византийском праве: транслитерации

параллель в сравнении с текстом прототипа, 
которая таким образом, предположительно, 
восполняла сокращенный текст указанной 
статьи «Василик» (B.B.LX.23.006.Pe.001  – 
D.XLVII.12.006). Вторая же схолия к указан-
ной статье «Василик», будучи, по существу, 
близким к тексту прототипа его переложением, 
как и он, предлагала уже две цитаты, содержав-
шие транслитерации искомого латинского тер-
мина. Благодаря тому вторая схолия уточняла 
текст соответствующей статьи «Василик» в его 
сопоставлении с прототипом (B.A.LX.23.006 – 
B.B.LX.23.006.Pe.002  – D.XLVII.12.006). 
Точно так же и другой рассмотренной статье 
«Василик» с логическим ударением на при-
чинной мотивации отсутствия должностных 
лиц (B.A.LX.34.012.Pr.) сопутствует схолия, 
составитель которой, опираясь на содержание 
соответствующего раздела дигеста с однократ-
ным цитированием искомой терминологии, 
считает необходимым усилить свои разъ-
яснения именно по данному поводу. Потому 
схолиаст, перелагая по-своему содержание 
соответствующего раздела дигеста, дважды 
цитирует термин «rei publicae causa»: пер-
вый раз комментатор прибегает к латинской 
рецепции, а второй раз употребляет смешан-
ную латинско-греческую транслитерацию 
(B.B.LX.34.012.Pe.005 – D.XLVIII.02.012.Pr.).

Прежде особое внимание привлек раздел 
статьи «Василик», предлагавший еще один 
инвариант употребления греческого лекси-
ческого соответствия термину «rei publicae 
causa», а именно «ὁ ἀδόλως ἀπὼν πράγματος 
δημοσίου χάριν» (B.A.LX.37.016.01). Среди 
схолий к соответствующей статье «Василик» 
по крайней мере две могут вызывать недоуме-
ние из-за перестановок отдельных положений 
в сравнении с дигестом D.XLVIII.05.016(15), 
которые выявлены в тексте статьи «Василик» 
(B.A.LX.37.016). В частности, схолия к «Васи-
ликам», содержащая цитату с греческой транс-
литерацией термина «rei publicae causa»: «ἐν 
Ἰταλίᾳ ῥεϊπουβλίκαε καῦσα» (B.B.LX.37.016.
Pe.004), возможно, коррелирует именно 
с вышеуказанным разделом «Василик» 
(B.A.LX.37.016.01). Само по себе правопри-
менение положений «Дигест», касающихся 
термина «rei publicae causa», разъясняется в 
трех разделах дигеста (D.XLVIII.05.016(15).01; 
D.XLVIII.05.016(15).02; D.XLVIII.05.016(15).04). 

Косвенно о вероятности иной корреляции 
между схолией 4 и разделами статьи «Василик» 
говорит содержание второй схолии к данной 
статье. Она включает вопрос о злонамеренном 
обращении к процедуре «rei publicae causa». 
Упоминание терминологического выражения 
«sine detrectione» (буквально: «без отказа») в 
1-м и 2-м разделах дигеста предполагает на-
рочитое отклонение судебного преследования 
с помощью процедуры «rei publicae causa». 
Эта процедура, и даже ее применение, выражен-
ное в дигесте фразеологически как выполнение 
обязанностей в пользу государства: «dum rei 
publicae operatur» (D.XLVIII.05.016(15).01), во 
второй схолии получила обозначение посред-
ством греческого лексического соответствия 
«ἡ δημοσία χρεία»: «…μετὰ τὸ πληρῶσαι τὴν 
δημοσίαν χρείαν ἤργει ἐν τῇ ἀποδημίᾳ ἐξεπίτηδες» 
(B.B.LX.37.016.Pe.002). Словом, установление 
корреляции между названными разделами «Ва-
силик» и схолиями к ним остается открытым 
вопросом.

Во многих (в 10 из 30) сопоставлениях 
Схолий к «Василикам» с «Василиками» и 
их законодательными прототипами эпохи 
Юстиниана обнаруживается, что последние, и 
это необходимо заметить особо, не содержат 
каких-либо фразеологических, в том ряду 
лексико-терминологических оснований для 
словоупотреблений в текстах схолий, вклю-
чающих рецепции и транслитерации понятия 
«rei publicae causa». Тем не менее они там 
неоднократно встречаются в качестве юриди-
ческой мотивации, выступая как неоспоримое 
свидетельство правотворческой инициативы 
самих схолиастов. Один из примеров такого 
рода, включающий цитату 12 (B.B.VIII.01.001.
Vo.037), уже рассмотрен. Подобные об-
стоятельства обращения к дополнительной 
юридической аргументации раскрывает еще 
одна схолия к «Василикам» (B.B.VIII.02.033.
Vo.010). Она включает латинскую рецепцию 
«reipublicae causa» (цитата 13) и сопутствую-
щие ей рецепции термина «rei requirendae» в 
их сугубо средневековой форме «rei curendos». 
Рассказывая сейчас о непосредственной ре-
цепции «rei publicae causa», необходимо, как 
и в предшествующем примере, подтвердить, 
что указанное словоупотребление не находит 
лексико-терминологического основания в 
соответствующих разделах «Василик» и «Ди-



324

ВизантийскОЕ ПРАВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

гестах» (B.A.VIII.02.033 – D.III.03.033). Схо-
лия к «Василикам» (B.B.VIII.02.033.Vo.010) 
является развернутым дополнением с хорошо 
проработанной юридической аргументацией, 
где упоминанию закона Луция Корнелия Сул-
лы (Lucius Cornelius Sulla, Felix. Lex sicariis et 
veneficis) воспоследуют обращения к выска-
зываниям Ульпиана и Павла и ряд ссылок на 
«Дигесты», Кодекс и «Институции» Юстиниа-
на. Благодаря тому содержание данной схолии 
выходит далеко за пределы тематики раздела 
«Дигест» (D.III.03.033), а их соотнесение с со-
ответствующим разделом «Василик» требует 
уточнения.

Аналогичные наблюдения могут быть 
проделаны и в отношении следующей схолии к 
«Василикам» (B.B.XXII.05.009.Pa.019). Ее со-
держание, представляя собой развернутый 
комментарий, включает цитату с греческой 
транслитерацией «μετὰ τὴν ῥεϊπουβλίκαε 
καῦσα τυχὸν ἀποδημίαν», которая не находит 
лексического выражения в соответствую-
щих разделах «Василик» (B.A.XXII.05.009) 
и «Дигест» (D.XII.02.009). Данный раздел 
«Дигест», надо сказать, посвящен процедурам 
принесения присяги тяжущимися сторонами 
искового процесса, а также процедурам экс-
цепции и репликации, то есть возражения 
и отклонения исковых претензий. Соответ-
ствующая статья «Василик» (B.B.XXII.05.009) 
сведена к заметно сокращенной парафразе 
указанного дигеста (D.XII.02.009). В данных 
обстоятельствах соответствующая схолия 
к «Василикам» (B.B.XXII.05.009.Pa.019) не 
просто восполняет допущенные сокращения 
соответствующего раздела «Дигест» (в осо-
бенности D.XII.02.009.04), но по существу 
развивает выраженные там идеи о сроках 
проведения исковых протестов. Составитель 
указанной схолии в достаточно свободной ма-
нере сопоставляет сроки с опытом исчисления 
их ограничений для опротестования исковых 
заявлений в Риме и епархиях Италии. Эти 
наблюдения сопровождают ссылки, к сожале-
нию, не совсем точные, на Кодекс Юстиниана, 
благодаря чему в поле зрения попадают не-
сколько разделов (в частности, CJ.II.52(53).007 
и CJ.V.74.003) или нечто подобное.

Собственно говоря, обращение средне-
вековых составителей схолий и комментариев 
к воспроизведению рецепций и транслите-

раций в таковых ситуациях проявляется как 
подтверждение своеобразной компетенции 
юристов того времени. Они не просто усвои-
ли в той или иной степени актуальные для 
них положения правового наследия, а готовы 
применить юриспруденцию прошлого в своей 
юридической практике. Показательны толко-
вания в схолии по поводу роли защитника на 
процессе, где дефенсор выступает «от своего 
имени» («suo nomine»). Это обстоятельство 
представлено вместе с другими юридически-
ми аргументами, среди которых составитель 
схолии активно употребляет рецепции и транс-
литерации латинской терминологии, в том 
ряду нельзя пропустить цитату «ῥέϊ πούβλικαε 
καῦσα μέλλει ἐκδημεῖν». Дело не в том, что в 
результате размеры схолии превысили и объем 
комментируемой им статьи «Василик», и само-
го соответствующего дигеста, а в том, что не-
названный схолиаст с блеском демонстрирует 
свой профессионализм, восстанавливая и даже 
умножая детали, опущенные переводчиком 
данной статьи «Василик» (B.B.VIII.02.062.
Vo.001 – B.A.VIII.02.062 – D.III.03.064). Наряду 
с тем надлежит отметить те варианты термино-
логических словоупотреблений византийских 
правоведов, которые предлагают элементы 
самостоятельной интерпретации юридической 
терминологии. Так, в одной из схолий по по-
воду работы суда, когда безымянный схолиаст 
изобличает недопустимую опрометчивость, 
«нерассудительность» («προπέτεια») в отно-
шении действующих участников судебного 
процесса, этот юрист заявляет о том, что 
многократны поводы для совершения про-
цедуры «rei publicae causa»: «Πολλάκις γὰρ 
ῥεϊπουβλίκαε καῦσα ἀπολιμπάνεται ἢ διά τινα 
ἑτέραν ἀπαραίτον αἰτίαν, οὐχὶ κατὰ προπέτειαν», 
буквально: «...из-за некой другой неизбежной 
причины, не только по опрометчивости» 
(B.B.LX.33.017.Pe.003. Ср.: B.A.LX.33.017  – 
CJ.IX.02.004).

Помимо того, хотелось бы сказать о 
случаях, отвечающих вышеописанной си-
туации, то есть отсутствия упоминаний в 
прототипе терминологии «rei publicae causa», 
когда известно имя схолиаста. Не вызывает 
сомнения то, что его имя служит порукой са-
модеятельного правотворчества. Таково имя 
Феодора, удостоверяющее схолию к «Васи-
ликам» (B.B.LX.37.055.Pe.001). Она содержит 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 325

Ю.Я. Вин. Концепт «res publica» и его рецепция в византийском праве: транслитерации

развернутое пояснение к статье «Василик» 
(B.A.LX.37.055), которая представляет собой 
перевод текста соответствующего раздела Ко-
декса Юстиниана (CJ.IX.09.014(13)). Ни там, 
ни тут нет ссылок на искомую терминологию. 
В указанной же схолии, где ее автор сначала 
обращается с пояснениями, подкрепляемыми 
ссылками на «Дигесты», которые касаются ре-
цепции в форме транслитерации термина «rei 
requirendae», затем рассматривается термин 
«rei publicae causa» в форме цитаты со смешан-
ной латино-греческой транслитерацией: «κἂν 
re̔ipublícae сαῦsa ἀποδημῇ». Конечно, авторство 
приводимых по этому поводу разъяснений 
не менее значимо, чем сопутствующая этой 
цитате юридическая аргументация.

Суммируя эмпирические наблюдения и 
обобщая сведения схолий относительно заим-
ствования в них термина «rei publicae causa», 
нужно еще раз подчеркнуть их значимость в 
целом как богатейшего источника изучения 
римского правового наследия в Средневековой 
Византии. Схолии, словно бы «разоблачая» 
скрытые от постороннего вгляда исследова-
теля приемы и методы овладения средневе-
ковым византийцем азами римского права, 
отображают практически всю гамму этого 
процесса. Разумеется, знакомство средневеко-
вого знатока с понятийно-терминологическим 
аппаратом юристов прошлого выступает на 
передний план как своего рода квинтэссенция, 
та самая пятая стихия – одухотворявшая мир 
творческой энергией, которая олицетворяла 
преосуществление, если уместно употребить 
это слово в отношении к человеческому зна-
нию эпохи Древности и Средневековья. Ска-
занное совершенно справедливо в отношении 
терминов «res publica» и «rei publicae causa», 
сколь бы они общи или специфичны ни были, 
и касается как содержания, так и формы записи 
указанных терминов независимо от того, были 
ли они представлены в латинской или в грече-
ской транскрипции. В этой связи нельзя упу-
скать из виду даже полностью переиначенные 
или исковерканные варианты записи правовой 
терминологии, которую Н.  ван дер Валь от-
нес к наиболее важной группе юридических 
рецепций. За ними стоят не просто случайные 
слова и словосочетания, а соответствующие 
им концепты. В  их ряду названный ученый 
по праву упомянул юридизм «rei publicae 

causa» [86, S. 38–39]. На первый взгляд, «ис-
порченные» формы записи многих терминов 
сами по себе свидетельствуют о слишком по-
средственной профессиональной подготовке 
большинства средневековых византийских 
схолиастов, приложивших свою руку к изуче-
нию и комментированию «Василик». Если 
принять эту точку зрения, Феофил Антецессор 
в своей «Парафразе Институций», которому 
удавалось воспроизвести безошибочно форму 
записи термина «res publica», был на голову 
выше большинства своих средневековых по-
следователей. Они копировали терминологию, 
как правило, с огромными усилиями и ошиб-
ками, словно это были ученики, постигавшие 
азы юриспруденции. Но если рассмотреть весь 
спектр юридической терминологии, заимство-
ванной средневековыми схолиастами, то вряд 
ли оправданно оценивать их успехи в овладе-
нии римской юриспруденцией как ничтожные 
даже в случае признания их комментариев 
ученическими опытами! Достаточно обратить 
внимание на одну из схолий к «Василикам» 
(цитата 13). Ее составитель сопрягает прямую 
рецепцию понятия «reipublicae causa» с транс-
литерацией понятия «reus», то есть ответчика. 
Он представлен в качестве субъекта действия 
рассматриваемой юридической процедуры: 
«…τοῦ δεῖξαι αὐτὴν τὴν αἰτίαν, δι̉ ἣν ἄπεστιν ὁ 
ῥέος, εὔλογον, ὅτι τυχὸν reipublicae causa ἢ δι̉ 
ἑτέραν εὔλογον αἰτίαν καὶ ἁπλῶς οὐκ ἐπίτηδες 
ἀπολιμπάνεται» (B.B.VIII.02.033.Vo.010) [50, 
p. 104.33–35]. Пока же допустимо выдвинуть 
объяснение тому, что в процессе овладения 
римским правовым наследием Феофилакт 
Антецессор проявил себя знатоком римской 
юриспруденции, владевшим латынью в актив-
ной форме, тогда как его средневековые ви-
зантийские коллеги и последователи обладали 
пассивными формами знания: средневековым 
юристам оставалось лишь толкование ими 
предмета, на который они ссылались. Эти ре-
интерпретации, вероятно, во многих случаях 
производились правоведами по памяти, и от 
них требовалось донести свое знание тем, кто 
совсем не владел латынью.

Другие компиляции. Сказанное вполне 
ясно подтверждает также содержание тех трех 
Схолий к «Эклоге Василик», в которых выявле-
ны пять цитат с греческими транслитерациями 
термина «rei publicae causa». Казалось бы, что 



326

ВизантийскОЕ ПРАВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

могут объяснить эти пять примеров в сравне-
нии со Схолиями к «Василикам»? Во-первых, 
Схолии к «Эклоге Василик» восполняют 
утраченные фрагменты Схолий к «Васили-
кам», коих содержание остается неизвестным.  
Во-вторых, Схолии к статьям «Эклоги Васи-
лик», ставшие предметом рассмотрения по по-
воду указанного термина, подтверждают общие 
закономерности употребления рассматривае-
мого юридизма. Здесь в первую очередь надо 
отметить, что латинский термин представлен 
греческой транслитерацией в единообразной 
форме транскрипции («ῥεϊπουβλίκαε καῦσα»). 
Она, по всей видимости, была наиболее широ-
ко принята схолиастами, в частности, состави-
телями схолий не только к «Эклоге Василик», 
но и рядa схолий к «Василикам» (см. прил. 2, 
цит. 15, 23, 30, 36, 41, 45, 48, 50–54).

Важно отметить, что в двух цитатах 
схолий к «Эклоге Василик» транслитерации 
сопровождаются греческим лексическим за-
мещением и пояснением термина «rei publicae 
causa», а именно: «τοῦ δημοσίας χάριν αἰτίας» 
(цитата 51), и «ἐν ἰδίᾳ χρείᾳ» (цитата 53). Сами 
по себе указанные дополнения коррелируют с 
текстами статей «Эклоги Василик». В данном 
случае имеется в виду тот факт, что одна из 
сопряженных с рассматриваемыми схолия-
ми ее статей, как и соответствующая статья 
«Василик», содержит греческое лексическое 
замещение искомого термина: «διὰ πρᾶγμα 
δημόσιον». Оно отвечает терминологическо-
му словоупотреблению их прототипа: «qui 
rei publicae causa absunt» (EB.X.01.008  – 
B.A.X.01.008  – D.IV.01.008). Наконец, хо-
телось бы обратить внимание и на схолии 
к двум другим статьям «Эклоги Василик», 
которые, будучи текстуально очень близки к 
соответствующим статьям самих «Василик», 
не содержат никаких отвечающих искомым 
терминологическим словоупотреблениям фра-
зеологических и лексических оборотов речи 
(EB.VII.17.002 – B.A.VII.17.002 – D.II.12.002; 
EB.X.03.048 – B.A.X.03.048 – CJ.II.20(21).008). 
То обстоятельство, что написанные к указан-
ным статьям «Эклоги Василик» схолии (EB.
Schol.VII.17.002(.04); EB.Schol.X.03.048) со-
держат три цитаты с транслитерациями тер-
мина «rei publicae causa», должно подкреплять 
одно из двух допустимых предположений. 
Первое из них состоит в том, что состави-

тели указанных схолий к «Эклоге Василик», 
воспроизводя данные рецепции на свой лад, 
проявили собственную инициативу. Второе 
предположение на этот счет заключается в 
том, что составители схолий к «Эклоге Васи-
лик» заимствовали утраченные ныне схолии 
к соответствующим статьям «Василик», что 
должно стать предметом специального изуче-
ния. Перевод же искомого термина с помощью 
греческих лексических замещений, несмотря 
на их стереотипность, убеждает в том, что уси-
лия правоведов в объяснении сути термина, к 
которому они обращались, носили осознанный 
и целенаправленный характер. В любом случае 
за отмеченными фактами стоит удовлетворе-
ние профессиональных интересов схолиастов, 
которые, несомненно, свойственны и коммен-
таторам «Василик».

Разумеется, только Схолиями к «Васи-
ликам» и другими обсужденными здесь ис-
точниками дело не ограничивается. Рецепции 
и транслитерации словоупотребления «res 
publucae» обнаруживаются и в других компи-
ляциях. Скажем, два упоминания искомой тер-
минологии содержит трактат, известный под 
именем «Римские иски» («Ῥωμαϊκαὶ ἀγωγαί»), 
который сообразно двум его инвариантам опу-
бликован Р. Мейеринг [79]. В основу издания 
положена версия названного трактата, рекон-
струированного издателем согласно флорен-
тийской рукописи XI в. (Cod. Laur. 80.2) с вос-
производимыми разночтениями по парижской 
рукописи (Cod. Par. suppl. Gr. 624). При этом 
Р. Мейеринг, прибегая к нескольким примерам, 
отмечает, что текст трактата во второй рукописи 
содержит немалое число рецепций латинской 
правовой терминологии, которые воспроизво-
дятся, надо подчеркнуть, в форме греческих 
транслитераций. Это обстоятельство подтверж-
дают обе ссылки на рецепцию понятия «res 
publica»: они составляют неотъемлемую часть 
разночтений, представленных в парижской 
рукописи, где сначала хотелось бы указать на 
дополнительную статью к трактату (RA.P.9.56). 
Здесь приведено более или менее развернутое 
объяснение процедур, совершаемых по искам 
восстановления статуса и отмены утратив-
ших силу процессуальных действий (actiones 
restitutoriae et rescissoriae). Они  касаются 
ряда субъектов права, среди которых названы 
лица, «отсутствующие ради государственных 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 327

Ю.Я. Вин. Концепт «res publica» и его рецепция в византийском праве: транслитерации

дел» («τοῖς ῥεϊπουβλίκαε καῦσα ἀπολειφθεῖσι»). 
В основе этой 56-й цитаты лежит достаточно 
трафаретная, как уже было сказано, грече-
ская транслитерация концепта «ῥεϊπουβλίκαε 
καῦσα». Его инвариант использован в ряде 
схолий к «Василикам» и их компиляций, хотя 
точного контекстного совпадения цитат в них 
нет (например, см.: B.B.XII.01.014.Ca.001, 
B.B.XXII.05.009.Pa.019, B.B.XXXVIII.01.044.
Pb .001 ,  B .B.XXXVII I .01 .044 .Pb .002 , 
B.B.LX.01.006.Pe.001, B.B.LX.33.017.
Pe.003, B.B.LX.37.016.Pe.004, EB.Schol.
VI I . 17 .002 ( . 04 ) ,  EB .Scho l .X .01 .008 , 
EB.Schol.X.03.048). В то же время обращает 
на себя внимание пример, обнаружившийся 
в другой статье трактата о римских исках 
(RA.P.2.10). Она посвящена Публициеву (Пу-
блицианову) иску, разновидности виндикаци-
онного иска, по которому истец, приравненный 
в своих правах собственнику, получал право 
истребования вещи. Вторая часть указанной 
статьи названного трактата имеет существен-
ные разночтения. Тогда как первая версия 
трактата, опирающаяся на флорентийскую ру-
копись (Cod. Laur. 80.2), излагает подробности 
реализации Публициева иска, во втором вари-
анте данной статьи трактата о римских исках, 
воссозданной согласно парижской рукописи 
(Cod. Par. suppl. Gr. 624), описание второсте-
пенных процессуальных действий опущено. 
По сути их заменяет лапидарная ссылка на от-
сутствующих субъектов права собственности 
(«τοῖς ῥὲ πουβλίκαε ἀποδημοῦσιν»). Именно 
приведенная греческая транслитерация, где 
воспроизведено указание на «республику» без 
постпозитивного предлога «causa», в сочета-
нии с сопутствующей лексикой фактически 
образует уникальную формулу, выпадающую 
из общего ряда аналогичных юридических 
положений. Тем не менее приводимая цитата 
содержит упоминание «республики» в рамках 
семантики остальных рассмотренных терми-
нологических словоупотреблений.

Наравне с тем нельзя сбросить со счетов 
и материалы юридических лексиконов, кото-
рые в последние десятилетия приковали к себе 
внимание целого ряда ведущих специалистов. 
Это позволяет обойтись сейчас без разверну-
той характеристики, допустимо сказать, осо-
бого жанра средневековой византийской юри-
спруденции, представленного лексиконами 

понятий и терминов права. Сами по себе вы-
ходившие из-под пера византийских юристов 
подобные компедиумы юридической лексики 
являют собой непрерывающуюся традицию, 
воплощавшую стремление как средневековых 
знатоков права, так и их выучеников продви-
гаться по пути познания и систематизации 
юридических норм Античности. Хотя на пер-
вый взгляд собранные в таких компиляциях 
определения понятий и поясняющие их выпи-
ски могут выглядеть весьма неточными и неу-
порядоченными ученическими опытами, они 
свидетельствуют об успешном постижении 
основ юриспруденции. Достаточно отметить, 
что безымянные, как правило, составители 
правовых лексиконов не забывали сослаться 
на некоторые юридические концепты, образо-
ванные на основе словоупотреблений понятия 
«res», точнее говоря, его греческих транслите-
раций. В них отображен присущий средневеко-
вым правоведам юридизм. Он раскрывается в 
трактовании самого слова «res». Его греческим 
лексическим эквивалентом, что многократно 
подтверждают записи лексиконов – среди них 
достаточно выделить наиболее наглядные 
примеры, – служило понятие «πρᾶγμα» (напри-
мер, см.: [61, S. 45. I.12, S.58. R.15, R.25–26; 
60, S. 73.9; 62, S. 301. D.2, S. 309. I.50, S. 323. 
R.31, R.32, S. 336. R.2; 83, S. 370. R.2 etc.; 69, 
S. 181. I.53, S. 204. R.17 etc., R.40]).

На этом фоне в одной из версий лекси-
кона правовых терминов, так называемого 
«Лексикона αὐσηθ», который издал Л.  Бур-
гманн, реконструировав этот памятник по 
флорентийской рукописи Laurentianus 80.2, 
выделяется практически уникальное упомина-
ние рассматриваемого концепта «rei publicae 
causa». Показательно, что здесь и сама грече-
ская транскрипция изучаемой юридической 
формулы обретает своеобразный вид «стяжен-
ной» записи и сопутствующее ей краткое объ-
яснение отличается от прочих. Так, логическое 
ударение поставлено на «задерживамых» или 
«виновных» (примечательное словоупотребле-
ние во мн. ч.) участниках судебного процесса, 
которые, как подразумевается, отсутствуют 
«по государственной причине», буквально: 
ῥεἠπουβληκάεκαῦσα · ἔνοχοι τῇ δημοσίᾳ αἰτίᾳ 
(цитата 57) [62, S. 322. R.12]. И этот, и ранее 
расмотренные примеры довольно убедительно 
доказывают, что дальнейшие перспективы из-



328

ВизантийскОЕ ПРАВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

учения рецепций и транслитераций надлежит 
соотносить с рукописной традицией, которая 
автором этих строк, ввиду специфичности ин-
формационного подхода, в настоящем очерке, 
к сожалению, оставлена без внимания.

Заключение. В итоге проделанные 
сопоставления греческих переводов с их 
латинскими прототипами и, соответственно, 
славянских компиляций византийского права, 
которые требуют специального изучения [3], 
доказывают: сами переводы представляли со-
бой далеко не пословное, а преимущественно 
в достаточной степени вольное переложение 
содержания прототипов. Компиляции вовсе 
не обязательно следовали своим прототипам 
и в передаче понятия «res publica». Оно, как 
правило, замещалось иными понятиями и сло-
восочетаниями, сообразно тому греческими 
и, если иметь в виду славянские компиляции, 
славянскими. Нередко в качестве лексического 
замещения указанного латинского термина в 
греческом переводе текста прототипа исполь-
зовались словосочетание «τὸ πρᾶγμα δημόσιον» 
и иные понятия. Среди них, словно бы пред-
полагаемой кальке латинского концепта «res 
publica», особое место в греческих переложе-
ниях отводится понятию «πολιτεία». В то же 
самое время для указанного понятия, как и его 
латинского прототипа, так или иначе очевидна 
определенная семантическая неоднознач-
ность. Она обнаруживала себя в византийской 
правовой мысли тут и там, в том числе и в 
Схолиях к «Василикам». Это обстоятельство, 
возможно, объясняет, почему у средневековых 
византийских юристов проявляется потреб-
ность к использованию наряду с понятием 
«πολιτεία» и другими лексическими соответ-
ствиями прямой рецепции латинского понятия 
«res publica». Стремление к тому отчетливо 
выражено в первую очередь в Схолиях к «Ва-
силикам», а также некоторых других греческих 
компиляциях законодательства Юстиниана, 
служивших для толкования и объяснения его 
законодательных установлений.

Концепт «πολιτεία» часто использовал-
ся в усвоенном средневековой Византией 
ранневизантийском правовом наследии для 
замещения концепта «res publica» и других 
его аналогов. Наравне с латинским греческий 
концепт, получив широкое распространение, 
обрел не только специальную, терминологи-

ческую, но и социокультурную значимость. 
Она, несомненно, проявлялась в силу скрытого 
подчас от посторонних глаз современного 
исследователя метафоризма юридической 
терминологии, который, вероятно, оказался 
вполне ощутим уже на исходе Средневековья 
первыми гуманистами. Для них каждая юри-
дическая метафора воплощала неоспоримую 
социокультурную значимость, оттеняемую 
многозначностью того или другого понятия.

Для большинства самих же византийцев 
выявленные в их правовом наследии непо-
средственные рецепции и транслитерации 
термина «res publica», несмотря на потаенную 
метафоричность данного словоупотребления, 
оставались специфичным юридическим ин-
струментом и практически сводились к вос-
произведению лишь одного юридического 
положения – «rei publicae causa». Оно высту-
пало своего рода юридической «клаузулой», 
поскольку она определяла дополнительное 
правовое условие совершения ряда юриди-
ческих процедур. Потому эта «клаузула» 
служила предметом внимания, правда, по всей 
видимости, узкого круга профессиональных 
правоведов. Они использовали указанный 
концепт для толкования и объяснения содер-
жания источников средневекового византий-
ского права. В этих толкованиях составителей 
средневековых схолий юридический термин 
«rei publicae causa» превращался, как сказано, 
в дополнительно выражаемое правовое усло-
вие опротестования исков и иных судебных 
действий. Заметные расхождения форм записи 
выявленных рецепций и греческих трансли-
тераций понятия «res publica», вероятно, обу-
словлены индивидуальными особенностями 
средневековых византийских юристов и их 
профессиональной квалификацией. Несмо-
тря на своеобычность ряда транслитераций, 
тематический масштаб таких заимствований 
оставался довольно узок. Он ограничивается 
преимущественно задачами юриспруденции 
в употреблении адекватной терминологии, 
которая была бы релевантна актуальным 
аспектам судопроизводства. Его содержание, 
как правило, находится в пределах сферы 
государственного управления, администра-
тивного контроля и собственно суда с целью 
регулирования экономической активности 
и имущественных отношений населения. 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 329

Ю.Я. Вин. Концепт «res publica» и его рецепция в византийском праве: транслитерации

В  большинстве случаев непосредственные 
заимствования понятия «res publica» или его 
транслитерации, выявленные в средневековых 
византийских памятниках права, носили сугу-
бо терминологический характер. Если  само 
лексическое заимствование допустимо рас-
сматривать в качестве некоего культурного 
феномена, то вряд ли приходится рассуждать 
о таких заимствованиях понятия «res publica», 
даже обладающих неким метафорическим 
значением, как обозначениях политического 
государственного устройства. Вряд ли уместно 
наделение обозначений средневекового визан-
тийского права, подобных термину «res publica 
causa», высшей степенью идеологической 
значимости, в которой претворялось глубокое 
философское осмысление «государства», как 
это наблюдалось в Античности и странах За-
падной Европы начиная с XV века.

Касаясь вопроса семантики как понятия 
«πολιτεία», в отношении которого указанные 
семантические аспекты выражены более от-
четливо, чем в отношении реципированного 
понятия «res publica», так и его греческих 
транслитераций, автор этих строк строго при-
держивается информационного подхода к ког-
нитивным изысканиям с использованием ма-

териалов экспертной системы «Византийское 
право и акты». Опираясь на ее инструменталь-
ные средства, допустимо утверждать: анализ 
того, что специалисты называют «семанти-
ческим полем» применительно к изучаемым 
понятиям «res publica» и «rei publicae causa», 
вполне решаемая задача. Она, правда, выходит 
за рамки настоящего исследования, составляя 
перспективу его дальнейшего продолжения, 
как было отмечено, в сочетании с изучением 
рукописной традиции. Впрочем, судить об этой 
стороне дела автор статьи предоставляет право 
специалистам: наше дело найти «exempla», а 
толкователи отыщутся сами.

ПРИМЕЧАНИЯ

	 1	Сокращенная версия. Автор выражает 
глубокую благодарность за помощь в подготовке 
настоящего исследования В.З.  Григорьевой и 
Е.И. Авакян (ГПИБ).
	 2	См.: Website of the Project “Expert System 
‘Byzantine law and acts’ ” (Ru). [Electronic resource]: 
https://www.byzlaw.ru; Website of the Project “Expert 
System ‘Byzantine law and acts ’ ” (En). [Electronic 
resource]: https://en.byzlaw.ru; https://sites.google.
com/view/enbyzlaw; https://sites.google.com/view/
byzlaw.



330

ВизантийскОЕ ПРАВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ПРИЛОЖЕНИЯ

Приложение 1. Непосредственные рецепции и транслитерации понятия «res publica» и вос-
ходящей к нему терминологии

Appendix 1. Direct Receptions and Transliterations of the Concept “Res Publica” and Terminology 
Ascending to It

Транскрипция латинская – 1 вариант:
reipublicae
(TAI.I.25.02; TAI.IV.06.05; TAI.IV.10.Txt; B.B.VIII.01.001.Vo.037; B.B.VIII.02.033.Vo.010)

Транскрипция латинская с диакритикой – 6 вариантов:
rei publícae
(B.B.LX.34.012.Pe.005)
reïpublícae
(B.B.LX.23.006.Pe.001; B.B.LX.34.012.Pe.005)
r̔eïpublícae
(B.B.XXXVIII.01.010.Pb.006: 2 вхождения в текст; B.B.XXXVIII.01.044.Pb.001: 4 вхождения в текст; 

B.B.XXXVIII.01.047.Pb.001)
r̔eipublícae
(B.B.LX.37.055.Pe.001)
reïpublicaecausa
(B.B.XLVIII.05.005.Pc.001)
r̔eipublicaecaũsa
(B.B.XXXVIII.01.040.Pb.001)

Транскрипция смешанная латинско-греческая – 3 варианта:
r̔eïπουβλίcae
(B.B.XXXVIII.01.044.Pb.001)
ῥεïpublícae
(B.B.XXXIX.01.019.Pb.005)
r̔εϊpublícae
(B.B.XXXVIII.01.079.Pb.002)

Транскрипция греческая – 9 вариантов:
ῥέϊ πουβλίκα
(B.B.XXIII.03.017.Pa.007)
ῥέϊ πουβλίκαε
(B.B.XIV.01.056.Ca.011; B.B.XXI.01.007.Pa.001; B.B.XXII.01.019.Pa.003; B.B.XXIII.03.021.Pa.001; 

B.B.LX.23.006.Pe.002: 2 вхождения в текст)
ῥέϊ πούβλικαε
(B.B.VIII.02.062.Vo.001)
ῥέι πούβλικαι
(B.B.VIII.01.001.Vo.037;)
ῥεϊπουβλίκα
(B.B.XXIII.01.076.Pa.003)
ῥειπουβλίκαε
(B.B.XII.01.014.Ca.002; B.B.XII.01.016.Ca.001; B.B.XII.01.016.Ca.002; B.B.XII.01.063.Ca.013)
ῥεϊπουβλίκαε
(B.B.XII.01.014.Ca.001; B.B.XXII.05.009.Pa.019; B.B.XXXVIII.01.044.Pb.001; B.B.XXXVIII.01.044.

Pb.002; B.B.LX.01.006.Pe.001; B.B.LX.33.017.Pe.003; B.B.LX.37.016.Pe.004; EB.Schol.VII.17.002; 
EB.Schol.X.01.008: 2 вхождения в текст; EB.Schol.X.03.048: 2 вхождения в текст; RA.P.9.56(Append.))

ῥὲ πουβλίκαε
(RA.P.2.10)
ῥεἠπουβληκάεκαῦσα
(Lexicon αὐσηθ / Cod. Laurentianus 80.2)



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 331

Ю.Я. Вин. Концепт «res publica» и его рецепция в византийском праве: транслитерации

Приложение 2. Дистрибуция рецепций и транслитераций понятия «rei publicae causa»

Appendix 2. Distribution of Receptions and Transliterations of the Concept “Rei Publicae causa”
Theophili Antecessori “Paraphrasis Institutionum”

TAI.I.25.02

1. οἱ reipublicae causa ἀπόντες
2. ἐν τῷ μεταξὺ reipublicae causa ἀποδημήσας
3. ἄπεστι reipublicae causa
4. ἐκ τῆς reipublicae causa ἀποδημίας
5. ἀπὸ τῆς reipublicae causa ἀποδημίας
6. ἐπίτροπος ὢν reipublicae causa ἀποδημήσω
7. ὢν ἐπίτροπος reipublicae causa ἀποδημήσω

TAI.IV.06.05

8. ἐν τῷ μεταξὺ reipublicae causa ἀποδημήσῃ

TAI.IV.10.Txt

9. reipublicae causa ἀποδημούντων πράγματα κλαπῆναι
10. reipublicae causa ἀπόντος

Scholia in “Librorum Basilicorum LX”

B.B.VIII.01.001.Vo.037

11. ἀπὼν ῥέι πούβλικαι καῦσα κατεδικάσθη
12. reipublicae de causa

B.B.VIII.02.033.Vo.010

13. reipublicae causa

B.B.VIII.02.062.Vo.001

14. ῥέϊ πούβλικαε καῦσα μέλλει ἐκδημεῖν

B.B.XII.01.014.Ca.001

15. ὡς ῥεϊπουβλίκαε καῦσα μέλλων ἀποδημεῖν

B.B.XII.01.014.Ca.002

16. ῥειπουβλίκαε καῦσα μέλλει ἐπὶ πολὺν ἀποδημεῖν

B.B.XII.01.016.Ca.001

17. ἀπεῖναι ῥειπουβλίκαε καῦσα τοὺς μὴ κατὰ ἀνάγκην

B.B.XII.01.016.Ca.002

18. μέλλειν αὐτὸν ἀπολιμπάνεσθαι ῥειπουβλίκαε καῦσα

B.B.XII.01.063.Ca.013



332

ВизантийскОЕ ПРАВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

19. οἷον ῥειπουβλίκαε καῦσα ἀποδημία

B.B.XIV.01.056.Ca.011

20. ῥέϊ πουβλίκαε καῦσα μέλλων ἀποδημεῖν

B.B.XXI.01.007.Pa.001

21. οἱ μετά τινος ῥέϊ πουβλίκαε καῦσα ἀπολιμπανόμενοι

B.B.XXII.01.019.Pa.003

22. ἑαυτὸν ἀπολειφθῆναι ῥέϊ πουβλίκαε καῦσα

B.B.XXII.05.009.Pa.019

23. μετὰ τὴν ῥεϊπουβλίκαε καῦσα τυχὸν ἀποδημίαν

B.B.XXIII.01.076.Pa.003

24. τὴν ῥεϊπουβλίκα καῦσα ἀποδημίαν

B.B.XXIII.03.017.Pa.007

25. τῷ ἀπόντι ῥέϊ πουβλίκα καῦσα

B.B.XXIII.03.021.Pa.001

26. τὸν χρεώστην ῥέϊ πουβλίκαε καῦσα ἀπολειφθῆναι

B.B.XXXVIII.01.010.Pb.006

27. οἱ μέλλοντες ἀποδημεῖν r̔eïpublícae causa transmare
28. περὶ δὲ τῶν ἀληθῶς ἀποδημούντων r̔eïpublícae causa

B.B.XXXVIII.01.040.Pb.001

29. σύνεδροι καὶ r̔eipublicaecaũsa ἀπεῖναι

B.B.XXXVIII.01.044.Pb.001

30. μὴ ἀπολιμπάνεται ῥεϊπουβλίκαε καῦσα
31. ἐκ τῆς r̔eïπουβλίcae caũsa ἀποδημίας
32. πρὸ τῆς r̔eïpublícae καῦσα ἀποδημίας
33. r̔eïpublícae caũsa ἀποδημήσῃ
34. μέλλων ἀποδημεῖν r̔eïpublícae καῦσα
35. ἀποδημήσει r̔eïpublícae caũsa

B.B.XXXVIII.01.044.Pb.002

36. μὴ ἀπολιμπάνεται ῥεϊπουβλίκαε καῦσα

B.B.XXXVIII.01.047.Pb.001

37. τοῦ ἀποδημοῦντος r̔eïpublícae caũsa παύεται τῆς διοικήσεως



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 333

Ю.Я. Вин. Концепт «res publica» и его рецепция в византийском праве: транслитерации

B.B.XXXVIII.01.079.Pb.002

38. οὐκ αὐτὸ τὸ ἀπολειφθῆναι αὐτὸν r̔εϊpublícae καῦσα

B.B.XXXIX.01.019.Pb.005

39. ὁ δὲ ῥεïpublícae caũsa

B.B.XLVIII.05.005.Pc.001

40. ὁ μὲν κληρονόμος ἄπεστι reïpublicaecausa

B.B.LX.01.006.Pe.001

41. Τυχὸν γὰρ ῥεϊπουβλίκαε καῦσα ἀπεδήμουν

B.B.LX.23.006.Pe.001

42. τοῦ ἀπολιμπανομένου reïpublícae caũsa

B.B.LX.23.006.Pe.002

43. τὰ μάλιστα ῥέϊ πουβλίκαε καῦσα ἀπελιμπάνετο
44. τοῦ ἀπολιμπανομένου ῥέϊ πουβλίκαε καῦσα

B.B.LX.33.017.Pe.003

45. Πολλάκις γὰρ ῥεϊπουβλίκαε καῦσα ἀπολιμπάνεται

B.B.LX.34.012.Pe.005
46. ἀποδημήσας rei publícae caũsa
47. διὰ τὴν reïpublícae καῦσα ἀποδημίαν

B.B.LX.37.016.Pe.004

48. ἐν Ἰταλίᾳ ῥεϊπουβλίκαε καῦσα

B.B.LX.37.055.Pe.001

49. κἂν r̔eipublícae cαῦsa ἀποδημῇ 

Scholia in “Eclogam Basilicorum”

EB.Schol.VII.17.002

50. διὰ τὸ μέλλειν ἀποδημεῖν ῥεϊπουβλίκαε καῦσα

EB.Schol.X.01.008

51. τοῦ δημοσίας χάριν αἰτίας ἤτοι ῥεϊπουβλίκαε καῦσα ἀποδημοῦντος
52. οἱ δὲ ῥεϊπουβλίκαε καῦσα ἀποδημοῦντες τέλειοι ὄντες

EB.Schol.X.03.048

53. οὐ τὸν ῥεϊπουβλίκαε καῦσα ἀποδημοῦντα
54. ὁ γὰρ ἐν ῥεϊπουβλίκαε καῦσα ἀποδημῶν



334

ВизантийскОЕ ПРАВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

“Romaikai Agogai” (P.)

RA.P.2.10

55. τοῖς ῥὲ πουβλίκαε ἀποδημοῦσιν

RA.P.9.56 (Append.)

56. τοῖς ῥεϊπουβλίκαε καῦσα ἀπολειφθεῖσι

Lexicon αὐσηθ (Cod. Laurentianus 80.2)

57. ῥεἠπουβληκάεκαῦσα · ἔνοχοι τῇ δημοσίᾳ αἰτίᾳ



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 335

Ю.Я. Вин. Концепт «res publica» и его рецепция в византийском праве: транслитерации

REFEREnCES

	 1.	 Prokhorov A.M., ed. Bolshoy entsiklopedi-
cheskiy slovar. V 2 t. T. 2 [The Big Encyclopaedic 
Dictionary. In 2 Vols. Vol. 2]. Moscow, SE Publ., 1991. 
768 p.
	 2.	 Vasileva T.A. Respublika [The Republic]. 
Bolshaya Rossiyskaya entsiklopediya. V 35 t. T. 28 [The 
Great Russian Encyclopaedia. In 35 Vols. Vol.  28]. 
Moscow, BRE Publ., 2015, pp. 418-419.
	 3.	 Vin  Yu.Ya. Kontsept res publica i ego 
retseptsia v vizantiyskom prave: predvaritelnye 
nablyudeniya nad slavyanskimi kompilyatsiyami v 
svete informatsionnogo podkhoda i kognitivnykh 
izyskaniy [The Concept Res Publica and its Recep-
tion in Byzantine Law: Preliminary Obsevation on 
Slavonian Compilations in the Light of Information 
Attitude and Cognitive Conveys]. Vostochnaya Evropa 
v drevnosti i srednevekovye. Cteniya pamyati chl.-kor. 
AN SSSR V.T. Pashuto [East Europe in Antiquity and 
Middle Age. The Proceedings in Memory Corresp. 
Member of AS of USSR V.T. Pashuto], 2022, vol. 35: 
Mezhethnicheskie kontakty v sotsiokulturnom aspekte 
[Interethnic Contacts in Social and Cultural Aspect], 
pp. 55-60.
	 4.	 Vin Yu.Ya. The Reception and Transliteration 
of Concepts and Terms of Byzantine Law: Cognitive 
Aspects of Systematization. Vestnik Volgogradskogo 
gosudarstvennogo universiteta. Istoriya. Regionovede-
nie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of 
Volgograd State University. History. Area Studies. In-
ternational Reletations], 2018, vol. 23, no. 5, pp. 6-24. 
DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2018.5.1
	 5.	 Grimm  D.D. Lektsii po dogme rimskogo 
prava. Posob. [The Lectures on Dogma of Roman 
Law. Educational Book]. Petrograd, The State Typ., 
1916. XII, 409 p.
	 6.	 Grimm  D.D. Lektsii po dogme rimskogo 
prava. Posob. [The Lectures on Dogma of Roman 
Law. Educational Book]. Kiev, Sovetsk. typ., 1919. 
XI, 279 p.
	 7.	 Grimm D.D. Lektsii po dogme rimskogo prava 
[The Lectures on Dogma of Roman Law]. Moscow, 
Zartalo-M IKD Publ., 2003. 495 p.
	 8.	 Grimm D. D. Polnyy perevod latinskikh slov i 
tsitat iz Dogmy rimskogo prava [The Full Translation 
of Latin Words and Citations from Dogma of Roman 
Law]. St. Petersburg, Osvobozhdenie Publ., 1908. 96 p.
	 9.	 Dozhdev D.V., Silverstova E.V. Corpus Iuris 
Civilis. Pravoslavnaya Entsiklopediya [The Othodox 
Encyclopaedia]. Vol.  38. Moscow, PE Publ., 2015, 
pp. 156-166.
	 10.	 Drexler H. Res Publica, Kharkhordin O.V., ed. 
Res Publica. Istoriya ponyatiya. Sb. st. [Res Publica. 
The History of Conception. Coll. of Art.]. Saint Pe-
tersburg, IEUSP Publ., 2009, pp. 67-170.

	 11.	 Efimov V.V. Dogma rimskogo prava [The Dog-
ma of Roman Law]. Saint Petersburg, Kn. mag. Publ., 
1901. 639 p.
	 12.	 Kaldellis A. Vizantiyskaya respublika: narod i 
vlast v Novom Rime [The Byzantine Republic: People 
and Power at New Rome]. Saint Petersburg, Dmitriy 
Bulanin Publ., 2016. 448 p.
	 13.	 Colas  D. Politicheskaya semantika “Etat” i 
“état” vo frantsuzskom yazyke [The Political Seman-
tics “Etat” and “état” in the French Language]. Khark-
hordin  O. V., ed.  Ponyatie gosudarstva v chetyrekh 
yazykakh. St. Petersburg, IEUSP Publ., 2002, pp. 75-113.
	 14.	 Ryndin S.B., Kharkhordin O.V., eds. Audier 
S. Teoriya Respubliki [Les Théories de la République]. 
St. Petersburg, IEUSP Publ., 2021. 174 p.
	 15.	 Petrov A.V., Biryukov A.A. Razvitie ucheniya 
ob ogranichennykh veshchnykh pravakh na nedvizhi-
most v vizantiyskoy yurisprudentsii posle kodifikatsii 
Yustiniana [The Development of Doctrine on Limited 
Rights in Immovable Property in the Byzantine Juris-
prudence after Codification of Justinian]. Gumanitar-
nye i yuridicheskie issledovaniya [The Humanitarian 
and Juridical Studies], 2019, no. 3, pp. 150-156.
	 16.	 Riedel  M. Obshchestvo grazhdanskoe (Ge-
sellschaft, bürgerliche) [The Civil Society (Gesell-
schaft, bürgerliche)]. Slovar osnovnykh istoricheskikh 
ponyatiy: izbrannye stati [The Dictionary of Main 
Historical Concepts: The Chosen Articles]. In 2 Vols. 
Vol. 2. Moscow, NLO, 2014, pp. 93-219.
	 17.	 Riedel M. Obshchestvo, obshchnost (Gesell-
schaft, Gemeinschaft) [The  Society, Commonality 
(Gesellschaft, Gemeinschaft)]. Slovar osnovnykh 
istoricheskikh ponyatiy: izbrannye stati [The Dic-
tionary of Main Historical Concepts: The  Chosen 
Articles]. In  2 Vols. Vol.  2. Moscow, NLO, 2014, 
pp. 220-331.
	 18.	 Skinner Qu. The State, Kharkhordin O.V., ed. 
Ponyatie gosudarstva v chetyrekh yazykakh. Saint Pe-
tersburg, IEUSP Publ., 2002, pp. 12-74.
	 19.	 Tiraspolskiy G.A. Rimskie zakony. (Predyus-
tinianskaya epokha). Slovar-spravochnik [The Roman 
Laws. (Prejustinian Epoch). The Dictionary-Guide]. 
Moscow, Flinta Publ., 2010. 312 p.
	 20.	 Flury  P. Res v antichnoy latyni: obshchie 
razmyshleniya i nablyudeniya nad slovoupotrebleniem 
nekotorykh avtorov [Res in Ancient Latin: The Com-
mon Thinking and Observations on Word Usage of 
Some Authors], Kharkhordin O.V., ed. Res Publica. 
Istoriya ponyatiya. Sb. st. [Res Publica. The History 
of Conception. Coll. of Art.]. Saint Petersburg, IEUSP 
Publ., 2009, pp. 247-255.
	 21.	 Kharkhordin O.V. Byla li res publica vesh-
chyu? [Was Res Publica a Thing?]. Neprikosnovennyy 
zapas. Debaty o politike i kulture [Untouchable Store. 
Debates on Politics and Culture], 2007. no.  5  (55), 
pp. 97-119.



336

ВизантийскОЕ ПРАВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

	 22.	 Kharkhordin O.V. Byla li res publica vesh-
chyu? [Was Res Publica a Thing?]. Kharkhordin O.V., 
ed. Chto takoe respublicanskaya traditsiya [What is a 
Republican Tradition]. Saint Petersburg, IEUSP Publ., 
2009, pp. 45-73.
	 23.	 Kharkhordin  O.V. Pochemu Res Publica  – 
ne gosudarstvo: grammatika stoikov i diskursivnye 
praktiki Tsitsirona v ego teorii respubliki [Why Res 
Publica is not a State]. Roshchin E.N., ed. Sovremen-
naya respublikanskaya teoriya svobody. Kol. monogr. 
[The Modern Respublican Theory. Coll. Monogr.]. 
Saint Petersburg, IEUSP Publ., 2015, pp. 137-179.
	 24.	 Kharkhordin O.V. Respublika, ili Delo publiki 
[The Republic, or Affair of Public]. Saint Petersburg, 
IEUSP Publ., 2020. 162 p.
	 25.	 Kharkhordin O.V. Respublika. Polnaya versia 
[The Republic. The Full Version]. Saint Petersburg, 
IEUSP Publ., 2021. 208 p.
	 26.	 Kharkhordin  O.V. “Res publica”:  vozrozh-
denie interesa [“Res publica”:  Revival of Interest]. 
Neprikosnovennyy zapas. Debaty o politiki i kulture 
[Untouchable Store. Debates on Politics and Culture], 
2007, no. 5 (55), pp. 83-96.
	 27.	 Kharkhordin O.V. “Res publica”: vozrozhde-
nie interesa. Vmesto predisloviya [“Res publica”: Re-
vival of Interest (Instead of Foreword)], Kharkhor-
din O.V., ed. Chto takoe respublicanskaya traditsiya 
[What is a Republican Tradition]. Saint Petersburg, 
IEUSP Publ., 2009, pp. 7-22.
	 28.	 Khvostov  V.M. Sistema rimskogo prava. 
Obshchaya chast. Konsp. lekts. [The System Roman 
Law. The Common Part. Summary of Lect.]. Moscow, 
Typ. Vilde, 1907. 207 p.
	 29.	 Khvostov  V.M. Sistema rimskogo prava. 
Semeynoe pravo. Nasledstvennoe pravo. Konsp. lekts. 
[The System Roman Law. The Family Law. The He-
reditary Law. Summary of Lect.]. Moscow, Univ. typ., 
1900. III, 137 p.
	 30.	 Khvostov  V.M. Sistema rimskogo prava. 
Semeynoe pravo. Nasledstvennoe pravo. Konsp. lekts. 
[The System Roman Law. The Family Law. The He-
reditary Law. Summary of Lect.]. Moscow, Typ. Vilde, 
1909. VI, 147 p.
	 31.	 Chiperis A.M. Respublika [The Republic]. 
Sovetskaya istoricheskaya entsiklopediya [The Soviet 
Historical Encyclopaedia]. In 16 Vols. Vol. 12. Mos-
cow, SE Publ., 1969, cols. 17-18.
	 32.	 Stark R. Res Publica. Dopolneniya 1966 
goda [Res Publica. The Additions of 1966]. Kharkhor-
din O.V., ed. Res Publica. Istoriya ponyatiya. Sb. st. 
[Res Publica. The History of Conception. Coll. of Art.]. 
Saint Petersburg, IEUSP Publ., 2009, pp. 256-269.
	 33.	 Stark R. Res Publica, Kharkhordin  O.V., 
ed.  Res Publica. Istoriya ponyatiya. Sb.  st. [Res 
Publica. The History of Conception. Coll. of Art.]. 
Saint Petersburg, IEUSP Publ., 2009, pp. 7-66.

	 34.	 Suerbaum W. Cicero: De re publica, Khark-
hordin O.V., ed. Res Publica. Istoriya ponyatiya. Sb. st. 
[Res Publica. The History of Conception. Coll. of Art.]. 
Saint Petersburg, IEUSP Publ., 2009, pp. 171-246.
	 35.	 Mordovtsev A.Yu. [et al.], eds. Entsiklopediya 
pravovoy mysli. Uch. posob. [The Encyclopaedia of 
Law Thought. Educational Book]. Moscow, Yurlitin-
form Publ., 2019. 440 p.
	 36.	 Krutskikh V.E., ed. Yuridicheskiy entsiklope-
dicheskiy slovar [Juridical Encyclopaedic Dictionary]. 
Moscow, Infra-M. Publ., 2000. VI, 450 p.
	 37.	 Malko A.V., ed. Yuridicheskiy entsiklopedi-
cheskiy slovar [Juridical Encyclopaedic Dictionary]. 
Moscow, Prospekt Publ., 2017. 1136 p.
	 38.	 Atkins J.W. Cicero on Politics and the Limits 
of Reason: The Republic and Laws. Cambridge, Cambr. 
Univ. Pr., 2013. XIV, 270 p.
	 39.	 Audier  S. Les Théories de la République. 
Paris, La Dé Couverte, 2015. 125 p.
	 40.	 Bartoletti-Colombo A.M. Usi e valori di Res 
nelle “Novellae giustinianee”. Fattori M., Bianchi M., 
eds. Res. Atti d. III Colloquio Internazionale del Les-
sico Intellettuale (Roma, 7–9 Gennaio, 1980). Roma, 
Edizioni dell’ Atteneo, 1982, pp. 47-66.
	 41.	 Bautier A.-M. Sens matériels de Res et leurs 
correspondants en latin médiéval, Fattori M., Bianchi 
M., eds. Res. Atti d. III Colloquio Internazionale del 
Lessico Intellettuale (Roma, 7–9 Gennaio, 1980). 
Roma, Edizioni dell’ Atteneo, 1982, pp. 67-90.
	 42.	 Scheltema H.J., Wal N. van der, eds. Basili-
corum libri LX. Series A. Textus Librorum. In 8 Vols. 
Vol. 1: Textus librorum I–VIII. Groningen, J.B. Walters; 
Gravenage, Martinus Nunoff, 1955. XIX, pp. 1-438.
	 43.	 Scheltema H.J., Wal N. van der, eds. Basili-
corum libri LX. Series A. Textus Librorum. In 8 Vols. 
Vol. 2: Textus librorum IX–XVI. Groningen, J.B. Wal-
ters; Gravenage, Martinus Nunoff, 1956. XXI, pp. 439-
842, 843-844.
	 44.	 Scheltema H.J., Wal N. van der, eds. Basili-
corum libri LX. Series A. Textus Librorum. In 8 Vols. 
Vol.  3: Textus librorum XVII–XXV. Groningen, 
J.B. Walters; Gravenage, Martinus Nunoff, 1960. XII, 
pp. 843-1236, 1237-1240.
	 45.	 Scheltema H.J., Wal N. van der, eds. Basili-
corum libri LX. Series A. Textus Librorum. In 8 Vols. 
Vol.  4: Textus librorum XXVI–XXXIV. Groningen, 
J.B. Walters; Gravenage, Martinus Nunoff, 1962. XII, 
pp. 1241-1558, 1559-1560.
	 46.	 Scheltema H.J., Wal N. van der, eds. Basili-
corum libri LX. Series A. Textus Librorum. In 8 Vols. 
Vol.  5: Textus librorum XXXV–XLII. Groningen, 
J.B. Walters; Gravenage, Martinus Nunoff, 1967. XIV, 
pp. 1559-1944, 1945-1947.
	 47.	 Scheltema H.J., Wal N. van der, eds. Basili-
corum libri LX. Series A. Textus Librorum. In 8 Vols. 
Vol.  6: Textus librorum XLIII–LII. Groningen, 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 337

Ю.Я. Вин. Концепт «res publica» и его рецепция в византийском праве: транслитерации

J.B. Walters; Gravenage, Martinus Nunoff, 1969. XIV, 
pp. 1945-2430, 2431-2433.
	 48.	 Scheltema  H.J., Wal  N.  van  der, eds. Ba-
silicorum libri LX. Series  A. Textus Librorum. 
In 8 vols. Vol. 7: Textus librorum LIII–LIX. Groningen, 
J.B. Walters; Gravenage, Martinus Nunoff, 1974. XX-
VII, pp. 2435-2726, 2727-2733.
	 49.	 Scheltema H.J., Holwerda D., Wal N. van der, 
eds. Basilicorum libri LX. Series A. Textus Librorum. 
In 8 vols. Vol.  8: Textus librorum LX. Groningen, 
J.B. Walters; Gravenage, Martinus Nunoff, 1988. XXV, 
pp. 2735-3131, 3132-3133.
	 50.	 Scheltema  H.J., ed. Basilicorum libri LX. 
Series B. Scholia. In 9 vols. Vol. 1: Schol. in libr. I–XI. 
Groningen, J.B. Walters; Gravenage, Martinus Nunoff, 
1953. XIV, pp. 1-448, [2].
	 51.	 Scheltema H.J., Holwerda D., eds. Basilico-
rum libri LX. Series B. Scholia. In 9 vols. Vol. 2: Schol. 
in libr. XII–XIV. Groningen, J.B. Walters; Gravenage, 
Martinus Nunoff, 1954. XIII, pp. 449-838, [2].
	 52.	 Scheltema H.J., Holwerda D., eds. Basilicorum 
libri LX. Series B. Scholia. In 9 vols. Vol. 3: Schol. in 
libr. XV–XX. Groningen, J.B. Walters; Gravenage, Mar-
tinus Nunoff, 1957. XV, pp. 839-1219, 1220-1221, [2].
	 53.	 Scheltema  H.J., Holwerda  D., eds. Basili-
corum libri LX. Series B. Scholia. In 9 vols. Vol. 4: 
Schol. in libr. XXI–XXIII. Groningen, J.B. Walters; 
Gravenage, Martinus Nunoff, 1958. IX, pp. 1221-1715, 
1716-1718.
	 54.	 Scheltema  H.J., Holwerda  D., eds. Basili-
corum libri LX. Series B. Scholia. In 9 vols. Vol. 5: 
Schol. in libr. XXIV–XXX. Groningen, J.B. Walters; 
Gravenage, Martinus Nunoff, 1961. IX, pp. 1719-2157, 
2158-2162 p.
	 55.	 Scheltema H.J., Holwerda D., eds. Basilicorum 
libri LX. Series B. Scholia. In 9 vols. Vol. 6: Schol. in 
libr. XXXVIII–XLII,1. Groningen, J.B. Walters; Grave-
nage, Martinus Nunoff, 1964. IX, pp. 2159-2174, [6].
	 56.	 Scheltema H.J., Holwerda D., eds. Basilico-
rum libri LX. Series B. Scholia. In 9 vol. Vol. 7: Schol. 
in libr. XLII,2–XLVIII. Groningen, J.B. Walters; Grave-
nage, Martinus Nunoff, 1965. VIII, pp. 2575-3020, [7].
	 57.	 Scheltema H.J., Holwerda D., Wal N. van der, 
eds. Basilicorum libri LX. Series B. Scholia. In 9 vols. 
Vol.  8: Schol. in libr. LVIII–LX,16. Groningen, 
J.B. Walters; Gravenage, Martinus Nunoff, 1983. XIII, 
pp. 3021-3476, [7].
	 58.	 Scheltema H.J., Holwerda D., Wal N. van der, eds. 
Basilicorum libri LX. Series B. Scholia. In 9 vols. Vol. 9: 
Schol. in libr. LX,17–69. Groningen, J.B. Walters; Grave-
nage, Martinus Nunoff, 1985. IX, pp. 3477-3954, [9].
	 59.	 Beck H.-G. Res Publica Romana: Vom 
Staatsdenken der Byzantiner. München, Verl. v. der 
Bayerischen Akad. d. Wissensch., 1970. 41 S.
	 60.	 Burgmann L. Athanasios diglossos: Latina in 
der Novellenbearbeitung des Athanasios von Emesa. 

Novella Constitutio: Studies in Honor of Nicolaas van 
der Wal. Groningae, Egbert Forsten, 1990, S. 57-82. 
(Subseciva Groningana: Studies in Roman and Byza-
nine Law; Bd. IV).
	 61.	 Burgmann L. Das Lexikon adet – Ein Theo-
philosglossar. Simon D., ed. Fontes Minores. Bd. 6. 
Frankfurt a/M., Löwenklau Gesellschaft  e.V., 1984, 
S. 19-61.
	 62.	 Burgmann  L. Das Lexicon ausēth. Burg-
mann L., Fögen M.-Th., Meijering R., Stolte B.H., eds. 
Lexica Iuridica Byzantina. Frankfurt a/M., Löwenklau 
Gesellschaft e.V., 1990, S. 248-337. (Fontes Minores; 
Bd. 8).
	 63.	 Krueger P., ed. Corpus Iuris Civilis. In 3 vols. 
Vol. 1. Institutiones. Repr., 16. ed. stereot. Berolini, 
apud Weidmannos, 1954. XX, pp. 1-56 (pagin. esp.).
	 64.	 Mommsen  Th., eds. Corpus Iuris Civilis. 
In 3 vols. Vol. 1: Digesta. Repr., 16. ed. stereot. Bero-
lini, apud Weidmannos, 1954. XVIII, pp. 1-926, 927-
957 (pagin. esp.).
	 65.	 Krueger P. [et al.], eds. Corpus Iuris Civilis. 
In  3  vols. Vol. 2: Codex Iustinianus. Repr., 16. ed. 
stereot. Berolini, Apud Weidmannos, 1954. XXVIII, 
pp. 1-488, 489-513.
	 66.	 Schoell R., Krueger P., eds. Corpus Iuris Civi-
lis. In 3 vols. Vol. 3: Novellae. Repr., 16. ed. stereot. 
Berolini, Apud Weidmannos, 1954. XX, pp. 1-803, 
804-813 p.
	 67.	 Burgmann  L., ed. Ecloga Basilicorum. 
Frankfurt a/M., Löwenklau-Gesellsch., 1988. XXXIII, 
622 S.
	 68.	 Flury P. Res im Antiken Latein. Allgemeine 
Überlegungen und Beobachtungen zum Sprachge-
brauch einzelner Auctoren. Fattori M., Bianchi M., 
eds. Res. Atti d. III Colloquio Internazionale del Les-
sico Intellettuale (Roma, 7–9 Gennaio, 1980). Roma, 
Edizioni dell’ Atteneo, 1982, pp. 35-45.
	 69.	 Fögen  M.‑T. Das Lexikon zur Hexabiblos 
aucta. Burgmann L. [et al.], eds. Lexica Iuridica Byz-
antina. Frankfurt a/M., Löwenklau Gesellschaft e.V., 
1990. S. 153-214. (Fontes Minores; Bd. 8).
	 70.	 Garin E. Relazione Introduttiva. Fattori M., 
Bianchi M., eds. Res. Atti d. III Colloquio Internazi-
onale del Lessico Intellettuale (Roma, 7–9 Gennaio, 
1980). Roma, Edizioni dell’ Atteneo, 1982, pp. 3-10.
	 71.	 Fellmeth A.X., Horrwitz  M., eds. Guide to 
Latin in International Law. Oxford, Oxfor Univ. Pr., 
2009. XXIV, 298 p.
	 72.	 Hamesse J. Res chez les auteurs philoso-
phiques des 12 et 13 siècles. Fattori M., Bianchi M., 
eds. Res. Atti d. III Colloquio Internazionale del Les-
sico Intellettuale (Roma, 7–9 Gennaio, 1980). Roma, 
Edizioni dell’ Atteneo, 1982, pp. 91-105.
	 73.	 Kaldellis A. The Byzantine Republic: People 
and Power at New Rome. Harward, Harward Univ. Pr., 
2015. XVIII, 290 p.



ВизантийскОЕ ПРАВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

	 74.	 Kharkhordin O. Res Publica and Res Publicae. 
History and Politics of the Terms. Colas D., Kharkhor-
din O., eds. The Materiality of the Res Publica: How to 
Do Things with Publics. Cambridge, Cambr. Scholars 
Publ., 2009, pp. 217-269.
	 75.	 Kharkhordin O. Why “Res Publica” is not a 
State: The Stoic Grammar and Discursive Practices 
in Cicero’s Conception. History of Political Thought, 
2010, vol. 31, no. 2, pp. 221-245.
	 76.	 Lyasse E. Le rapports entre le notions “res 
publica” et “civitas” dans conception romaine de la 
cité et l’Empire. Latomus, 2007, t. 66, fasc. 3, pp. 580-
605.
	 77.	 Mager W. Respublik. Brunner O., Conze W., 
Koselleck  R., eds. Geschichtliche Grundbegriffe: 
Historisches Lexicon zur politisch-sozialen Sprache 
in Deutschland. Bd.  5. Stuttgart, Klett-Gotta, 1994, 
S. 549-651.
	 78.	 Mager W. Spätmittelalterlich Wandlungen des 
politischen Denkens im Spiegel des res publica-Beg-
riffs. Miethke J., Schreiner K., eds. Sozialer Wandel im 
Mittelalter: Wahrnehmungsformen, Erklärungsmuster, 
Regelungsmechanismen. Sigmaringen, Jan Thorbecke 
Verl., 1994, S. 401-410.
	 79.	 Meijering R. Romaikai agogai. Two Byzantine 
Treatises on Legal Actions, Burgmann L. [et al.] eds. 
Lexica Iuridica Byzantina. Frankfurt a/M., Löwenklau 
Gesellschaft  e.V., 1990, S.  1-152. (Fontes Minores; 
Bd. 8).
	 80.	 Riedel  M. Gesellschaft, bürgerliche. Brun-
ner O., Conze W., Koselleck R., eds. Geschichtliche 
Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur politisch-

sozialen Sprache in Deutschland. Bd.  2. Stuttgart, 
Klett-Cotta, 1975, S. 719-800.
	 81.	 Riedel M. Gesellschaft, Gemeinschaft, Brun-
ner O., Conze W., Koselleck R., eds. Geschichtliche 
Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur politisch-
sozialen Sprache in Deutschland. Bd.  2. Stuttgart, 
Klett-Cotta, 1975, S. 801-862.
	 82.	 Skinner  Qu. The Material Presentation of 
Thomas Hobbes’s Theory of the Commonwealth. Co-
las D., Kharkhordin O., eds. The Materiality of the Res 
Publica: How to Do Things with Publics. Cambridge, 
Cambr. Scholars Publ., 2009, pp. 115-157.
	 83.	 Stolte B.H. The Lexicon Magkipioun. Burg-
mann  L. [et al.], eds. Lexica Iuridica Byzantina. 
Frankfurt  a/M., Löwenklau Gesellschaft  e.V., 1990, 
S. 339-380. (Fontes Minores; Bd. 8).
	 84.	 Lokin J.H. [et al.], eds. Theophili Antecesso-
ris Paraphrasis Institutionum. Groningen, Chimaira, 
2010. LIV, 1048 p.
	 85.	 Vin Yu.Ya. The Reception and Transliteration 
of Concepts and Terms of Byzantine Law: Cognitive 
Aspects of Systematization. Ilić T., Božić  M., eds. 
Nomophylax. Collection of Papers in Honor Srđan 
Šarkić. Beograd, Pravni Fakultet Univerziteta Union, 
2020, pp. 203-224.
	 86.	 Wal N. van der. Die Schreibweise der dem 
lateinischen entlehnten Fachworte in der Frühbyz-
antinischen Juristenschprache. Scriptorium, 1983, 
vol.  37, S. 29-53.
	 87.	 Williams  R.S. Rei Publicae causa: Gabin-
ius’ Defense of His Restotation of Ptolemy Aulets. 
The Classical Journal, 1985, vol. 81, no 1, pp. 25-38.

Information About the Author
Yury Ya. Vin, Candidate of Sciences (History), Senior Researcher, Institute of World History of 

the Russian Academy of Sciences, Prosp. Leninskiy, 32a, 991119 Moscow, Russian Federation, hkn@
igh.ras.ru, https://orcid.org/0000-0001-9904-4123

Информация об авторе
Юрий Яковлевич Вин, кандидат исторических наук, старший научный сотрудник, Институт 

всеобщей истории РАН, просп. Ленинский, 32а, 991119 г. Москва, Российская Федерация, hkn@
igh.ras.ru, https://orcid.org/0000-0001-9904-4123



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 339


Н

аз
ар

ов
 А

.Д
., 

20
22

ПОЛИТИɑЕСКАЯ ИСТОРИЯ
ВИЗАНТИЙСКОЙ ИМПЕРИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.21

UDC 94(495).01 Submitted: 23.05.2022
LBC Т 63.3(0)4 Accepted: 22.11.2022

MILITAR< RECR8ITME1T AS A MEA1S OF PACIFICATIO1
OF THE %<=A1TI1E PERIPHER<:

T=A1I I1 THE IMPERIAL ARM< ��th CE1T8R<�

Andrey '. 1a]aroY
Ural Federal University, Yekaterinburg, Russian Federation

Abstract. Introduction. The article is devoted to the problem of integration of territories inhabited by the
Tzani into the Eastern Roman empire in the 6th century. They were a people who lived in the Pontine Mountains
during Antiquity and the Middle Ages. In the face of the threat posed by Sasanian Iran, Justinian I (527–565)
actively sought to integrate Tzanica into the empire. Methods. There is a need not only to determine the nature of
the Byzantine presence in the country of the Tzani. It is also important to study the significance assigned to this
region in the military system of Byzantium, since its subdual was necessary for the further activity in Transcaucasia.
Analysis. There were no Byzantine governors in Tzanica, the tribal leaders retained their power positions. Fortresses
were erected in this region, and its Christianization was also actively carried out. Under Justinian I, Tzani were
recruited into the imperial army. They served both in regular units and in detachments of tribal militias that took part
in battles for Lazica. Results. The author concludes that Justinian I first of all sought to establish control over the
warlike population of Tzanica. Service in the Byzantine army was intended to reorientate the military activity of the
Tzani in such direction that was beneficial to the empire itself. Nominally, they were considered as the subjects of
the emperor, but the real power in Tzanica was in the hands of local leaders, not the Eastern Roman administration.

Key words: Eastern Roman empire, Byzantium, Byzantine army, Tzani, Pontus, Justinian the Great.

Citation. Nazarov A.D. Military Recruitment as a Means of Pacification of the Byzantine Periphery: Tzani in
the Imperial Army (6th Century). Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya.
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area
Studies. International Relations], 2022, vol. 27, no. 6, pp. 339-347. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2022.6.21

УДК 94(495).01 Дата поступления статьи: 23.05.2022
ББК Т 63.3(0)4 Дата принятия статьи: 22.11.2022

НАȻОР В ВОЙСКА КАК СРЕȾСТВО ɍМИРОТВОРЕНИЯ
ВИЗАНТИЙСКИɏ ОКРАИН:

ɑАНɕ В ИМПЕРАТОРСКОЙ АРМИИ VI СТОЛЕТИЯ

Андреɣ Ⱦмитриевич Назаров
Уральский федеральный университет, г. Екатеринбург, Российская Федерация



340

ПОЛИТИɑЕСКАЯ ИСТОРИЯ ВИЗАНТИЙСКОЙ ИМПЕРИИ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Аннотация. Статья посвящена проблеме интеграции территорий, населенных чанами, в Восточную
Римскую империю в VI веке. Речь идет о народе, обитавшем в Понтийских горах в античности и средневеко-
вье. Угроза, исходившая от сасанидского Ирана в Закавказье, вынудила Юстиниана I (527–565) обратить
пристальное внимание на Чанику. В этой связи следует не только определить характер византийского присут-
ствия в стране чанов. Важно также изучить, какое значение отводилось этому региону в военной системе
Византии, так как его подчинение было необходимо для ведения дальнейшей внешнеполитической активно-
сти империи в Закавказье. Поскольку в Чанике не было византийских наместников, племенные вожди сохра-
нили свои позиции. В этом регионе были построены крепости, также активно велась его христианизация.
При Юстиниане I чаны активно привлекались в императорскую армию. Служили они как в регулярных
подразделениях, так и в отрядах племенных ополчений, которые принимали участие в боях за Лазику. Автор
приходит к выводу, что в Чанике Юстиниан I стремился в первую очередь установить контроль над ее воин-
ственным населением. Служба в византийской армии имела целью переориентирование военной активнос-
ти чанов в таком направлении, которое было выгодно самой Византии. Номинально они считались поддан-
ными императора, однако реальная власть в Чанике находилась в руках местных вождей.

Ключевые слова: Восточная Римская империя, Византия, византийская армия, чаны, Понт, Юстиниан
Великий.

Цитирование. Назаров А. Д. Набор в войска как средство умиротворения византийских окраин: чаны в
императорской армии VI столетия // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, Исто-
рия. Регионоведение. Международные отношения. – 2022. – Т. 27, № 6. – С. 339–347. – DOI: https://doi.org/
10.15688/jvolsu4.2022.6.21

Введение. Известны многочисленные
примеры этнических и социальных групп, оби-
тавших на окраинах империй, зачастую в гор-
ных районах, и упорно боровшихся за свою не-
зависимость. Представители таких общнос-
тей обладали репутацией умелых воинов,
вследствие чего противники стремились при-
влечь их на свою сторону [14, p. 23–49]. Та-
ким образом не только решалась проблема
пополнения вооруженных сил империй, но и
значительно снижался военный потенциал не-
покорных горных племен. К числу подобных
объединений относились чаны (=ianni, Tzanni,
ȉζάννοι, ȉζάνοι), обитавшие на северо-восто-
ке Малой Азии 1.

Отношения между этим народом и Ви-
зантией в позднеантичную эпоху долгое время
не удостаивались специального исследования.
Э. ɒтайн, Г.А. Меликишвили, Э.Г. Жордания и
С.П. Карпов обращались к ним лишь мимо-
ходом, внимание этих ученых было в основ-
ном сосредоточено на других проблемах и
эпохах [2, с. 71–75; 3, с. 121–127; 5, с. 58, 60; 6,
с. 86, 387; 27, p. 291, 516]. Ряд аспектов визан-
тийско-чанского взаимодействия стал пред-
метом анализа в монографии В.В. Серова,
посвященной финансовой политике Юстиниа-
на I (527–565). В ней историк рассмотрел по-
рядок предоставления выплат чанам, которые
они получали из восточноримской казны [8,
с. 155–157]. В свою очередь К. Кен изучил,

каким образом подчинение Чаники преподно-
силось в византийской пропаганде [20, S. 152–
153]. В 2018 г. вышла статья Э. Интальяты, в
которой ученый проанализировал данные
письменных и археологических источников о
византийском присутствии в стране чанов [16].

Следует, однако, отметить, что все упо-
мянутые исследователи a priori были склон-
ны считать жителей этого региона не только
de iure, но и de facto подданными императо-
ра. Тем не менее, если обратиться к широко
известным сочинениям Прокопия Кесарийс-
кого и Агафия Миринейского, можно заметить,
что организация власти в Чанике при
Юстиниане I была весьма необычной для ран-
невизантийской провинциальной системы.
Упомянутые авторы ничего не сообщали о
присутствии восточноримской бюрократии в
этом регионе. Отталкиваясь от сведений Про-
копия и Агафия, чьи труды наиболее подроб-
но освещают взаимодействие между импери-
ей и чанами в VI столетии (по изд.: [10; 23;
24]), необходимо понять, на каких принципах
осуществлялось византийское присутствие в
интересующем нас регионе.

В фокусе нашего внимания находится
комплекс мер, с помощью которых Восточ-
ная Римская империя стремилась обеспечить
интеграцию Чаники в свой состав. Особенный
интерес представляет рассмотрение того, ка-
кая роль в рамках этой политики отводилась



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 341

А.Ⱦ. ɇаɡаров. Набор в войска как средство умиротворения византийских окраин

набору чанов в ряды императорской армии.
Обратиться к такой проблеме необходимо не
только по причине ее недостаточной изучен-
ности. Не меньшее значение имеет осмысле-
ние практик и подходов византийских властей,
имевших целью подчинение периферийных
земель, создание эффективной системы уп-
равления ими.

Методы. Представляется полезным
использование компаративного метода, это
объясняется необходимостью сравнения си-
туации в Чанике и на других окраинных зем-
лях Византии в VI в. При Юстиниане I в со-
став империи вошли территории разгромлен-
ных королевств вандалов и остготов в Афри-
ке и Италии соответственно. После завоева-
ния на них стали отстраиваться структуры
гражданской и военной администрации, то есть
система прямого управления [27, p. 319–322,
612–617]. В годы правления этого императо-
ра также были проведены реформы в армян-
ских владениях Византии, целью которых яв-
лялось установление нового административ-
но-территориального деления, а также упраз-
днение местных правовых обычаев. В этом
случае явно заметны унификаторские устрем-
ления Юстиниана I [1, с. 157–198]. Как будет
рассмотрено позднее, восточноримская поли-
тика в Чанике существенно отличалась от при-
веденных выше примеров. Ее уникальный ха-
рактер дает нам представление о том, на-
сколько разнились методы управления терри-
ториями, находившимися в составе Византии
и насколько неоднородной в политическом
отношении была империя.

Анализ. Территория, которую занимали
чаны, располагалась между Трапезунтом
(совр. Трабзон) и р. Акампсис (совр. Чорох).
Ныне это земли, находящиеся в составе илов
Трабзон, Ризе, Артвин в Республике Турция.
В «Оксфордском словаре поздней античнос-
ти» места обитания чанов идентифицируют-
ся со средневековым регионом Тао-Клардже-
ти [28, p. 1537]. Последний, в свою очередь,
отождествляется с Холарзеной (Χολαρζηνή)
античных авторов [31, p. 442]. Впрочем, мож-
но предположить, что чаны занимали только
северную часть Холарзены, располагаясь в
Понтийских горах. Прокопий Кесарийский со-
общал следующие сведения: «Чаны же, от
морского побережья очень далеко обитая,

соседствуют с армянами во внутренних рай-
онах [Понта]. Множественные горы посреди
нависают, совершенно непроходимые и очень
крутые, земля же издавна пустынна и безлюд-
на; непроходимые ущелья, лесистые холмы,
расселины, из которых нет выхода, – все это
от моря отделяет чанов» (Proc. BG. IV. 1. 9).

По словам Прокопия, «независимы чаны
издавна и в анархии живут» (Proc. De aed. III. 6.
Cf.: Idem. BP. I. 15. 2). Известно свидетель-
ство Арриана, относящееся к 130-м гг. н. э.,
согласно которому этот народ враждовал с
трапезунтцами, промышлял разбоем и не пла-
тил римлянам подати (Arr. Peripl. 15) (по изд.:
[12]). До правления Юстиниана I ситуация
оставалась неизменной. При Феодосии I (379–
395) чаны совершили нападение на Каппадо-
кию, Киликию и Сирию (Malal. XIII. 41) (по
изд.: [18]). Подобные рейды проводились ими
в 441 г. (Marc. Com. s.a. 441) (по изд.: [21]).
В последние годы правления Льва I (457–474)
они разорили окрестности Трапезунта (Ioann.
Ant. fr. 229. 2) (по изд.: [17]). В первые деся-
тилетия VI в. эти горцы точно так же совер-
шали грабительские рейды на окрестные тер-
ритории (Proc. BP. I. 15. 21–23). В частности,
Феодор Анагност писал, что в 506 г., «когда
царь [Анастасий I] с персами перемирие зак-
лючил, чаны опустошили Понт» (Theod. Anagn.
fr. 466) (по изд.: [30]).

В начале византийско-иранской войны
526–532 гг. Чаника была захвачена персами
(Proc. BP. I. 15. 19). Такая ситуация вынудила
Юстиниана I существенным образом пере-
смотреть византийскую политику в Восточ-
ном Причерноморье. Сначала в Чанику был
отправлен военный магистр Армении Ситта,
который силой оружия, уговорами, раздачей
подарков заставил воинственных горцев при-
знать власть Византии (Proc. BP. I. 15. 24;
Idem. De aed. III. 6). О возвращении чанов под
власть императора, равно как и о разгроме
королевства вандалов в Африке, сообщается
в преамбуле к I новелле Юстиниана I, обна-
родованной 1 января 535 г. (Nov. 1. Praef.) (по
изд.: [13]). Это свидетельствует о том, что
подчинение Чаники было важно не только для
укрепления престижа византийского правите-
ля, но и для упрочения положения Восточной
Римской империи в Закавказье [20, S. 152–
153]. Сами ее обитатели в этом правовом акте



342

ПОЛИТИɑЕСКАЯ ИСТОРИЯ ВИЗАНТИЙСКОЙ ИМПЕРИИ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

названы подданными императора (âπηκόοι).
Уже в XXVIII новелле подчеркивается, что
именно при Юстиниане I страна чанов впер-
вые оказалась под римской властью (ȉζάνων
�...! χώρα, νàν πρ}τον Qφ’ �μ}ν âπÙ 0§ωμαίων
κατακτηșεaσα = Tazannorum �...! provincia,
nunc primum a nobis Romanis acquisita)
(Nov. 28. Praef.).

В трактате «О постройках» Прокопий
Кесарийский сообщал, что Юстиниан I ини-
циировал строительство дорог в землях ча-
нов. По словам византийского автора, это
было сделано для того, чтобы они могли «об-
щаться с другими людьми и сближаться в
знакомстве с соседями» (Proc. De aed. III. 6).
Впрочем, действительная причина, вероятнее
всего, была иной – развитая дорожно-транс-
портная инфраструктура давала возможность
упростить передвижение армейских частей в
Чанике. Кроме того, в этом регионе были возве-
дены крепости Горон (0¥ρον}ν), Харт (Χαρτών),
Барх (Βαρχών), Сисилисс (Σισιλισσ}ν), Бург
(ΒοȪργους), Схималиних (Σχιμαλινίχων), где
также была построена церковь, и Чанзак
(ȉζανζάκων). В этих укрепленных пунктах были
размещены гарнизоны (Proc. De aed. III. 6).
Как отмечает Э. Интальята, крепости распо-
лагались на путях, пересекавших Понтийские
горы [16, p. 146], что свидетельствует о стрем-
лении восточноримских властей обеспечить
безопасность этих дорог. Горон к тому же яв-
лялся удобным пунктом для организации рей-
дов на территорию Персармении [15, p. 877].
Тем не менее византийские авторы не сооб-
щали, что такие операции когда-либо прово-
дились восточноримским командованием.

Вместе с тем Прокопий писал: «Образ
жизни на более цивилизованный сменив, они
[чаны] сами в римские каталоги записывались
и впоследствии с остальным римским войс-
ком на врагов ходили. Веру они на более бла-
гочестивую переменили, став христианами»
(Proc. BP. I. 15. 25). Юстиниан I осознавал,
что для приведения горцев к повиновению
недостаточно создания эффективной системы
военного контроля над Чаникой. По этой при-
чине активно велась деятельность, направлен-
ная на распространение христианства в дан-
ном регионе.

Более того, его обитатели в значитель-
ных масштабах стали привлекаться в импе-

раторскую армию. Чаны были привычны к
ведению боевых действий в горах, вследствие
чего их отправили в Лазику, где война с пер-
сами велась в схожих условиях. Между тем
свидетельства об участии чанов в кампани-
ях, которые в VI в. проводились на террито-
рии Италии, Африки, Иллирика либо Месопо-
тамии, в источниках не приводятся. Следует
отметить, что регулярные армейские подраз-
деления из чанов создавались и ранее. Напри-
мер, в г. Нитну (Nitnu) в Фиваиде базирова-
лась когорта I; Tzannorum (ND. Or. XXXI.
62) (по изд.: [22]). В современной историогра-
фии считается, что чаны приняли участие в
римско-персидской войне 296–298 гг. на сто-
роне шаханшаха Нарсе и сдались в плен в
битве при Сатале. Впоследствии они были
зачислены в регулярное формирование и от-
правлены в Египет [7, с. 302; 33, p. 187]. Ам-
миан Марцеллин писал об участии legio
=iannorum в персидском походе императора
Юлиана 363 г. (Amm. Marc. XXV. 1. 19) (по
изд.: [11]). Эта войсковая часть может иден-
тифицироваться с упоминаемым в Notitia
dignitatum нумером Tzanni, состоявшим под
началом военного магистра Фракии (ND.
Or. VIII. 17 = 49).

Особенно масштабным было привлече-
ние чанов в императорскую армию в годы
правления Юстиниана I. В.В. Серов отметил,
что по данным источников статус чанов в
военной системе Византии определить до-
вольно сложно. Согласно его мнению, они не
были симмахами (σȪμμαχοι) либо энспонда-
ми (Uνσπονδοι), то есть были лишены какой-
либо политической автономии и состояли ис-
ключительно в регулярных армейских час-
тях – каталогах 2. Опирался В.В. Серов на уже
процитированное выше свидетельство Проко-
пия Кесарийского, согласно которому чаны са-
мостоятельно записывались в войсковые под-
разделения [8, с. 156–157] (см. также: [20,
S. 146]. Однако такая информация не исклю-
чает того, что в восточноримской армии мог-
ли находиться иррегулярные отряды чанов.

Согласно сведениям Прокопия, в 549 г.
1000 чанов под началом военного магистра
Армении Дагистея были отправлены осаж-
дать удерживаемую персами Петру (совр.
Цихисдзири) (Proc. BP. II. 29. 10). После под-
хода подкреплений к неприятелю византийс-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 343

А.Ⱦ. ɇаɡаров. Набор в войска как средство умиротворения византийских окраин

кая армия устремилась в бегство, и лишь чаны
остались на поле боя. Они, отразив атаки пер-
сов, разграбили брошенный соратниками ла-
герь и только потом отступили (Proc. BP. II.
30. 13–14). В 550 г. под стенами той же Петры
сражались уже 800 чанов, что может свиде-
тельствовать о значительных потерях, поне-
сенных ими годом ранее (Proc. BG. IV. 13. 11).
Предположительно, эти формирования воинов-
горцев являли собой племенные ополчения,
отправлявшиеся под начало военного магист-
ра Армении на время военных кампаний.

Регулярные подразделения уроженцев
Чаники также находились в составе вооружен-
ных сил Восточной Римской империи VI сто-
летия. Агафий Миринейский упоминал о Фео-
доре, начальствовавшем над 500 чанами,
своими соотечественниками. Ранневизантийс-
кий писатель к тому же сообщал, что они были
тяжеловооруженными бойцами (Agath. II. 20. 7).
Это вполне может свидетельствовать о том,
что те чаны, которыми командовал Феодор,
находились в вооруженных силах империи на
постоянной основе.

Биография упомянутого Феодора заслу-
живает отдельного внимания. Агафий писал,
что это был человек «родом из племени ча-
нов, но воспитанный у римлян, и от варварс-
ких нравов, хотя и отеческих, отказавшийся,
и к более утонченной культуре взамен обра-
тившийся» (Agath. III. 20. 7). Как считает
В.В. Серов, в 520-х гг., когда Ситта усмирил
чанов, племенная знать была вынуждена от-
дать своих детей императору в заложники.
Среди их числа был Феодор [8, с. 156–157] 3.
Агафий назвал его таксиархом (ταȟίαρχος)
(Agath. II. 20. 7; III. 26. 3; IV. 13. 2; 18. 1; V. 1.
3; 2. 1). По мнению Дж. Мартиндейла, этот
представитель чанской аристократии занимал
должность комита (comes rei militaris), то есть
промежуточный ранг между военным трибу-
ном и военным магистром [29, p. 1251–1252]
(ср.: [27, p. 814–815]).

Привлекая на свою сторону племенных
вождей, империи удалось посеять раздор сре-
ди чанов. Некоторые представители чанской
знати хранили верность соглашению с визан-
тийским правителем. Другие же подняли вос-
стание против власти Константинополя в 557 г.,
совершив набеги на Понт и Армению. Про-
тив мятежников из Лазики был отправлен сам

Феодор, хорошо знакомый с топографией Ча-
ники и местными обычаями. Тем, кто сохра-
нил верность императору, были выданы дары.
Что касается восставших чанов, они были
разбиты в боях (Agath. V. 1–2). Неизвестно,
опирался ли Феодор на своих сородичей в этой
кампании. Однако логично полагать, что ви-
зантийские власти искусно поддерживали раз-
ногласия между отдельными племенами, что-
бы избежать консолидации чанов.

Чаны назывались подданными импера-
тора и в восточноримском законодательстве,
и в исторических сочинениях. Однако, если
обратить внимание на сведения Агафия (οX
ȉζάνοι, κα´τοι Qκ παλαιοà âπÉσπονδο´ τε κα`
κατ³κοοι τ}ν 0§ωμα´ων γεγενημȑνοι), можно
заметить его указание на то, что между пред-
водителями горцев и византийским правите-
лем заключались договоры (Agath. V. 1. 2).
Это дает основание утверждать, что поддан-
ство чанов было лишь номинальным и факти-
чески ими правили племенные элиты. В ис-
точниках нет ни единого упоминания о том,
что Чаника была провинцией в составе импе-
рии. Более того, руководство подавлением вос-
стания горцев осуществлял не предполагае-
мого местный комит или дукс, а командир, ото-
званный из расположения экспедиционных сил
в Лазике – Феодор.

Определенное сходство обнаруживает-
ся между византийской политикой в отноше-
нии чанов и варварских иммигрантов, полу-
чавших право на поселение в Подунавье. Схо-
жий комплекс мер был использован восточ-
норимскими властями при взаимодействии с
герулами. Обосновались эти германцы на тер-
ритории близ Сингидуна (совр. Белград), ко-
торая de iure принадлежала империи и явля-
лась «буферной зоной» между восточноримс-
кими провинциями и королевством гепидов.
Взамен герулы обязывались участвовать в
военных кампаниях Византии, сохранив при
этом автономию в вопросах внутреннего са-
моуправления. Подати в византийскую казну
они не платили, ограничиваясь «налогом кро-
вью». Тем не менее, в отличие от чанов, ге-
рулы получили статус симмахов [25].

Необходимо дать объяснение, почему
Юстиниан I не стремился установить струк-
туры гражданского администрирования в Ча-
нике. По нашему мнению, причина заключа-



344

ПОЛИТИɑЕСКАЯ ИСТОРИЯ ВИЗАНТИЙСКОЙ ИМПЕРИИ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

лась в том, что претворение в жизнь подоб-
ных замыслов было весьма дорогостоящим
и к тому же невыгодным предприятием. По-
чвы Чаники, по словам Прокопия, каменисты
и почти непригодны для земледелия (Proc. BP.
I. 15. 21; Idem. De aed. III. 6). Он упомянул,
что чанское племя окенитов (/®κενιτοί) дер-
жало рогатый скот не для пахоты, но для по-
лучения молока и мяса (Proc. De aed. III. 6).
Этого было недостаточно для существования,
вследствие чего горцы регулярно совершали
набеги на близлежащие территории 4.

Прокопий связывал военную активность
чанов исключительно с грабительскими рей-
дами (Proc. BP. I. 15. 21; Idem. De aed. III. 6).
Не исключено к тому же, что эти племена
вели борьбу с равнинными жителями за вы-
пас скота на плодородных территориях. В по-
зднеантичных источниках информация о та-
ких столкновениях отсутствует, однако в па-
мятниках более поздних периодов подобного
рода конфликты упоминаются неоднократно
[5, с. 118]. Кроме того, успешность набегов и
богатство, выражавшееся в наличии крупно-
го поголовья скота, были важнейшими сред-
ствами обретения и поддержания престижа в
таких сообществах [19, p. 222–227]. Переход
чанов на сторону Ирана мог привести к дес-
табилизации политической ситуации в визан-
тийском Восточном Причерноморье и поста-
вить под угрозу сухопутные пути сообщения
с войсками, располагавшимися в Лазике. Учи-
тывая перечисленные угрозы, можно выдви-
нуть предположение, что Юстиниан I в пер-
вую очередь нуждался в установлении конт-
роля над населением Чаники и его элитами.

Выводы. Агрессивные устремления
сасанидского Ирана вынудили императоров
коренным образом изменить подходы к пла-
нированию внешней политики на Ближнем
Востоке и Южном Кавказе. Это касается и
взаимоотношений с чанами, обитавшими в
Понтийских горах. Как уже отмечалось в на-
чале представленной статьи, в армянских про-
винциях, Африке, Италии Юстиниан I стремил-
ся создать структуры прямого администри-
рования. Причем местные военно-политичес-
кие элиты были практически отстранены от
участия в нем. Совершенно иной была ситуа-
ция в Чанике, где византийскими властями
практиковались косвенные методы управле-

ния. Нежелание Юстиниана I устанавливать
прямой контроль над упомянутым регионом
можно объяснить крайне незначительным эко-
номическим потенциалом этих земель.

Проведенное исследование позволяет
прийти к заключениям, дающим возможность
переосмыслить представления об отношени-
ях между чанами и Византией в VI столетии,
сформированные в предшествующей истори-
ографии. Во-первых, по всей видимости,
Юстиниан I не стремился к созданию новой
провинции в Чанике. Для обеспечения визан-
тийского присутствия в этом регионе было
достаточно небольших гарнизонов, которые,
вероятно, были подчинены военному магист-
ру Армении. Эти отряды обеспечивали охра-
ну дорог, пролегавших через Чанику. Источ-
ники не сообщают о наличии гражданской или
военной администрации на этих землях. Про-
водниками интересов Константинополя явля-
лись племенные вожди, сохранившие свои
позиции. Очевидно, им были предложены но-
вые источники дохода в виде выплат от Ви-
зантии за участие в военных кампаниях на ее
стороне, также они могли рассчитывать на
добычу, захваченную в боях с персами.

Во-вторых, можно сделать вывод, что
Юстиниан I рассматривал население Чаники
как источник пополнения вооруженных сил.
В VI в. чаны стали в крупных масштабах при-
влекаться в византийскую армию, что позво-
лило решить несколько задач. Таким спосо-
бом удалось защитить близлежащие провин-
ции от набегов или, как минимум, снизить их
масштаб и интенсивность, поскольку боль-
шинство чанов обрело возможность добить-
ся боевой славы и богатства на войне в Лази-
ке. К тому же для Византии было важно из-
бежать такого развития событий, при котором
чаны могли повернуть свое оружие против
империи при поддержке Сасанидов. Вместе с
тем империя получила в свое распоряжение
воинов, привычных к боям в горных условиях.
Некоторые чаны принимались в регулярные
подразделения, большая же их часть состо-
яла в отрядах племенных ополчений.

В-третьих, столь специфический процесс
интеграции Чаники в состав Восточной Рим-
ской империи примечателен как пример рас-
хождения между имперским дискурсом и им-
перской практикой. В официальной пропаган-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 345

А.Ⱦ. ɇаɡаров. Набор в войска как средство умиротворения византийских окраин

де декларировалось, что чаны являются под-
данными императора. Однако фактически гор-
ные племена Понта сохраняли автономию от
византийской власти. По всей видимости,
единственной повинностью чанов был «налог
кровью», а именно участие в войнах под ви-
зантийскими знаменами.

ПРИМЕЧАНИЯ

1 В русскоязычной историографии чанов
именуют «цанами», «тцанами» или «тзанами».
Первый из приведенных вариантов наиболее рас-
пространен, что объясняется сложившимися нор-
мами озвучивания диграфа τζ. Однако в более по-
здних грузинских источниках этот народ известен
как «чанеби» (  ), то есть «чаны». На стра-
ницах представленной статьи предпочтение отда-
ется именно последнему варианту как наиболее
аутентичному, поскольку интересующая нас общ-
ность говорила на языке картвельской семьи. Изве-
стно, что в греческом языке буквосочетание τζ мог-
ло обозначать звук, который грузины передавали
символом  [2, с. 71; 3, с. 121]. Диграф τζ вообще
использовался для передачи глухих аффрикат, в том
числе альвеоло-палатальных, при фиксации иноя-
зычной лексики в византийской литературе [9,
с. 300–303].

2 О симмахах и энспондах см. также [4, с. 27–
32; 26, S. 17–19].

3 Следует отметить, что аристократические се-
мейства Закавказья регулярно отправляли заложни-
ков ко дворам чужеземных правителей [32, p. 164–165].

4 Э. Интальята предположил о возможности
прохождения торговых маршрутов через Чанику
уже в VI веке. Однако надежные свидетельства, под-
тверждающие их существование, относятся к зна-
чительно более поздним эпохам [16, p. 133].

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Адонц, Н. Армения в эпоху Юстиниана. По-
литическое состояние на основе нахарарского
строя / Н. Адонц. – 2-е изд. – Ереван : Изд-во Ере-
ван. ун-та, 1971. – 540 с.

2. Жордания, Э. Этнический состав населения
и некоторые вопросы топонимики Понта в XIII–
XV вв. Ч. II : Чаны / Э. Жордания // Byzantinoslavica. –
1999. – Vol. 40. – С. 71–86.

3. Жордания, Э. Г. Византийский Понт и Гру-
зия : Вопросы исторической географии и этното-
понимики юго-восточного Причерноморья в XIII–
XV веках / Э. Г. Жордания. – СПб. : Алетейя, 2019. –
274 с.

4. Иванов, С. А. Понятия «союза» и «под-
чинения» у Прокопия Кесарийского / С. А. Ива-
нов // Этносоциальная и политическая структу-
ра раннефеодальных славянских государств и на-
родностей / отв. ред. Г. Г. Литаврин. – М. : Наука,
1987. – С. 27–32.

5. Карпов, С. П. История Трапезундской им-
перии / С. П. Карпов. – СПб. : Алетейя, 2007. – 618 с.

6. Меликишвили, Г. А. К истории древней
Грузии / Г. А. Меликишвили. – Тбилиси : Изд-во
АН Грузинской ССР, 1959. – 507 с.

7. Мехамадиев, Е. А. Военная организация
поздней Римской империи в 253–353 гг. : От реформ
императора Галлиена до периода Тетрархии (253–
305) / Е. А. Мехамадиев. – СПб. : Петербургское
Востоковедение, 2019. – 408 с.

8. Серов, В. В. Финансовая политика Юсти-
ниана Великого / В. В. Серов. – Новосибирск :
Наука, 2011. – 373 с.

9. Тохтасьев, С. Р. Язык трактата Константина
Багрянородного De administrando Imperio и его ино-
язычная лексика / С. Р. Тохтасьев. – СПб. : Наука,
2018. – 679 с.

10. Agathiae Myrinaei Historiarum libri quinque
/ ed. R. Keydell. – Berolini : W. de Gruyter, 1967. –
262 p.

11. Ammianus Marcellinus. History. In 3 vols.
Vol. 2 / with an English transl. by J. C. Rolfe. – London :
W. Heinemann, 1940. – 696 p.

12. Arriani Epistola ad Traianum (Adrianum) in
qua etiam Periplus Ponti Euxini // Geographi graeci
minores. In 2 vols. Vol. 1 / ed. K. M�ller. – Paris : F. Didot,
1882. – P. 370–401.

13. Corpus iuris civilis. In 3 vols. Vol. 3 / rec.
R. Schoell, G. Kroll. – Berolini : Weidmann, 1895. –
832 p.

14. Enloe, C. H. Ethnic Soldiers: State Security in
Divided Societies / C. H. Enloe. – Athens : Univ. of
Georgia Press, 1980. – 276 p.

15. Howard-Johnston, J. Military Infrastructure in
the Roman Provinces: North and South of the Armenian
Taurus in Late Antiquity / J. Howard-Johnston // War
and Warfare in Late Antiquity / ed. by A. Sarantis,
N. Christie. – Leiden ; Boston : Brill, 2013. – P. 853–891.

16. Intagliata, E. E. Rome and the Tzani in Late
Antiquity: A Historical and Archaeological Review /
E. E. Intagliata // Anatolian Studies. – 2018. – Vol. 68. –
P. 131–150.

17. Ioannis Antiocheni fragmenta quae supersunt
omnia / rec. S. Mariev. – Berolini ; Novi Eboraci : W. de
Gruyter, 2008. – 610 p.

18. Ioannis Malalae Chronographia / rec. I. Thurn. –
Berolini ; Novi Eboraci : W. de Gruyter, 2000. – 592 p.

19. Khazanov, A. M. Nomads and the Outside
World / A. M. Khazanov. – Madison : Univ. of
Wisconsin Press, 1994. – 442 p.



346

ПОЛИТИɑЕСКАЯ ИСТОРИЯ ВИЗАНТИЙСКОЙ ИМПЕРИИ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

20. Koehn, C. Justinian und die Armee des fr�hen
Byzanz / C. Koehn. – Berlin ; Boston : W. de Gruyter,
2018. – 318 S.

21. Marcellini v. c. comitis Chronicon ad a. DXVIII
continuatum ad a. DXXXIV cum additamento ad a.
DXLVIII // Chronica minora. Saec. IV, V, VI, VII. In 3 t.
T. 2 / ed. Th. Mommsen. – Berolini : Weidmann, 1894. –
P. 109–161.

22. Notitia dignitatum accedunt notitia urbis
Constantinopolitanae et laterculi provinciarum / ed.
O. Seeck. – Berolini : Weidmann, 1876. – 339 p.

23. Procopius. History of the Wars. In 5 vols.  –
London : W. Heinemann, 1914–1928. – Vol. 1. – 1914. –
600 p ; Vol. 5. – 1928. – 456 p.

24. Procopius. In 3 vols. Vol. 3 / rec. G. Dindorf. –
Bonnae : Ed. Weber, 1838. – 620 p.

25. Sarantis, A. The Justinianic Herules : From
Allied Barbarians to Roman Provincials / A. Sarantis
// Neglected Barbarians / ed. by F. Curta. – Turnhout :
Brepols Publ., 2010. – P. 361–402.

26. Scharf, R. Foederati : Von der völkerrechtlichen
Kategorie zur byzantinischen Truppengattung
/ R. Scharf. – Wien : A. Holzhausen, 2001. – 164 S.

27. Stein, E. Histoire du Bas-Empire. En 2 t. T. 2
/ E. Stein. – Paris : Desclée de Brouwer, 1949. – 937 p.

28. The Oxford Dictionary of Late Antiquity / ed.
by O. Nicholson. – Oxford : Oxford Univ. Press, 2018. –
1744 p.

29. The Prosopography of the Later Roman
Empire. In 3 vols. Vol. 3B / ed. by J. R. Martindale. –
Cambridge : Cambridge Univ. Press, 1992. – P. vi, 761–
1575.

30. Theodoros Anagnostes Kirchengeschichte
/ hrsg. von G. C. Hansen. – Berlin : Akademie Verl.,
1971. – 228 S.

31. Toumanoff, C. Studies in Christian Caucasian
History / C. Toumanoff. – Washington : Georgetown
Univ. Press, 1963. – 604 p.

32. Vacca, A. Non-Muslim Provinces under Early
Islam : Islamic Rule and Iranian Legitimacy in Armenia
and Caucasian Albania / A. Vacca. – Cambridge :
Cambridge Univ. Press, 2017. – 289 p.

33. Woods, D. Varus of Egypt : A Fictitious
Military Martyr / D. Woods // Byzantine and Modern
Greek Studies. – 1996. – Vol. 20. – P. 175–200.

REFERENCES

1. Adontz N. Armeniya v epokhu <ustiniana.
Politicheskoye sostoyaniye na osnove
nakhararskogo stroya [Armenia in the Age of
Justinian]. Erevan, Izd-vo Erevan. un-ta, 1971. 540 p.

2. Jordania E. Etnicheskiy sostav naseleniya i
nekotorye voprosy toponimiki Ponta v XIII–XV vv.
Ch. II : Chany [Ethnic Composition of Population and

Some Issues on Pontus Toponymy in the 13th –
15th Centuries. Pt. 2. Tzani]. Byzantinoslavica, 1999,
vol. 40, pp. 71-86.

3. Jordania E.G. Vizantiyskiy Pont i Gruziya:
Voprosy istoricheskoy geografii i etnotoponimiki
yugo-vostochnogo Prichernomorya v ;III–;V vekakh
[Byzantine Pontos and Georgia. The Issues of the
Historical Geography and Ethnotoponymy of the South-
Eastern Black Sea Region in the 13th – 15th Centuries].
Saint Petersburg, Aletheia Publ., 2019. 274 p.

4. Ivanov S.A. Ponyatiya «soyuza» i
«podchineniya» u Prokopiya Kesariyskogo [The
Concepts of “Union” and “Subordination” by Procopius
of Caesarea]. Litavrin G.G., ed. Etnosotsialnaya i
politicheskaya struktura rannefeodalnykh slavyanskikh
gosudarstv i narodnostey [Ethnosocial and Political
Structure of the Early Feudal Slavic States and
Nationalities]. Moscow, Nauka Publ., 1987, pp. 27-32.

5. Karpov S.P. Istoriya Trapezundskoy imperii
[History of the Trapezuntine Empire]. Saint Petersburg,
Aletheia Publ., 2007. 618 p.

6. Melikishvili G.A. K istorii drevney Gruzii
[Towards the History of Ancient Georgia]. Tbilisi,
Izd-vo AN Gruzinskoy SSR, 1959. 507 p.

7. Mekhamadiev E.A. Voennaya organizatsiya
pozdney Rimskoy imperii v 2��–��� gg.: Ot reform
imperatora Galliena do perioda Tetrarhii �2��–�0��
[Military Organization of the Late Roman Empire in
253–353. From the Reforms of Emperor Gallienus to
the Period of the Tetrarchy (253–305)]. Saint
Petersburg, Peterburgskoe Vostokovedenie Publ., 2019.
408 p.

8. Serov V.V. )inansovaya politika <ustiniana
Velikogo [Financial Policy of Justinian the Great].
Novosibirsk, Nauka Publ., 2011. 373 p.

9. Tokhtasev S.R. <azyk traktata Konstantina
Bagryanorodnogo De administrando Imperio i ego
inoyazychnaya leksika [Language of the Treatise of
De administrando Imperio by Constantine
Porphyrogenitus and its Foreign Vocabulary]. Saint
Petersburg, Nauka Publ., 2018. 679 p.

10. Keydell R., ed. Agathiae Myrinaei
Historiarum libri quinque. Berolini, W. de Gruyter,
1967. 262 p.

11. Rolfe J.C., ed. Ammianus Marcellinus.
History. In � vols. Vol. 2. London, W. Heinemann, 1940.
696 p.

12. M�ller K., ed. Arriani Epistola ad Traianum
(Adrianum) in qua etiam Periplus Ponti Euxini.
Geographi graeci minores. In 2 vols. Vol. 1. Paris,
F. Didot, 1882, pp. 370-401.

13. Schoell R., Kroll G., eds. Corpus iuris civilis.
In � vols. Vol. �. Berolini, Weidmann, 1895. 832 p.

14. Enloe C.H. Ethnic Soldiers: State Security in
Divided Societies. Athens, Univ. of Georgia Press,
1980. 276 p.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 347

А.Ⱦ. ɇаɡаров. Набор в войска как средство умиротворения византийских окраин

15. Howard-Johnston J. Military Infrastructure in
the Roman Provinces: North and South of the
Armenian Taurus in Late Antiquity. Sarantis A.,
Christie N., eds. War and Warfare in Late Antiquity.
Leiden; Boston, Brill, 2013, pp. 853-891.

16. Intagliata E.E. Rome and the Tzani in Late
Antiquity: A Historical and Archaeological Review.
Anatolian Studies, 2018, vol. 68, pp. 131-150.

17. Mariev S., ed. Ioannis Antiocheni fragmenta
quae supersunt omnia. Berolini; Novi Eboraci, W. de
Gruyter, 2008. 610 p.

18. Thurn I., ed. Ioannis Malalae Chronographia.
Berolini; Novi Eboraci, W. de Gruyter, 2000. 592 p.

19. Khazanov A.M. Nomads and the Outside
World. Madison, Univ. of Wisconsin Press, 1994.
442 p.

20. Koehn C. Justinian und die Armee des fr�hen
Byzanz. Berlin; Boston, W. de Gruyter, 2018. 318 S.

21. Mommsen Th., ed. Marcellini v. c. comitis
Chronicon ad a. DXVIII continuatum ad a. DXXXIV
cum additamento ad a. DXLVIII. Mommsen Th., ed.
Chronica minora. Saec. IV, V, VI, VII. In � t. T. 2.
Berolini, Weidmann, 1894, pp. 109-161.

22. Seeck O., ed. Notitia Dignitatum accedunt
Notitia urbis Constantinopolitanae et laterculi
provinciarum. Berolini, Weidmann, 1876. 339 p.

23. Procopius. History of the Wars. In � Vols.
London, W. Heinemann, 1914–1328, Vol. 1., 1914. 600 p.;
Vol. 5., 1928. 456 p.

24. Dindorf G., ed. Procopius. In � vols. Vol. �.
Bonnae, Ed. Weber, 1838. 620 p.

25. Sarantis A. The Justinianic Herules. From
Allied Barbarians to Roman Provincials. Curta F., ed.
Neglected Barbarians. Turnhout, Brepols Publ., 2010,
pp. 361-402.

26. Scharf R. )oederati. Von der v|lkerrechtlichen
Kategorie zur byzantinischen Truppengattung. Wien,
A. Holzhausen, 2001. 164 S.

27. Stein E. Histoire du Bas-Empire. En 2 t. T. 2.
Paris, Desclée de Brouwer, 1949. 937 p.

28. Nicholson O., ed. The Oxford Dictionary of
Late Antiquity. Oxford, Oxford Univ. Press, 2018. 1744 p.

29. Martindale J.R., ed. The Prosopography of the
Later Roman Empire. In � vols. Vol. �B. Cambridge,
Cambridge Univ. Press, 1992, pp. vi, 761-1575.

30. Hansen G.C., ed. Theodoros Anagnostes
Kirchengeschichte. Berlin, Akademie Verl., 1971.
228 S.

31. Toumanoff C. Studies in Christian Caucasian
History. Washington, Georgetown Univ. Press, 1963.
604 p.

32. Vacca A. Non-Muslim Provinces under Early
Islam. Islamic Rule and Iranian Legitimacy in
Armenia and Caucasian Albania. Cambridge,
Cambridge Univ. Press, 2017. 289 p.

33. Woods D. Varus of Egypt. A Fictitious Military
Martyr. Byzantine and Modern Greek Studies, 1996,
vol. 20, pp. 175-200.

Information About the Author

Andrey '. 1a]aroY, Engineer Researcher, Ural Federal University, Prosp. Lenina, 51, 620000
Yekaterinburg, Russian Federation, andrey.nazarov451@gmail.com, https://orcid.org/0000-0001-8519-9191

Информация об авторе

Андреɣ Ⱦмитриевич Назаров, инженер-исследователь, Уральский федеральный универси-
тет, просп. Ленина, 51, 620000 г. Екатеринбург, Российская Федерация, andrey.nazarov451@gmail.com,
https://orcid.org/0000-0001-8519-9191




З

ык
ов

а А
.В

., 
20

22

348 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ПОЛИТИɑЕСКАЯ ИСТОРИЯ ВИЗАНТИЙСКОЙ ИМПЕРИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.22

UDC 94“1341/1357”:271.2-726.1 Submitted: 15.06.2022
LBC 63.3(0)4-93 Accepted: 28.112022

THE PATRIARCHATE OF CO1STA1TI1OPLE A1' THE CIVIL WARS
I1 %<=A1TI8M I1 THE MI''LE OF THE ��th CE1T8R<

�STATI1G THE PRO%LEM� �

Anastasiya V. =ykoYa
Volgograd State University, Volgograd, Russian Federation

Abstract. Introduction. This work aims to highlight features of the relationship between Church and State in
Byzantium in the period from 1341 to 1357, i.e. during the civil wars, through the systematization and typology of
source material. Various types of sources are involved in the study. Its relevance is determined by the insufficient
coverage of this aspect in domestic and foreign historiography. Methods and materials. The work uses a systematic
approach, as well as a deep analysis of written sources. Analysis. Based on the analysis of written sources, we find
out the degree of involvement of the patriarchs of Constantinople in the civil wars in the middle of the 14th century,
which is defined as 1) the direct participation of the patriarchs in the civil wars; 2) the use of patriarchs for their own
purposes by participants of these conflicts; and 3) the covert participation of patriarchs in the conflicts. Results.
It turns out that the role that the church played in the political events of this period was quite high.

Key words: John XIV Kalekas, Isidore Buchiras, Kallistos I, Philotheos Kokkinos, John V Palaiologos, John
VI Kantakouzenos.

Citation. Zykova A.V. The Patriarchate of Constantinople and the Civil Wars in Byzantium in the Middle of
the 14th Century (Stating the Problem). Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya.
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area
Studies. International Relations], 2022, vol. 27, no. 6, pp. 348-356. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2022.6.22

УДК 94“1341/1357”:271.2-726.1 Дата поступления статьи: 15.06.2022
ББК 63.3(0)4-93 Дата принятия статьи: 28.11.2022

КОНСТАНТИНОПОЛЬСКИЙ ПАТРИАРɏАТ И ȽРАɀȾАНСКИЕ ВОЙНɕ
В ВИЗАНТИИ В СЕРЕȾИНЕ ;IV в.
�К ПОСТАНОВКЕ ПРОȻЛЕМɕ� �

Анастасия Валерьевна Зыкова
Волгоградский государственный университет, г. Волгоград, Российская Федерация

Аннотация. Данная работа имеет своей целью выделить особенности отношений церкви и государства
в Византии в период с 1341 по 1357 г., то есть во время гражданских войн, посредством систематизации и
типологизации источникового материала. К исследованию привлекаются различные виды источников. Его
актуальность определяется недостаточной освещенностью этого аспекта в отечественной и зарубежной
историографии. На основе анализа письменных источников показана степень вовлеченности константино-
польских патриархов в гражданские войны в середине XIV в., определяющаяся как 1) непосредственное
участие патриархов в гражданских войнах; 2) использование патриархов в своих целях участниками внутрен-
них конфликтов; 3) скрытое участие патриархов в междоусобицах. Выясняется, что роль церкви в политичес-
ких событиях этого периода была достаточно высокой.

Ключевые слова: Иоанн XIV Калека, Исидор I Вухир, Каллист I, Филофей Коккин, Иоанн V Палеолог,
Иоанн VI Кантакузин.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 349

А.В. Ɂыкова. Константинопольский патриархат и гражданские войны в Византии в середине XIV в.

Цитирование. Зыкова А. В. Константинопольский патриархат и гражданские войны в Византии в
середине XIV в. (к постановке проблемы) // Вестник Волгоградского государственного университета. Се-
рия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. – 2022. – Т. 27, № 6. – С. 348–356. – DOI:
https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.22

Введение. В середине XIV в. полити-
ческая ситуация в Византии была неста-
бильной в связи с перманентными внутрен-
ними конфликтами, кульминацией которых
стали две гражданские войны – 1341–1347 гг.
и 1352–1357 гг. В эти конфликты были вов-
лечены практически все слои общества.
Противоборствующие стороны стремились
заручиться поддержкой сильных союзников,
в том числе и константинопольских патри-
архов, поддержка которых могла упрочить
положение тех, кто находился у власти или
же стремился ее получить. Впрочем, в рам-
ках данной работы мы не претендуем на
решение проблемы, связанной с определе-
нием специфики отношений церкви и госу-
дарства в период гражданских войн и меж-
военный период (1341–1357). Мы лишь по-
пробуем обозначить особенности этих вза-
имоотношений посредством их системати-
зации и типологизации. Отметим также, что
наша работа будет сосредоточена в основ-
ном на исследовании деятельности несколь-
ких патриархов, которая укладывается в обо-
значенные выше хронологические рамки,
поскольку она наиболее полно отражена в
доступном источниковом материале. В ка-
честве предположения можно ожидать, что
позиция высших византийских иерархов в
изучаемый период была миротворческой,
направленной на предотвращение или пре-
кращение внутренних конфликтов и тем бо-
лее войн. Вопрос в том, насколько это под-
тверждается данными источников.

ɏарактеристика источников. Основ-
ными источниками для настоящего исследо-
вания являются нарративные сочинения ис-
ториков гражданских войн (Никифора Григо-
ры [23; 24] (русский перевод: [7; 8]) и Иоан-
на Кантакузина [16; 17] (немецкий перевод:
[19]), политико-религиозные сочинения
(текст содержится в [13]), агиографические
источники (в основном представлены сочи-
нениями патриарха Филофея Коккина [30;
31]), риторические источники [18; 27], акто-
вый материал [20].

ɏарактеристика историоɝрафии.
Внутриполитическим событиям византийской
истории середины XIV в. посвящено доста-
точно большое количество как общих, так и
специальных работ (отметим некоторых ис-
следователей: [1; 4; 9; 10; 11; 12; 21; 22; 25; 26;
29] и ряд других). Однако проблеме вовлечен-
ности высших церковных иерархов во внутрен-
ние конфликты в Византии в середине XIV в.
уделялось не столь значительное внимание.
Специальных работ по данной проблеме прак-
тически нет. В историографии на данный мо-
мент существуют лишь отдельные небольшие
исследования, посвященные деятельности
того или иного патриарха в рассматриваемый
нами период (к примеру, [13; 14; 15; 28]). Ком-
плексное исследование по-прежнему отсут-
ствует. Стоит отметить, что в начале XX в.
была издана работа русского исследователя
А.П. Лебедева [3], в которой предпринята
попытка охарактеризовать специфику отноше-
ний между государством и церковью в пери-
од гражданских войн; впрочем, она значитель-
но устарела. К тому же явным недостатком
указанного труда является, на наш взгляд,
отсутствие критической оценки, работа носит
скорее описательный характер. Существую-
щий на данный момент массив научной лите-
ратуры не позволяет в полной мере говорить
о высокой степени разработанности данной
проблемы.

Анализ. В результате анализа письмен-
ных источников можно определить степень
вовлеченности константинопольских патри-
архов в гражданские войны в середине
XIV в., представив ее в виде следующей ти-
пологии.

��Неɩосредственное участие ɩатри�
арɯов в ɝраɠданскиɯ воɣнаɯ. К данной ка-
тегории можно отнести только одного патри-
арха – Иоанна ;IV Ʉалеку �1���–1�47�, ко-
торый в годы гражданской войны 1341–1347 гг.
входил в состав константинопольского триум-
вирата. Несмотря на то что своим восхожде-
нием на патриаршую кафедру Калека был обя-
зан непосредственно Иоанну Кантакузину [3,



350

ПОЛИТИɑЕСКАЯ ИСТОРИЯ ВИЗАНТИЙСКОЙ ИМПЕРИИ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

c. 267], после скоропостижной смерти Андро-
ника III Палеолога он способствовал отстра-
нению своего покровителя от государственных
дел. Патриарх, не лишенный политических
амбиций, вступив в союз с Анной Савойской, в
значительной степени повлиял на ее решение
разорвать отношения с Кантакузином. Заме-
тим, что василисса и сама не питала теплых
чувств к великому доместику в период прав-
ления ее мужа-императора [1, c. 287], однако,
вероятно, союз с Калекой (а также с Алексе-
ем Апокавком) подтолкнул ее к более реши-
тельным действиям против Кантакузина. От-
метим, что одного факта вовлеченности пат-
риарха в политические интриги уже достаточ-
но для того, чтобы отнести его к участникам
внутренней междоусобицы.

Основой притязаний Калеки на законное
регентство являлся некий документ, который он
получил из рук Андроника III, вероятно, в 1334 г.,
когда тот готовился к походу [19, S. 414–415,
Anm. 13], и в котором содержалось распоряже-
ние по поводу регентства при его малолетнем
сыне и наследнике престола в случае преждев-
ременной смерти императора [23, p. 579; 16,
p. 17–18]. Сведения об этом мы находим в нар-
ративных сочинениях: Григора отмечает, что это
был реально существовавший документ
(ȕιȕλίον [23, σ. 5794; 9, c. 243], в то время как
Кантакузин облекает его в форму устного по-
веления, впрочем, пытаясь скрыть его истин-
ное содержание [16, р. 17–19; 19, S. 414–415,
Anm. 13] 2. Тем не менее, посредством этого
упоминания, зафиксированного в источниках,
Калека пытался легитимизировать свои претен-
зии на регентство 3 и «взять в свои руки госу-
дарственные дела и помочь сохранить царство
для молодого императора» (;νșάπτεσșαι τ}ν
πραγμάτων κα` τgν ȕασιλείαν συνδιασώζειν τ�
νȑd ȕασιλεa [16, p. 1821-23]). Однако только ко-
ронация Иоанна V Палеолога 19 ноября 1341 г.4
сделала положение патриарха более определен-
ным, после чего он мог официально воздейство-
вать на императора и императрицу.

В коронационной речи Иоанна Калеки,
составленной им по случаю венчания на цар-
ство малолетнего Иоанна, патриарх попытал-
ся аргументировать свою пропалеологовскую
позицию, назвав Палеологов, по сути, законной
династией [18], тем самым умело скрыв свои
политические амбиции за ширмой риторики.

Являясь непосредственным участником
триумвирата, патриарх последовательно про-
водил политику борьбы с Кантакузином и его
сторонниками. Он отлучил Кантакузина от цер-
кви после того, как тот объявил себя импера-
тором в Дидимотихоне, а также пригрозил от-
лучением тем, кто поддержит последнего и
выступит на его стороне (дословно:� 1Yλην
τοίνυν εâρόντες, mν πάλαι ποșοàντες QτȪγχανον,
φακȑλλους γραμμάτων διȑπεμπον οX Βυζάντιοι
πρόεδροι κατ9 π:σαν Qπαρχίαν κα` πόλιν,
;νάșεμα κα` ;φορισμοßς περιȑχοντα πάντων,
Üσοι φίλοι șȑλουσιν ε^ναι τοà Ȁαντακουζηνοà
[23, р. 6141-5]). Вмешательство Калеки в го-
сударственные дела выражалось также и в
том, что он активно вторгался в сферы дея-
тельности, выходящие за рамки его полно-
мочий. К.-П. Мачке, к примеру, определяет
его не только как главу православной церкви,
но и как руководителя государства [22,
S. 162]. Так, например, патриарх «рассылал за-
печатанные царской печатью письма, лишаю-
щие Кантакузина управления делами империи
и повеливающие... оставшемуся при нем вой-
ску – срочно возвратиться в Византий» (дос-
ловно: κα` ȕασιλικ}ς ȑνσεσημασμȑνας Qπιστολ9ς
διȑπεμπε, τÙν μPν ȀαντακουζηνÙν τhς Qπιτροπhς
τ}ν ȕασιλικ}ν καșαιροȪσας πραγμάτων... τÙν
δ’ αáτ� προσανȑχοντα στρατÙν τgν ταχίστην
Qπανακάȥαι πρÙς τÙ Βυζάντιον [23, р. 60721-23–
6081-2]). К тому же он назначил себя «вместо
императора автократором» (κα` πρ}τα μPν
QαυτÙν ;ντ` ȕασιλȑως κεχαιροτόνηκεν
αáτοκράτορα [23, р. 60521-22]), не имея при этом
никаких оснований именовать себя таким об-
разом. Впрочем, все эти действия относят-
ся к первому этапу гражданской войны, и в
дальнейшем фигура Калеки практически про-
падает из поля зрения источников, в связи с
чем ряд исследователей приходит к выводам,
что патриарх не играл одну из ключевых ро-
лей в начале конфликта [9, с. 242–243; 29,
S. 108; 10, с. 121, 125]. Впрочем, отметим,
что роль Калеки в политических интригах,
вынудивших Кантакузина к открытым дей-
ствиям и развязыванию гражданской войны,
весьма значительна.

Незадолго до захвата Константинополя
Кантакузином Калека попытался урегулиро-
вать конфликт между противоборствующими
сторонами мирным способом, предложив им-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 351

А.В. Ɂыкова. Константинопольский патриархат и гражданские войны в Византии в середине XIV в.

ператрице Анне вступить с ним в переговоры
[23, р. 767–768], поскольку предчувствовал
скорое поражение в войне и пытался по воз-
можности сохранить за собой патриаршество.
Однако его попытки не увенчались успехом.
Василисса, не желая идти на компромисс со
своим главным противником, решила после
этого отстранить Калеку сначала от регент-
ства, а затем и снять его с патриаршей ка-
федры [23, р. 166] 5, что было в итоге реали-
зовано 2 февраля 1347 г. Таким образом, низ-
ложение Калеки было вызвано исключитель-
но политическими мотивами.

�� Исɩользование � ɩатриарɯов в сво�
иɯ целяɯ участниками конфликта. К этой
категории следует отнести только двух пат-
риархов – Исидора I Вухира (1347–1349) и
Филофея Коккина (1353–1354, первое патри-
аршество), которые были избраны на экуме-
нический трон исключительно с целью обес-
печить поддержку императору Иоанну VI
Кантакузину в планомерном захвате власти и
учреждении новой императорской династии.

Избрание Исидора на патриарший пре-
стол 7 происходило при весьма тяжелых об-
стоятельствах (он был осужден и низложен
патриархом Калекой и синодом в ноябре 1344 г.
[20, р. 195, № 2250; 28, р. 31–39]), однако его
кандидатура в итоге устроила большинство
членов синода («συμφωνήσαντες δP οX πλείους»
[17, р. 261]) и, в частности, императора Иоан-
на Кантакузина 8. Для последнего было важ-
но, чтобы во главе церкви стоял тот, кто был
бы лоялен к его политике и способствовал ее
идеологическому обоснованию. Таким, по всей
видимости, и стал Исидор, который 21 мая
1347 г. повторно короновал Иоанна Кантакузи-
на императором, закрепив, таким образом, за
ним его преимущественное положение на пре-
столе (Григора напрямую указывает, что Кан-
такузин использовал Исидора для вторичного
венчания на царство (дословно: τ9 δȑ Qστιν, Ûπως
τε Rκάτερος Rκατȑρd χορηγ� κα` ταμίC τοà
;ȟιώματος Qχρήσατο« ȀαντακουζηνÙς δ/ /�σιδώ-
ρd τhς ȕασιλείας τÙ δεȪτερον [23, р. 78711-13]).
Косвенным указанием на то, что кандидатура
Исидора была удобна Кантакузину, являются об-
винения со стороны некоторых епископов в неза-
конном (с помощью светской власти) возведении
этого патриарха на экуменический трон [20,
р. 227–228, № 2281; 28, S. 74, 85; 14, σ. 54–55].

Филофей Коккин был избран патриархом
в 1353 г. при схожих обстоятельствах. Его -
восшествие на патриарший престол состоя-
лось также под влиянием императора
Иоанна VI Кантакузина [13].

В 1352 г. в империи началась очередная
гражданская война, выраженная в борьбе за
византийский престол между Палеологом и
Кантакузинами. Последние уже открыто вы-
ступили против легитимной власти, которую
олицетворяла правящая династия. Намерева-
ясь окончательно отстранить молодого
Иоанна V от престола, Кантакузин решил про-
вести церемонию коронации своего старшего
сына Матфея. Именно для реализации этого
плана на патриаршую кафедру был поставлен
Филофей Коккин, основная задача которого
как главы церкви, по нашему мнению, заклю-
чалась в венчании сына Кантакузина Матфея
на царство, что, таким образом, обеспечило
переход императорской власти в руки Канта-
кузинов [24, р. 204; 3, с. 277].

Как Исидор, так и Филофей Коккин были
полностью обязаны своим возвышением Кан-
такузину. Не последнюю роль в избрании этих
патриархов сыграла их приверженность учению
Григория Паламы, которое поддерживал 9 Кан-
такузин [6]. Очевидно, что лояльность этих пат-
риархов к политике последнего 10 и его стрем-
лению к узурпации власти была связана с воз-
вышением исихазма в период его правления.
При помощи патриархов-исихастов Кантакузин
стремился идеологически обосновать свое по-
ложение на престоле, взамен помогая им утвер-
дить свое учение как ортодоксальное и распро-
странить его на всю византийскую церковь 11.
Таким образом, константинопольский патриар-
хат в лице Исидора и Коккина являлся инстру-
ментом для презентации власти Кантакузина.

�� Скрытое участие ɩатриарɯов в
ɝраɠданскиɯ воɣнаɯ. Сюда следует отнес-
ти патриархов 12, которых выдвигавшие их
императоры планировали изначально исполь-
зовать исключительно в своих интересах, од-
нако те, исходя, вероятно, из своих личных
симпатий, убеждений или руководствуясь це-
лью извлечения собственной выгоды, прини-
мали сторону их противников, становясь, та-
ким образом, участниками конфликта. В рас-
сматриваемый нами период к данной катего-
рии можно отнести только одного патриарха,



352

ПОЛИТИɑЕСКАЯ ИСТОРИЯ ВИЗАНТИЙСКОЙ ИМПЕРИИ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

являвшегося также сторонником учения Гри-
гория Паламы, Каллиста I (1350–1353, 1355–
1363), который до 1353 г. не представлял со-
бой сколько-нибудь заметную фигуру на по-
литической арене 13. Он был возведен на пат-
риаршую кафедру при содействии императо-
ра Кантакузина (дословно: εYς πατριάρχην
προȕάλλεται [23, р. 87315]; τÙν Ȁάλλιστον
� ȕασιλεßς τοaς πατριαρχικοaς șρόνοις QφιστF
[17, р. 1062-3]; а также [20, р. 254, № 2311]),
однако впоследствии разошелся с ним в по-
литических вопросах. Началом конфронтации
между патриархом и императором послужи-
ло требование последнего сначала исключить
имя Иоанна V из литургических поминовений,
а затем короновать его сына Матфея [24,
р. 187–188]. Каллист, посчитав эти действия
неправомерными, выступил против Кантаку-
зина, в результате чего был подвернут опале
и смещен [24, р. 201; 17, р. 269–275]. Несмот-
ря на то, что «Апология», составленная после
возвращения Иоанна Палеолога в Константи-
нополь в 1354 г., направлена на обоснование
причин низложения Каллиста исключительно
с догматических позиций, тем не менее за бо-
гословской риторикой скрываются политичес-
кие мотивы свержения последнего с патриар-
шей кафедры (об этом подробнее: [13]).

С точки зрения Каллиста, легитимная
власть в империи принадлежала Палеологам,
и, выступив против своего покровителя, он,
таким образом, обвинил Кантакузина в узур-
пации. Ко всему прочему, Григора отмечает,
что патриарх, удалившись в монастырь, выс-
тупил с критикой политики императора: он
обвинил его в измене, в пренебрежении инте-
ресами империи в пользу своих собственных,
в разграблении имущества и сотрудничестве
с турками [24, р. 196–198]. К тому же, при-
держиваясь концепции «симфонии властей», он
обвинил Кантакузина в ее несоблюдении, что,
по его мнению, и привело к бедственному по-
ложению ромеев [24, р. 198–199].

Поддержав в 1353 г. Иоанна V Палеоло-
га в его праве занять константинопольский пре-
стол, а затем, бежав к нему на о. Тенедос и
выступив с критикой правления Кантакузина,
Каллист стал непосредственным участником
гражданской войны 1352–1357 гг. В действи-
тельности же Каллист, на наш взгляд, являлся
единственным патриархом, поддержавшим

императора, исходя из своих личных симпатий
и убеждений, а не руководствуясь извлечени-
ем как политических, так и церковных выгод 14.

Результат. Обозначив особенности вза-
имоотношений между церковью и государ-
ством, отметим, что патриархи являлись важ-
ными фигурами в политическом противостоя-
нии в Византии в середине XIV века. Они рас-
сматривались лидерами противоборствующих
сторон как необходимый союзник, способный
обеспечить лояльность населения, а также под-
держку и продвижение той или иной полити-
ческой идеологии. Патриархи, в свою очередь,
также стремились, особенно в период полити-
ческой напряженности, извлечь собственные
выгоды из своего положения, в связи с чем ста-
новится очевидна взаимозависимость государ-
ственных и церковных интересов. Впрочем,
среди мотивов, которые побуждали владык
принять ту или иную сторону, могло иметь ме-
сто их личное отношение к политическим ли-
дерам, что особенно характерно для граждан-
ской войны 50-х гг. XIV века.

ПРИМЕЧАНИЯ

1 Настоящая статья была представлена в виде
доклада на XXIII-й Всероссийской научной сес-
сии византинистов «Византийский «круг земель».
Orbis terrarum Byzantinus...» (24–30 октября 2022 г.,
г. Судак) [2].

2 Существование данного документа ставится
под сомнение, однако, включая его в свое повество-
вание, Никифор Григора хотел показать, что к обна-
родованию этого письма патриарха подталкивал
Алексей Апокавк, который посредством сотрудни-
чества с Калекой также хотел, вероятно, узаконить
свое положение в триумвирате.

3 Отметим лишь то, что Кантакузин, исходя из
сообщений источников, был вынужден уступить воле
покойного императора, договорившись поначалу на
совместное регентство с патриархом [23, р. 590–595].

4 Источники сообщают, что день коронации
был выбран неудачно. Такая спешка в действиях кон-
стантинопольского триумвирата и, прежде всего,
патриарха Калеки вызвана, на наш взгляд, желанием
скорее закрепить свое положение при императоре.

5 Василисса, надеясь укрепить свое положе-
ние, попыталась в последний момент привлечь на
свою сторону исихастов [23, р. 767–768].

6 В данном случае было употреблено именно
это слово для характеристики второй категории, по-
скольку Никифор Григора в описании избрания пат-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 353

А.В. Ɂыкова. Константинопольский патриархат и гражданские войны в Византии в середине XIV в.

риарха Исидора I на патриаршую кафедру употребил
глагол «использовать» (Qχρήσατο) [23, р. 78712] для пред-
ставления всей деятельности Исидора в целом. В исто-
риографии патриархи, которые относятся нами к этой
категории, также преимущественно представлены «как
орудия в руках императора» [3, с. 272; 28, S. 93–94].

7 Кандидатуры Исидора не было в числе пер-
вых: изначально Иоанн VI Кантакузин обращался с
просьбой занять патриаршую кафедру к Григорию
Паламе [30, σ. 391], а затем к монаху Савве Ватопед-
скому [31]. Однако оба они отказались.

8 Исидор был возведен в патриарший сан
17 мая 1347 г. [20, р. 221, № 2273; 30, σ. 39215-21].

9 В этом можно увидеть продолжение поли-
тики Андроника III Палеолога, поскольку первый
раз учение Григория Паламы было признано пра-
вославным незадолго до смерти василевса.

10 В своих сочинениях и Исидор, и Филофей
Коккин представляют Кантакузина, к примеру, как
«гуманного и мудрого василевса» (τοà φιλανș-
ρώπου κα` σοφοà ȕασιλȑως) [30, σ. 390], «сильней-
шего и святейшего» (τ� δP κρατίστd κα` <γίd μου
αáτοκράτορα τ� Ȁαντακουζην�) [27, р. 29133-34], того,
кто «украшает царство ромеев» (� νυν` τgν ȕασιλεί-
αν �0§ωμαίων κοσμ}ν) [27, р. 29016-17] и кого «Бог
сделал« императором христиан» (κα` ȕασιλȑα
χριστιαν}ν ;ναδείκνυσι παραδόȟως) [27, р. 2926-7].
Они обосновывают нахождение Кантакузина на
престоле, представляя его как защитника истинно-
го православия.

11 Отметим лишь то, что союз Кантакузина и иси-
хастов был выгоден и тем, и другим. Кантакузин ис-
пользовал их для реализации своих политических ам-
биций, исихасты же – для утверждения своего учения
как православного посредством назначения своих сто-
ронников на патриаршую кафедру. Однако говорить
о том, что эти отношения были равноправными, не
представляется возможным, поскольку Кантакузин,
как более влиятельная и сильная фигура в империи в
тот период времени, воспользовался смутой внутри
церкви для своей собственной выгоды. И Исидор, и
Филофей Коккин, наоборот, являлись достаточно сла-
быми церковными деятелями [15, S. 73–76].

12 Отметим, что к этой форме также следует
отнести и двух патриархов, находившихся на патри-
аршем престоле в период гражданской войны 1321–
1328 гг., – Герасима и Исайю [5].

13 Как церковный деятель он сделал многое для
утверждения и укрепления исихазма [6, с. 130–142;
20, р. 264–268, № 2324].

14 Другой точки зрения придерживался француз-
ский исследователь А. Файе, который считал, что Кал-
лист последовал за Иоанном V в надежде в последую-
щем извлечь из своей верности определенные выго-
ды [13, р. 105]. Возразим, что, опираясь на источники,
мы не можем понять истинных намерений Каллиста.

Тем не менее тот факт, что после того как он, вернув-
шись на патриаршую кафедру после вхождения Па-
леолога в Константинополь, перестал каким-либо об-
разом пытаться влиять на государственную политику,
в какой-то мере может свидетельствовать в пользу его
искренней поддержки, которую он в годы войны ока-
зывал, по его мнению, легитимному императору.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Диль, ɒ. Византийские портреты / ɒ. Диль ;
пер. М. Безобразовой под ред. и с предисл. П. Бе-
зобразова. – М. : Издание М. и С. Сабашниковых,
1914. – 397 с.

2. Зыкова, А. В. На чьей стороне" Константино-
польский патриархат и гражданские войны в Визан-
тии в первой половине XIV в. / А. В. Зыкова // Визан-
тийский «круг земель». Orbis terrarum Byzantinus : тез.
докл. XXIII Всерос. науч. сессии византинистов РФ
/ отв. ред. С. П. Карпов. – Симферополь : Типография
«Ариал», 2022. – С. 62–64.

3. Лебедев, А. П. Исторические очерки со-
стояния Византийско-Восточной церкви от конца
XI до половины XV веков : (От начала крестовых
походов до падения Константинополя в 1453 г.)
/ А. П. Лебедев. – М. : Печатня А.И. Снегиревой,
1902. – 489 с.

4. Литаврин, Г. Г. Византия в период граждан-
ской войны и движения зилотов (1341–1355)
/ Г. Г. Литаврин // История Византии. Т. 3 / отв. ред.
С. Д. Сказкин. – М. : Наука, 1967. – С. 135–160.

5. Лысиков, П. И. Государство и церковь в Ви-
зантии в период гражданской войны 1321–1328 гг.:
император Андроник II Палеолог и патриархи Ге-
расим I и Исайя / П. И. Лысиков // Вестник Волгог-
радского государственного университета. Серия 4,
История. Регионоведение. Международные отно-
шения. – 2016. – Т. 21, № 5. – С. 137–148. – DOI:
https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2016.5.13

6. Мейендорф И., протопр. Жизнь и труды
свт. Григория Паламы : Введение в изучение / пер.
Г. Н. Начинкина. – СПб. : Византинороссика,
1997. – 479 с.

7. Никифор Григора. История ромеев. Т. II
/ пер. с греч. Р. В. Яшунского. – СПб. : Свое изда-
тельство, 2014. – 493 c.

8. Никифор Григора. История ромеев. Т. III
/ пер. с греч. Р. В. Яшунского. – СПб. : Свое изда-
тельство, 2016. – 486 c.

9. Павловиʄ, Б. Савладарство ȳована V Палео-
лога / Б. Павловиʄ // Зборник радова Византолош-
ког института. – 2018. – T. LV. – С. 233–247.

10. Радиʄ, Р. Црно столеʄе: време ȳована V Па-
леолога (1332–1391) / Р. Радиʄ. – Београд : Завод за
уʇбенике, 2013. – xxix, 559 c.



354

ПОЛИТИɑЕСКАЯ ИСТОРИЯ ВИЗАНТИЙСКОЙ ИМПЕРИИ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

11. Ферjанчиʄ, Б. Савладарство у доба Палео-
лога / Б. Ферjанчиʄ // Зборник радова Византолош-
ког института. – 1986. – Т. XXIV–XXV. – С. 307–384.

12. Флоринский, Т. Д. Андроник Младший и
Кантакузин / Т. Д. Флоринский // Журнал Мини-
стерства народного просвещения. – 1879. – Ч. CCIV. –
С. 87–143, 219–251.

13. Failler, A. La déposition du patriarche Calliste
ler (1353) / A. Failler // Revue des études byzantines. –
1973. – Vol. 31. – P. 5–163.

14. Guilland, R. Moines de l’Athos, patriarches
de Constantinople (Nicolas II, Isawe, Isidore) /
R. Guilland // /�πετηρ`ς Rταιρείας ȕυζαντιν}ν σπουδ-
}ν. – 1963. – ȉ. 32. – Σ. 40–59.

15. Helfer, W. Das Testament des Patriarchen
Isidoros (1347–1349/1350) / W. Helfer // Jahrbuch der
gsterreichischen Byzantinischen Gesellschaft. –
1968. – Vol. XVII. – S. 73–84.

16. Ioannis Cantacuzeni eximperatoris Historiarum
libri IV. Vol. II / Ioannes Cantacuzenus ; ed. L. Schopen. –
Bonna : Impensis Ed. Weberi, 1831. – 615 p.

17. Ioannis Cantacuzeni eximperatoris Historiarum
libri IV. Vol. III / Ioannes Cantacuzenus ; ed. L. Schopen. –
Bonna : Impensis Ed. Weberi, 1832. – 616 p.

18. Joannou, P. Joannes XIV. Kalekas, Patriarch
von Konstantinopel, unedierte Rede zur Krönung
Joannes V / P. Joannou // Orientalia Christiana
Periodica. – 1961. – Vol. XXVII. – P. 38–45.

19. Johannes Kantakuzenos. Geschichte. T. III.
(B. III) / �bers. und erl. von G. Fatouros und T. Krischer. –
Stuttgart : Anton Hiersemann, 2011. – vii, 485 S.

20. Les regestes des actes du patriarcat de
Constantinople. Vol. 1, Fasc. V / par J. Darrouzqs. –
Paris : Institut Franoais d’etudes Byzantines, 1977. –
601 p.

21. Macrides, R. Emperor and church in the last
centuries of Byzantium / R. Macrides // Studies in
Church History. – 2018. – T. 54. – P. 123–143.

22. Matschke, K.-P. Fortschritt und Reaktion in
Byzanz in 14. Jahrhundert. Konstantinopel in der
B�rgerkriegsperiode von 1341 bis 1354 / K.-P. Matschke. –
Berlin : Akademie-Verlag, 1971. – 264 S. – (Berliner
Byzantinische Arbeiten; Bd. 42).

23. Nicephori Gregorae Byzantina historia. Vol. II
/ Nicephorus Gregoras ; ed. L. Schopen. – Bonna :
Weber, 1830. – P. 569–1385.

24. Nicephori Gregorae Byzantina historia. Vol. III
/ Nicephorus Gregoras ; ed. L. Schopen. – Bonna :
Weber, 1855. – viii, 587 p.

25. Nicol, D. The reluctant Emperor : John
Cantacuzene, Emperor and monk, c. 1295–1383 /
D. Nicol. – Cambridge : Cambridge University Press,
1996. – xiv, 204 р.

26. Parisot, V. Cantacuzqne, homme d’état et
historien / V. Parisot. – Paris : Joubert, Libraire, 1845. –
336 p.

27. Patriarchae Isidori testamentum // Acta et
diplomata Graeca medii aevi sacra et profana. Vol. 1 /
ed. F. Miklosich, I. M�ller. – Vindobona : Carolus
Gerold, 1860. – P. 287–294.

28. Rigo, A. 1347. Isidoro patriarca di Costantinopoli
e il breve sogno dell’inizio di una nuova epoca / A. Rigo. –
Wien : VgAW, 2020. – 212 S.

29. Weiss, G. Joannes Kantakuzenos – Aristokrat,
Staatsmann, Kaiser und Mönch – in der
Gesellschaftsentwicklung von Byzanz im 14. Jahrhundert
/ G. Weiss. – Wiesbaden : Otto Harrassowitz, 1969. – xii,
174 S.

30. Βίος <γίου /�σιδώρου, πατριάρχου Ȁ/Π //
ĭιλοșȑου Ȁωνσταντινουπόλεως τοà Ȁοκκίνου
<γιολογικ9 Uργα. Αǯ. Ĭεσσαλονικεaς =γιοι / Qκδ.
Δ. ī. ȉσάμη. – Ĭεσσαλονίκη : Ȁȑντρον Βυζαντιν}ν
Qρευν}ν, 1985. – Σ. 327–423.

31. Βίος <γίου Σάȕα τοà νȑου // ĭιλοșȑου
Ȁωνσταντινουπόλεως τοà Ȁοκκίνου <γιολογικ9
Uργα. Αǯ. Ĭεσσαλονικεaς =γιοι / Qκδ. Δ. ī. ȉσάμη. –
Ĭεσσαλονίκη : Ȁȑντρον ȕυζαντιν}ν Qρευν}ν, 1985. –
Σ. 159–325.

REFERENCES

1. Diehl Ch. Vizantiyskie portrety [Byzantine
Portraits]. Moscow, Izdanie M. and S. Sabashnikovykh,
1914. 397 p.

2. Zykova A.V. Na chey storone"
Konstantinopolskiy patriarkhat i grazhdanskie voyny
v Vizantii v pervoy polovine XIV v. [On Which Side"
Patriarchate of Constantinople and the Civil Wars in
Byzantium in the First Half of the 14th Century].
Karpov S.P., ed. Vizantiyskiy ©krug zemelª. Orbis
terrarum Byzantinus: tez. dokl. ;;III Vseros. nauch.
sessii vizantinistov R) [Byzantine “Circle of Lands”.
Orbis terrarum Byzantinus. Abstracts of the 23rd All-
Russian Scientific Session of the Byzantine Studies of
the Russian Federation]. Simferopol, Tipografiya
«Arial», 2022, pp. 62-64.

3. Lebedev A.P. Istoricheskie ocherki
sostoyaniya Vizantiysko-Vostochnoy tserkvi ot kontsa
;I do poloviny ;V vekov: �Ot nachala krestovych
pochodov do padeniya Konstantinopolya v 14�� g.�
[Historical Sketches of the State of the Byzantine-
Eastern Church from the End of the 11th to the Half of
the 15th Centuries. From the Beginning of the Crusades
to the Fall of Constantinople in 1453]. Moscow,
Pechatnya A.I. Snegirevoy, 1902. 489 p.

4. Litavrin G.G. Vizantiya v period grazhdanskoy
voyny i dvizhenie zilotov (1341–1355) [Byzantium
During the Civil War and the Zealot Movement (1341–
1355)]. Skazkin S.D., ed. Istoriya Vizantii. T. � [History
of Byzantium. Vol. 3]. Moscow, Nauka Publ., 1967,
pp. 135-160.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 355

А.В. Ɂыкова. Константинопольский патриархат и гражданские войны в Византии в середине XIV в.

5. Lysikov P. I. Gosudarstvo i tserkov v Vizantii
v period grazhdanskoy voyny 1321–1328 gg.:
imperator Andronik II Paleolog i patriarchi Gerasim I
i Isayya [State and Church in Byzantium During the
Civil War of 1321-1328: The Emperor Andronikos II
Palaiologos and the Patriarchs Gerasimos I and
Esaias]. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo
universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie.
Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of
Volgograd State University. History. Area Studies.
International Relations], 2016, vol. 21, no. 5, pp. 137-
148. DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2016.5.13

6. Meyendorf I. =hizn i trudy svt. Grigoriya
Palamy: Vvedenie v izuchenie [The Life and Works
of St. Gregory Palamas. Introduction to the Study].
Saint Petersburg, Vizantinorossika Publ., 1997. 479 p.

7. Yashunskiy R.V., ed. Nikifor Grigora. Istoriya
romeev. T. II [Nicephorus Gregoras. The History of
the Romaioi. Vol. II]. Saint Petersburg, Svoe izdatelstvo
Publ., 2013. 493 p.

8. Yashunskiy R.V., ed. Nikifor Grigora. Istoriya
romeev. T. III. [Nicephorus Gregoras. The History of
the Romaioi. Vol. III]. Saint Petersburg, Svoe izdatelstvo
Publ., 2016. 486 p.

9. Pavloviü B. Savladarstvo Jovana V Paleologa
[The Co-Rulership of John V Palaiologos]. =bornik
radova Vizantoloãkog instituta [Collection of Works of
the Byzantological Institute], 2018, vol. 55, pp. 233-247.

10. Radiü R. Crno stoleüe: Vreme Jovana V
Paleologa �1��2–1��1� [The Black Century. The
Time of John V Palaiologos (1332–1391)]. Beograd,
Zavod za udåbenike Publ., 2013. xxix, 559 p.

11. Ferjanqi  B. Savladarstvo u doba Paleologa
[The Co-Rulership at the Age of the Palaiologoi].
=bornik radova Vizantoloãkog instituta [Collection
of Works of the Byzantological Institute], 1986, vol. 24–
25, pp. 307-384.

12. Florinskiy T.D. Andronik Mladshiy i
Kantakuzin [Andronicus the Younger and
Kantakuzenos]. =hurnal Ministerstva narodnogo
prosveshcheniya [Journal of the Ministry of Public
Education], 1879, pt. 204, pp. 87-143, 219-251.

13. Failler A. La déposition du patriarche Calliste
ler (1353). Revue des ptudes byzantines, 1973, vol. 31,
pp. 5-163.

14. Guilland R. Moines de l’Athos, patriarches
de Constantinople (Nicolas II, Isawe, Isidore). EpetƝris
etaireias byzantinǀn spoudǀn [Annual of the Society
of Byzantine Studies], 1963, vol. 32, pp. 40-59.

15. Helfer W. Das Testament des Patriarchen
Isidoros (1347–1349/1350). Jahrbuch der
gsterreichischen Byzantinischen Gesellschaft, 1968,
vol. XVII, S. 73-84.

16. Schopen L., ed. Ioannis Cantacuzeni
eximperatoris Historiarum libri IV. Vol. II. Bonna,
Impensis Ed. Weberi, 1831. 615 p.

17. Schopen L., ed. Ioannis Cantacuzeni
eximperatoris Historiarum libri IV. Vol. III. Bonna,
Impensis Ed. Weberi, 1832. 616 p.

18. Joannou P. Joannes XIV. Kalekas, Patriarch
von Konstantinopel, unedierte Rede zur Krönung
Joannes V. Orientalia Christiana Periodica, 1961,
vol. XXVII, pp. 38-45.

19. Fatouros G., Krischer T., eds. Johannes
Kantakuzenos. Geschichte. T. III. �B. III�. Stuttgart,
Anton Hiersemann, 2011. vii, 485 S.

20. Darrouzqs J., ed. Les regestes des actes du
patriarcat de Constantinople. Vol. 1, )asc. V. Paris,
Institut Franoais d’etudes Byzantines, 1977. 601 p.

21. Macrides R. Emperor and Church in the Last
Centuries of Byzantium. Studies in Church History,
2018, vol. 54, pp. 123-143.

22. Matschke K.-P. )ortschritt und Reaktion in
Byzanz in 14. Jahrhundert. Konstantinopel in
der B�rgerkriegsperiode von 1�41 bis 1��4. Berlin,
Akademie-Verlag, 1971. 264 p. (Berliner Byzantinische
Arbeiten; Bd. 42).

23. Schopen L., ed. Nicephori Gregor 
Byzantina Historia. Vol. II. Bonna, Weber, 1830.
pp. 569-1385.

24. Schopen L., ed. Nicephori Gregor  Byzantina
Historia. Vol. III. Bonna, Weber, 1855. viii, 587 p.

25. Nicol, D. The Reluctant Emperor. John
Cantacuzene, Emperor and Monk, c. 12��–1���.
Cambridge, Cambridge University Press, 1996. xiv, 204 р.

26. Parisot V. Cantacuzqne, homme d’ptat et
historien. Paris, Joubert, Libraire, 1845. 336 p.

27. Patriarchae Isidori testamentum. Miklosich F.,
M�ller I., eds. Acta et diplomata Graeca medii aevi
sacra et profana. Vol. 1. Vindobona, Carolus Gerold,
1860. pp. 287-294.

28. Rigo A. 1�47. Isidoro patriarca di
Costantinopoli e il breve sogno dell’inizio di una
nuova epoca. Wien, VgAW, 2020. 212 S.

29. Weiss G. Joannes Kantakuzenos – Aristokrat,
Staatsmann, Kaiser und M|nch – in der
GesellschaftsentZicklung von Byzanz im 14.
Jahrhundert. Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1969. xii,
174 S.

30. Tsamis D.G., ed. Bios agiou Isid{rou,
patriarchou K/P [The Life of Isidoros, Patriarch of
Constantinople]. Philotheou Kǀnstantinoupoleǀs tou
Kokkinou agiologika erga [The Hagiographical
Studies of Philotheos Kokkinos]. Vol. 1. Thessalonikeis
agioi [The Saints of Thessaloniki]. Thessaloniki,
Kentron byzantinōn ereunōn Publ., 1985, pp. 327-423.

31. Bios agiou Sabas tou neou [The Life of Sabas
the Younger] Philotheou Konstantinoupole{s tou
Kokkinou agiologika erga [The Hagiographical
Studies of Philotheos Kokkinos]. Vol. 1. Thessalonikeis
agioi [The Saints of Thessaloniki]. Thessaloniki,
Kentron byzantinōn ereunōn Publ., 1985, pp. 159-325.



ПОЛИТИɑЕСКАЯ ИСТОРИЯ ВИЗАНТИЙСКОЙ ИМПЕРИИ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Information About the Author

Anastasiya V. =ykoYa, Postgraduate Student, Assistant, Department of History and International
Relations, Volgograd State University, Prosp. Universitetsky, 100, 400062 Volgograd, Russian Federation,
avBzykova@volsu.ru, nastenka96zykova@mail.ru, https://orcid.org/0000-0003-2701-2688

Информация об авторе

Анастасия Валерьевна Зыкова, аспирант, ассистент кафедры истории и международ-
ных отношений, Волгоградский государственный университет, просп. Университетский, 100,
400062 г. Волгоград, Российская Федерация, avBzykova@volsu.ru, nastenka96zykova@mail.ru,
https://orcid.org/0000-0003-2701-2688



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 357


К

ущ
 Т

.В
., 2

02
2

ВИЗАНТИЯ И ЗАПАȾ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.23

UDC 94(495)�94(560)“13”�82-94 Submitted: 03.06.2022
LBC T3(0)4-93 Accepted: 06.10.2022

³ACCOR'I1G TO C8STOM OF THE GREEK LA1'´:
'IPLOMATIC RECEPTIO1 I1 %<=A1TI8M

AS 'ESCRI%E' %< GHILLE%ERT 'E LA11O<

Tatiana V. Kushch
Institute of World History of the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation

Abstract. Introduction. The article studies the features of the late Byzantine diplomatic receptions. The author
analyses the account of the Burgundian traveller and diplomat Ghillebert de Lannoy, who described diplomatic
receptions at various European courts in details. Method. This study applies the methods of imagology and
historical anthropology, allowing to identify the foreigner’s stable and emotionally-coloured perceptions of another
culture. A comparative approach is used to compare the late Byzantine receiving ceremony with receptions by other
Christian rulers and the earlier Byzantine diplomatic tradition. Analysis. Ghillebert de Lannoy, as a representative of
King Henry V of England, King Charles VI of France, and Duke Philip the Good of Burgundy, visited several Eastern
European countries. In Constantinople, the embassy met with Emperor Manuel II Palaiologos and his son and co-
ruler John VIII and received a hearty welcome. The analysis has uncovered that, in the Palaiologan Age, the imperial
reception became less magnificent and more intimate, but sill followed the established Byzantine tradition and
differed from receptions at other courts due to its more pronounced ritual nature. The program of the embassy also
included purely “Byzantine” entertainments for foreigners: a tour through Constantinople and demonstration of
Christian relics. Additionally, imperial gifts excelled among the gifts from other rulers. The Burgundian ambassador
was impressed by the official audience following a strict ritual, acquaintance with the city’s sights and Christian
relics, and gifts he received from the emperor, which possessed high material and spiritual value. Results.
The Byzantine diplomatic reception was supposed to convince foreign ambassadors in the political and cultural
superiority of the Greeks, to plant in their minds the idea that the Empire, despite its difficult situation, kept a
prominent civilizational position in the Christian world. In the case of Ghillebert de Lannoy, these aims were
achieved.

Key words: Late Middle Ages, Ghillebert de Lannoy, Late Byzantium, travelogue, diplomatic reception,
diplomatic gifts.

Citation. Kushch T.V. “According to Custom of the Greek Land”: Diplomatic Reception in Byzantium as
Described by Ghillebert De Lannoy. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya.
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area
Studies. International Relations], 2022, vol. 27, no. 6, pp. 357-367. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2022.6.23



358

ВИЗАНТИЯ И ЗАПАȾ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

УДК 94(495)�94(560)“13”�82-94 Дата поступления статьи: 03.06.2022
ББК T3(0)4-93 Дата принятия статьи: 06.10.2022

©ПО ОȻɕɑАɘ ȽРЕɑЕСКОЙ ЗЕМЛИª:
ȾИПЛОМАТИɑЕСКИЙ ПРИЕМ В ВИЗАНТИИ

В ОПИСАНИИ ɀИЛЬȻЕРА ȾЕ ЛАННɍА

Татьяна Викторовна Куɳ
Институт всеобщей истории РАН, г. Москва, Российская Федерация

Аннотация. Введение. Статья посвящена изучению особенностей дипломатических приемов в по-
здней Византии. Автор статьи анализирует сообщение бургундского путешественника и дипломата Жильбе-
ра де Ланнуа, который подробно описал дипломатические приемы при различных европейских дворах.
Метод. В работе использованы методы имагологии и исторической антропологии, которые позволяют выя-
вить устойчивые и эмоционально-окрашенные представления иностранца о чужой культуре. С помощью
компаративного подхода проведено сравнение поздневизантийской церемонии приема послов с приемами у
других христианских правителей и более ранней византийской дипломатической традицией. Аналиɡ. Де Ланнуа
как представитель английского короля Генриха V, французского короля Карла VI и герцога Бургундского
Филиппа Доброго посетил ряд восточно-европейских стран. В Константинополе посольство встретилось с
императором Мануилом II и его сыном-соправителем Иоанном VIII, и ему был оказан добрый прием.
Анализ показывает, что во времена Палеологов сам императорский прием, ставший менее пышным и более
камерным, следовал сложившейся византийской традиции и отличался от приемов при других дворах более
выраженным ритуальным характером. В программу пребывания посольства входили и сугубо «византийс-
кие» развлечения для иностранцев – экскурсия по Константинополю и показ христианских святынь. Кроме
того, императорские дары заметно выделялись среди подарков других правителей. Официальная аудиенция,
подчиненная строгому ритуалу, знакомство с городскими достопримечательностями и христианскими ре-
ликвиями, полученные от императора дары, обладавшие высокой материальной и духовной ценностью,
произвели впечатление на бургундского посла. Реɡулɶтаты. Византийский дипломатический прием должен
был убедить иностранных послов в политическом и культурном превосходстве греков, внушить им мысль
о том, что империя, несмотря на трудное положение, сохраняет особое цивилизационное положение в хри-
стианском мире. В случае с де Ланнуа этого удалось достичь.

Ключевые слова: Позднее Средневековье, Жильбер де Ланнуа, Поздняя Византия, травелог, диплома-
тические приемы, дипломатические дары.

Цитирование. Кущ Т. В. «По обычаю греческой земли»: дипломатический прием в Византии в описа-
нии Жильбера де Ланнуа // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Реги-
оноведение. Международные отношения. – 2022. – Т. 27, № 6. – С. 357–367. – DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2022.6.23

Введение. Бургундский рыцарь Жиль-
бер де Ланнуа (Ланноа) (1386–1462), пред-
ставитель знатного фламандского рода, один
из первых кавалеров Ордена Золотого руна,
в 1413–1414 гг. и 1421–1422 гг. совершил не-
сколько поездок по Восточной Европе, побы-
вал в Татарии, Византии, Египте, Сирии и Па-
лестине [30, p. 6–26; 21]. Рассказы об этих
поездках вошли в его мемуары «Voyages et
ambassades» («Путешествия и посольства»),
которые он на основе своих путевых записей
составил на склоне лет. Его сообщения со-
держат много ценных сведений о землях, ко-
торые он посетил. В частности, де Ланнуа

одним из первых европейцев описал русские
земли и использовал обозначение «великая
Русь» (применительно к новгородским вла-
дениям) [5, с. 77; 7], что определяет законо-
мерный интерес историков-русистов к его
запискам. Впрочем, сообщение де Ланнуа о
Татарии и Каффе также не обойдено внима-
нием исследователей [10, с. 164–165], как и
его характеристика Византии, данная неза-
долго до ее гибели [13, p. 221–222]. В своей
же статье я обращусь сюжету, которому, судя
по объему информации в тексте, сам автор
придавал особое значение, но который еще
не стал в историографии предметом отдель-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 359

Т.В. Ʉуɳ. «По обычаю греческой земли»: дипломатический прием в Византии в описании Жильбера де Ланнуа

ного исследования. Речь идет о приемах бур-
гундского посла у разных правителей во вре-
мя его второго путешествия, и прежде всего
о приеме, устроенном ему при дворе визан-
тийского императора.

Методы. Сочинение Жильбера де Лан-
нуа является типичным травелогом, повеству-
ющим о пути, проделанном путешественни-
ком, событиях, свидетелем которых он стал,
пережитом личном опыте странствования и
впечатлении от того, что довелось увидеть в
далеких странах. В мемуарах де Ланнуа «чу-
жой мир» предстает в отрефлексированном
виде: автор фиксировал то, что вызвало его
неподдельный интерес, удивило, оставило
след в его памяти. Анализ подобных текстов
предполагает использование различных мето-
дов исследования – как исторических, так и
литературоведческих. В настоящей работе
использованы прежде всего методы имаголо-
гии и исторической антропологии, поскольку
именно они позволяют выявить «устойчивое,
эмоционально-окрашенное, обобщено-образ-
ное представление о “чужом”» [8, c. 31],
cформировавшееся в сознании конкретного
человека, носителя определенных «нацио-
нальных» стереотипов, пережившего непосред-
ственный опыт межкультурного общения.
Оценить же практику встречи иностранных
посольств в Византии, переживавшей период
своего упадка, и выделить ее специфику мож-
но, лишь сравнив ее с приемами других пра-
вителей, описанными де Ланнуа, а также со-
отнеся ее с византийской дипломатической
традицией, хорошо известной по более ранним
источникам 1.

Анализ. Будучи официальным предста-
вителем английского короля Генриха V (1413–
1422), французского короля Карла (1380–1422)
и в первую очередь герцога Бургундского
Филиппа Доброго (1419–1467), Жильбер де
Ланнуа в 1421 г. отправился вместе со свитой
в свое второе путешествие на Восток, чтобы
информировать христианских правителей о
заключении мира между его доверителями,
подписанного в Труа (1420), и уведомить их
о подготовке нового крестового похода про-
тив турок. Де Ланнуа в своем сочинении на-
зывал эту миссию «посольством мира от двух
королей (ambaxade de la paix des deux roys)»
[29, p. 53] 2 и отмечал, что оно касалось «упо-

мянутого мира и их совместного желания в
продвижении унии между римской и гречес-
кой церквями» [29, p. 65]. Его путешествие,
впрочем, имело и другую цель – Жильбер де
Ланнуа хотел, выполнив дипломатические
обязательства, отправиться в Святую землю,
чтобы совершить паломничество к христиан-
ским святыням. Путь миссии на Восток ле-
жал через северогерманские области, Прус-
сию, Польшу, Великое княжество Литовское,
молдавские земли, владения генуэзцев. По-
сольство везде встречало теплый прием: ме-
стные правители оказывали дипломату по-
чести, устраивали обеды, одаривали пред-
метами роскоши, снабжали деньгами, подо-
рожными письмами, сопровождением и
транспортом.

Проделав длинный путь, полный испы-
таний и невзгод, делегация наконец достигла
Константинополя. Де Ланнуа не сообщает о
времени своего прибытия, но упоминание о
военном противостоянии претендентов на ос-
манский престол Мустафы и Мурада [22,
S. 379], в разгар которого посол оказался в
византийской столице, расчет хронологии его
маршрута и указание на то, что он отбыл из
Каффы на венецианских галерах, возвращав-
шихся из Таны, позволяет говорить, что это
произошло не ранее начала октября
1421 года 3. Прибыв в византийскую столи-
цу, де Ланнуа первым делом исполнил свой
долг, явившись в императорской дворец, где
его принял Мануил II Палеолог (1391–1425) со
своим сыном Иоанном VIII (1425–1498), не-
давно провозглашенным соправителем 4. Со-
общая об этой встрече, дипломат замечает:
«И названные императоры оказали мне честь
и добрый прием согласно обычаю греческой
земли» (Et me firent lesdis empereurs honneur
et bonne chiqre, selon la coustume du paws des
Grégeois) [29, p. 65] 5. Какими же «греческими
обычаями» удивила византийская столица мно-
гоопытного дипломата" Отличался ли прием
иностранцев, устраиваемый императором, от
тех, которые посольства получили в других го-
сударствах" Что хотели продемонстрировать
византийцы иностранцам, оказавшимся в са-
мом сердце дряхлеющей империи"

Как уже сказано, де Ланнуа уделил осо-
бое внимание тому, как принимали гостей пра-
вители тех земель, через которые следовало



360

ВИЗАНТИЯ И ЗАПАȾ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

его посольство. До появления в Константино-
поле он встречался в Пруссии с великим ма-
гистром Тевтонского ордена Михаэлем Кюх-
майстером (1414–1422), в Польше – с коро-
лем Ягайло (1386–1434), в Великом княже-
стве Литовском – с Витовтом (1392–1430),
в Молдавском княжестве – с господарем
Александром I (1400–1432); в Крыму его
принимали генуэзские правители Каффы.
Де Ланнуа описывает эти встречи почти шаб-
лонной, дипломатически нейтральной фразой:
каждый правитель «оказал ему большую
честь и добрый прием». Он также сообщает
некоторые подробности этих «добрых при-
емов». При первой официальной встрече по-
сол сообщал местному правителю о цели сво-
его визита и передавал подарки и письма от
королей, чьи интересы представлял [29, p. 52].
Часто вслед за этим местный правитель при-
глашал посланника разделить с ним трапезу.
Так, в Пруссии де Ланнуа присутствовал на
нескольких обедах, устроенных в его честь, в
Польше – на двух, в литовских владениях –
на трех. На одном («особенном», как замеча-
ет де Ланнуа) обеде, на котором было подано
«шестьдесят пар блюд», Ягайло даже пригла-
сил дипломата за свой стол [29, p. 53]. Так же
поступил и великий князь Литовский – де Лан-
нуа обедал с Витовтом за одним столом [29,
p. 55]. Правители, устраивая обеды в честь
послов и приглашая их за свой стол, таким
образом оказывали им высшие почести и де-
монстрировали свое расположение и дружес-
кое отношение. На протяжении всего време-
ни пребывания миссию не оставляли без вни-
мания и заботы. Посланникам на дом присы-
лали яства. Так, генуэзцы Каффы отправили
в гостиницу, где остановился де Ланнуа и его
свита, 24 коробки конфитюра (coffins de
confiture), бочонок мальвазии и хлеб [29, p. 64].
Забота о послах, в том числе об их повсед-
невных нуждах, являлась частью «доброго
приема».

Жильбер де Ланнуа каждый раз педан-
тично перечисляет все те подарки, которые
преподнесли ему и членам его посольства
христианские правители и представители ме-
стной знати. Предметы, выступавшие в ка-
честве дипломатических даров, служили сво-
еобразным культурным маркером тех терри-
торий, через которые следовало посольство,

и символическим выражением межгосудар-
ственных отношений. Так, в польских землях
от короля Ягайло он получил «двух коней, двух
иноходцев, две шелковые ткани, сто шкурок
соболя, перчатки из Руси, три кубка из золо-
ченого серебра с крышками, сто венгерских
флоринов и сто флоринов в богемских грошах»,
а некоторые представители королевской сви-
ты преподнесли ему «ястребов, перчатки, бор-
зых, кинжалы и русские постели» [29, p. 54].
Литовский же князь Витовт вручил бургундс-
кому посланнику в качестве дипломатических
подношений четыре отреза шелковых тканей,
три вышитые покрывала, две подбитые собо-
лями шелковые шубы, четыре островерхие
шапки и десять расшитых головных уборов,
четыре «русские сумки», лук, татарские стре-
лы и колчаны, четыре коня, двадцать пять
серебряных слитков и сто золотых дука-
тов [29, p. 56–57]. От денег де Ланнуа, кста-
ти сказать, отказался, сославшись на то, что
князь поддерживал в то время «врагов
веры» – гуситов. Щедрые подарки получили
и люди из его свиты.

При дворе Витовта де Ланнуа стал сви-
детелем приема посольств из Великого Нов-
города и Пскова и описал «многие удивитель-
ные подарки», которые те преподнесли вели-
кому князю литовскому: «шкурки куниц, шел-
ковые одежды, шубы, меховые шапки, шер-
стяные ткани, зубы кураней»6 [29, p. 56]. Всего
он насчитал 60 видов подношений [29, p. 56].
Разнообразие даров и экзотичность некоторых
из них впечатлили де Ланнуа – неслучайно он
так подробно их перечислил. Дипломатичес-
кие дары, которые видел и которые получил
де Ланнуа в Восточной Европе, наглядно по-
казывают региональные особенности матери-
альной жизни и местные представления о рос-
коши и богатстве. Их же количество и цен-
ность служили доказательством дружеского
отношения к правителям тех государств, ин-
тересы которых представляла делегация, и
символическим выражением статуса участ-
ников межгосударственных сношений.

Упоминает де Ланнуа и о развлечениях,
которые для него организовывались. В Лим-
бурге местная армянская община устроила
прием с танцами, на котором присутствовали
дамы. Сообщает он и о своем участии в охо-
те – столь популярной среди знати форме вре-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 361

Т.В. Ʉуɳ. «По обычаю греческой земли»: дипломатический прием в Византии в описании Жильбера де Ланнуа

мяпрепровождения. Так, польский король брал
его с собой поохотиться на медведей [29,
p. 53]. В дорогу дипломат получал коней, пись-
ма, проводников и переводчиков. Собствен-
но, набор «почестей», оказанных иноземному
посланнику местными правителями, представ-
ляется вполне стереотипным: официальный
прием, трапезы, охота, обмен дарами, снаря-
жение для дальнейшего пути. Разница состо-
яла только в деталях: в количестве обедов,
формах развлечений, величине и ценности по-
дарков. Чем же отличался прием посольства
при византийском дворе от вышеописанных"

В Константинополе прибывшее посоль-
ство встретилось с императором и его сыном-
соправителем. Стоит заметить, что Мануил II
Палеолог был лично знаком с французским
королем Карлом VI со времен своей знаме-
нитой поездки по Западной Европе в 1399–
1402 гг. [2, c. 65–78; 18, p. 399], а потому вряд
ли воспринимал прием его эмиссаров как ря-
довой. Де Ланнуа не сообщает подробностей
о том, как и где происходила церемония. Од-
нако мы можем восстановить ее сценарий,
опираясь на заметки других европейцев, по-
бывавших в Византии в первой половине XV в.
В частности, испанский путешественник Руи
Гонсалес де Клавихо, посетивший византийс-
кую столицу в конце октября 1403 г. по доро-
ге ко двору Тимура, уделил этому вопросу
большое внимание. По прибытии Клавихо
вместе с сопровождавшими его лицами раз-
местился, как и де Ланнуа, в Пере, откуда
известил императора о своем приезде. Полу-
чив официальное приглашение прибыть ко дво-
ру, в назначенный день делегация переправи-
лась через Золотой Рог, где ее ожидал эскорт
из числа императорских сановников и подго-
товленные лошади, на которых кавалькада
направилась во Влахернский дворец [4, c. 32] –
именно там тогда находилась императорская
резиденция [9, c. 50–54]. После обедни, на ко-
торой присутствовало множество людей, им-
ператор в особом помещении принял иностран-
ных послов. Испанский путешественник опи-
сал тронное возвышение, на котором восседал
Мануил II Палеолог: оно было устлано ковра-
ми, «на один из них была брошена шкура лео-
парда, а на спинке лежала ковровая подушка
золотого шитья» [4, c. 33]. Некоторые подроб-
ности императорского приема упоминает и

Перо Тафур, побывавший в Константинополе
в 1438 году. Он также разместился со своей
свитой в Пере, откуда затем и «отправился
выразить почтение императору Константино-
поля» [11, c. 139]. Кастильскому идальго при-
шлось час провести в ожидании высочайшей
аудиенции, поскольку явился он во дворец без
предварительной договоренности. Описание
Тафуром помещения, где проходил император-
ский прием («я прошел по его дворцу до од-
ной залы, где я увидел его сидящим на возвы-
шении, а под ногами у него была расстелена
львиная шкура» [11, c. 140]), перекликается с
сообщением Клавихо (тронное возвышение,
шкуры у ног василевса). Обращает на себя
внимание тот факт, что трон времен Палео-
логов выглядел довольно скромно в сравне-
нии с убранством и техническим оснащени-
ем тронного зала времен Македонской дина-
стии, столь впечатлившие некогда Лиутпран-
да Кремонского [25, p. 147, VI, 5]. После того
как Тафур рассказал о цели своего визита, им-
ператор расспросил «о новостях в латинских
землях, и правителях их, в особенности о ко-
роле Испании, моем господине, и о здоровье
его, и о войне с маврами, и обо всем отвечал
я ему, что знал, и с тем и ушел от него, и от-
правился домой» [11, c. 140]. Вероятно, подоб-
ным образом, с соблюдением всех формаль-
ностей (извещение двора о прибытии миссии,
встреча послов императорскими сановника-
ми, участие в церковной службе, официальная
встреча и беседа с василевсом) было приня-
то посольство де Ланнуа. Во время аудиен-
ции бургундский посол вручил императорам
привезенные подарки (какие, он не указал), а
также письма, в которых сообщалось о зак-
люченном между Карлом VI и Генрихом V
мирном договоре и поднимался вопрос об унии
церквей. В то же самое время при византийс-
ком дворе находилась делегация папского пре-
стола, поэтому в течение следующих несколь-
ких дней де Ланнуа, как он вскользь отмеча-
ет, участвовал в обсуждении при дворе уни-
атского вопроса: «на протяжении нескольких
дней при названных императорах я занимал-
ся этим (обсуждением унии. – Т. Ʉ.) с посла-
ми папы, которые были тогда там по этому
поводу» [29, p. 65].

Если сравнить «классический» прием
иностранных миссий, подробно изложенный в



362

ВИЗАНТИЯ И ЗАПАȾ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

«Трактате о церемониях» Константина VII
Багрянородного [16, p. 570.11–582.14], с опи-
саниями, приведенными Клавихо и фрагмен-
тарно представленными де Ланнуа и Тафуром,
то следует отметить, что во времена Палео-
логов он претерпел, при сохранении общей
сценарной канвы, определенные изменения,
выразившиеся в меньшей помпезности встре-
чи посольства, в отсутствии декоративного
убранства по пути следования делегации и
демонстративной роскоши, в более камерном
характере аудиенции. Обедневшая империя не
могла позволить себе устраивать пышные
приемы только ради того, чтобы «пустить
пыль в глаза» иностранцам. Однако все эта-
пы (от встречи прибывших послов специаль-
ным эскортом до официального приема в трон-
ном зале) были строго регламентированы и
соответствовали выработанным столетиями
правилам византийского дипломатического
этикета. Хотя де Ланнуа и не говорит об этом
прямо, вряд ли от его взора ускользнула под-
черкнутая церемониальность императорской
аудиенции, отличавшая эту встречу от офици-
альных приемов при дворах других христиан-
ских правителей.

За официальными встречами следовали
вполне традиционные развлечения: вместе с
молодым императором де Ланнуа несколько
раз выезжал на охоту в предместье Констан-
тинополя; там же «в полях» был устроен и
обед. В этом смысле неформальный прием
иностранцев в Византии не отличался от того,
что получил де Ланнуа в других землях.

Но в программу пребывания посольства
входило и чисто «византийское» развлечение
для иноземцев – экскурсия по Константинопо-
лю. Де Ланнуа упоминает, что ему показали
«чудеса и древности города и церквей» [29,
p. 65]. Хотя он и не сообщает о местах, где
побывал, но, вероятно, главные достоприме-
чательности столицы он видел. Судя по сооб-
щениям путешественников XIV–XV вв., ино-
странцам обычно показывали как минимум
храм Св. Софии, площадь Августейон, Иппо-
дром, церковь Богородицы  Влахернской, мо-
настырь Пантократора – именно они являлись
зримым воплощением «культурного и сакраль-
ного величия Византии» [15, S. 147]. Увиден-
ные воочию «чудеса и древности» Констан-
тинополя лучше слов убеждали гостей в ци-

вилизационном превосходстве греков, а ос-
мотр города в сопровождении гидов обеспе-
чивал своеобразный контроль над восприяти-
ем иностранцами имперской столицы.

Сильное впечатление на посла произве-
ли реликвии, которые ему лично показал им-
ператор Мануил II. Для европейцев Констан-
тинополь времени Палеологов все также ос-
тавался важным религиозным центром, обла-
давшим большим количеством христианских
святынь. В сопровождении императора бур-
гундский рыцарь побывал в неназванном ме-
сте, где хранились бесценные реликвии. Де
Ланнуа упомянул лишь копье Лонгина («же-
лезо святого копья») [29, p. 65], но, вероятно,
видел он и другие святыни. Названное в тра-
велоге «железо святого копья» позволяет
предположить, что путешественник посетил
монастырь св. Иоанна Продрома в Петре, в
котором тогда находились реликвии Страстей
Господних [26, p. 393]. Так, городские достоп-
римечательности и уникальные реликвии, ко-
торые византийцы целенаправленно показы-
вали послам, формировали у иностранцев об-
раз великой империи, занимающей особое
место в христианском мире.

Тому служили и дары императора 7. На-
кануне отъезда посла Мануил II Палеолог
вручил ему 32 локтя белого бархата и золо-
той реликварий. Эти подношения в количе-
ственном отношении выглядят, на первый
взгляд, гораздо скромнее тех, которые де Лан-
нуа получил при других дворах. Скромными
они кажутся и в сравнении с теми, которыми
одаривали византийские императоры столети-
ями ранее [14, S. 17–18]. Так, в качестве им-
ператорского дара Оттон Великий (962–973)
получил золотые, серебряные и медные вазы,
стеклянные сосуды, изделия из слоновой кос-
ти, ковры, бальзамы, специи, экзотических
животных [33, S. 129]. В палеологовское вре-
мя, когда империя находилась в плачевном
финансовом положении, ее правитель уже не
мог позволить себе проявлять прежнюю щед-
рость и быть расточительным. Однако, не-
смотря на ограниченное количество получен-
ных де Ланнуа от императора подарков, их
ценность (и материальная, и символическая)
все же была высока.

Текстиль всегда входил в традиционный
набор императорских даров – он подчеркивал



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 363

Т.В. Ʉуɳ. «По обычаю греческой земли»: дипломатический прием в Византии в описании Жильбера де Ланнуа

лидерство империи в производстве изыскан-
ных тканей [15, S. 138–139; 28]. И хотя в XIV–
XV вв. эта отрасль византийской экономики
пришла в упадок, Константинополь продолжал
оставаться крупным центром торговли доро-
гими тканями иностранного производства.
Потому большой отрез дорогого бархата счи-
тался ценным подношением. Однако самым
уникальным подарком, затмившим все дру-
гие, ранее полученные де Ланнуа, стал золо-
той реликварий. Он был выполнен в виде кре-
ста и украшен большой жемчужиной. В нем
находились фрагменты святынь, помещенные
туда по личному распоряжению императора:
«от одежды нашего Господа (de la robe Nostre
Seigneur Irrisoria), от плащаницы нашего Гос-
пода, от рубахи Богоматери, от мощей свято-
го Стефана и святого Феодора, на каждой
части по-гречески написано название каждой
реликвии» [29, p. 65–66]. Таким образом, в
реликварии хранились особо почитаемые в
христианском мире святыни, связанные с
культом Христа и Богоматери. Подобные
дары, недвусмысленно указывавшие на сак-
ральность империи и императорской влас-
ти [14, S. 21], прежде вручались императором
лишь в исключительных случаях как знак осо-
бого отличия [23, p. 287, 301]. Но в поздневи-
зантийские времена ситуация изменилась.
Мануил II Палеолог, будучи ограничен в ма-
териальных средствах, превратил реликвии –
последнюю ценность, которой еще обладала
империя – в инструмент дипломатии [27,
p. 268; 32, p. 63]. Он стал широко использо-
вать святыни в качестве дипломатических
даров, как плату за союзничество или залог
за финансовую и военную помощь [6, c. 165].
Так, преподнесенный де Ланнуа реликварий
служит подтверждением произошедших из-
менений в византийской дипломатической
практике.

Именно этот императорский подарок
Жильбер де Ланнуа посчитал самым ценным
из всех полученных за время поездки. Ее цен-
ность для посла имела не столько материаль-
ное, сколько духовное выражение – как бла-
гочестивый христианин, он понимал, облада-
телем какого сокровища стал. Вернувшись на
родину, он поместил реликварий «в серебряно-
го ангела и передал в нашу капеллу Св. Петра
в Лилле» [29, p. 66]. Наградой за столь щед-

рый дар церкви стало отпущение ему грехов
на семь лет.

Результаты. В целом общая канва при-
ема иностранца при византийском дворе Па-
леологов выглядит вполне стандартной – по-
добные почести оказывались на всем пути
следования посольства. Однако византийская
дипломатическая практика, формировавшая-
ся на протяжении многих столетий и сохра-
нявшая свою актуальность даже в период уга-
сания империи, имела ряд отличительных осо-
бенностей, не ускользнувших от взора посла
и заставивших его говорить об «обычае гре-
ческой земли» как отличном от других. Ока-
завшись в столице империи, Жильбер де Лан-
нуа столкнулся с иной традицией, явленной в
отдельных моментах приема иностранной
делегации. Официальная аудиенция, подчинен-
ная строго выверенному церемониальному
ритуалу, экскурсия по городским достоприме-
чательностям под бдительным присмотром
гидов, уникальные реликвии, доверительно
показанные самим императором, дары, сим-
волическая ценность которых не шла в срав-
нение с другими подарками, – все это не мог-
ло не произвести впечатления на бургундца.
Византийский дипломатический прием был
призван убедить иностранных послов в сак-
ральном и культурном превосходстве греков,
внушить им мысль о том, что империя, не-
смотря на трудные времена, сохраняет осо-
бое цивилизационное положение в христианс-
ком мире. Кажется, в случае с де Ланнуа, эта
цель была достигнута. Византия, несмотря на
то, что за церемониальным фасадом скрыва-
лось ее бедственное положение, продолжала
создавать у иностранцев представление о сво-
ем культурном и политическом величии, куль-
тивируя в европейском сознании «золотой
миф» о себе.

ПРИМЕЧАНИЯ

1 Наиболее полное представление о сложив-
шейся в империи церемонии приема иностранных
миссий дают источники времени правления Маке-
донской династии, когда империя переживала пе-
риод расцвета. Этот вопрос хорошо освещен в на-
учной литературе, см.: [19; 20; 24; 34, S. 197–201].

2 Сочинение Жильбера де Ланнуа цитирует-
ся по изданию, выполненному ɒ. Потвеном [29].



364

ВИЗАНТИЯ И ЗАПАȾ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Я также обращалась к русскому переводу Д.Н. Чер-
касова [12], но вносила в него коррективы.

3 См. также расчеты А.Л. Пономарева, под-
тверждающие это предположение: [10, с. 164].

4 Бургундский рыцарь называет Иоанна VIII
«молодым императором».

5 Ф.К. Брун переводит несколько иначе: «ска-
занные императоры оказали мне почести и угоща-
ли, по обычаю Греческой страны» [1, c. 444].

6 Вероятно, де Ланнуа так назвал бивни мор-
жей, см.: [12, c. 230, сн. 265].

7 О роли даров в византийской дипломатичес-
кой практике см.: [3; 14; 17; 31; 33].

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Брун, Ф. К. Путешествия и посольства гос-
подина Гилльбера де Ланнуа, кавалера Золотого
Руна, владельца Санта, Виллерваля, Троншиена, Бо-
мона, Вагени; в 1399–1550 годах / Ф. К. Брун // За-
писки Одесского общества истории и древностей. –
1853. – Т. 3. – С. 433–465.

2. Васильев, А. А. Путешествие византийского
императора Мануила II Палеолога по Западной Евро-
пе / А. А. Васильев // Журнал Министерства народно-
го просвещения. – 1912. – Ч. XXXIX, май. – С. 41–78.

3. Виноградов, А. Ю. Византийские подарки
кавказским правителям: дань и подданство /
А. Ю. Виноградов // На языке даров: Правила сим-

волической коммуникации в Европе. 1000–1700 /
отв. ред. Г. Альтхоф, М. А. Бойцов. – М. : Полит.
энцикл., 2016. – С. 40–54.

4. Клавихо, Р. Г. де. Дневник путешествия в Са-
марканд ко двору Тимура (1403–1406) / Р. Г. де Кла-
вихо ; пер. со староисп., предисл. и коммент.
И. М. Мироковой. – М. : Наука, 1990. – 211 с.

5. Кудрявцев, О. Ф. Великая Русь рыцаря де
Ланноа. Первое Западное описание Руси / О. Ф. Куд-
рявцев // Родина. – 2003. – № 12. – С. 76–79.

6. Кущ, Т. В. Туника Христа и драгоценности
короны: реликвии в византийской дипломатии
XIV века / Т. В. Кущ // Вестник Волгоградского го-
сударственного университета. Серия 4, История. Ре-
гионоведение. Международные отношения. –
2021. – Т. 26, № 6. – С. 161–170. – DOI: https://doi.org/
10.15688/jvolsu4.2021.6.14

7. Мунд, С. Описание Новгорода и Пскова в
мемуарах Voyages et Ambassades рыцаря Гильбе-
ра де Ланнуа / С. Мунд // Древняя Русь. Вопросы
медиевистики. – 2002. – № 1 (7). – С. 47–50.

8. Папилова, Е. В. Имагология как гуманитар-
ная дисциплина / Е. В. Папилова // Вестник Москов-
ского государственного гуманитарного универси-
тета им. М. А. ɒолохова. Филологические науки. –
2011. – № 4. – С. 31–40.

9. Поляковская, М. А. Византийский дворцо-
вый церемониал XIV в.: «театр власти» / М. А. По-
ляковская. – Екатеринбург : Изд-во Урал. ун-та,
2011. – 334 c.

10. Пономарев, А. Л. Первые ханы Крыма: хро-
нология смуты 1420-х годов в счетах генуэзского
казначейства Каффы / А. Л. Пономарев // Золото-
ордынское обозрение. – 2013. – Т. 2. – С. 158–190.

11. Тафур, П. Странствия и путешествия
/ П. Тафур ; пер., предисл. и коммент. Л. К. Масие-
ля Санчеса. – М. : Индрик, 2006. – 296 с.

12. Черкасов, Д. Н. Жильбер де Ланнуа и его
«Voyages et ambassades» / Д.  Н.  Черкасов 
// Studia Historica Europae Orientalis. – 2015. –
№ 8. – С. 195–241.

13. Angold, M. The Decline of Byzantium Seen
Through the Eyes of Western Travellers / M. Angold 
// Travel in the Byzantine World: Papers from the
Thirty-Fourth Spring Symposium of Byzantine Studies,
Birmingham, April 2000 / ed. R. Macrides. – Ashgate :
Variorum, 2002. – P. 213–233.

14. Bauer, F. A. Byzantinische Geschenkdiplomatie
/ F. A. Bauer // Byzanz – das Römerreich im Mittelalter.
T. 3 : Peripherie und Nachbarschaft. – Mainz : Verlag
des Römisch-Germanischen Zentrallmuseums, 2010. –
S. 1–55.

15. Bauer, F. A. Potentieller Besitz. Geschenke im
Rahmen des byzantinischen Kaiserzeremoniells 
/ F. A. Bauer // Visualisierungen von Herrschaft / hrsg.
von F. A. Bauer. – Istanbul : Ege YayÕnlarÕ, 2006. –
S. 135–169. – (Byzas ; Vol. 5).

16. Constantini Porphyrogeniti imperatoris De
ceremoniis aulae byzantinae. T. 1 / ed. J. J. Reiske. –
Bonn : Imp. E. Weber, 1829. – 807 p.

17. Culter, A. Gifts and Gifts Exchange as Aspects
of the Byzantine, Arab, and Related Economies / A. Culter
// Dumbarton Oaks Papers. – 2001. – Vol. 55. –
P. 247–278.

18. Dendrinos, Ch. Manuel II Palaeologus in Paris
(1400–1402): Theology, Diplomacy and Politics 
/ Ch. Dendrinos // Greeks, Latins, and Intellectual
History, 1204–1500 / ed. M. Hinterberger, Ch. Schabel. –
Leuven ; Paris ; Walpole : Peeters, 2011. – P. 397–422.

19. Drocourt, N. Ambassadeurs étrangers à
Constantinople: moyens de contacts, d’échanges et
de connaissances partielles du monde byzantin (VIIIe–
XIIe siqcles) / N. Drocourt // Espaces d’échanges en
Méditerranée. Antiquité et Moyen Æge / sous la dir.
de F. Clément. J. V. Tolan, J. Wilgaux. – Rennes :
Presses universitaires de Rennes, 2006. – P. 107–134.

20. Featherstone, J. M. Δι’ ’�Eνδειȟιν: Display in
Court Ceremonial (De Cerimoniis II,15) 
/ J. M. Featherstone // The Material and the Ideal:
Essays in Mediaeval Art and Archaeology in Honour
of Jean-Michel Spieser / ed. A. Cutler,
A. Papaconstantinou. – Leiden : Brill, 2008. – P. 75–112.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 365

Т.В. Ʉуɳ. «По обычаю греческой земли»: дипломатический прием в Византии в описании Жильбера де Ланнуа

21. Halecki, O. Gilbert de Lannoy and His
Discovery of East Central Europe / O. Halecki // Bulletin
of the Polish Institute of Arts 	 Sciences in America. –
1944. – Vol. 2, № 2. – P. 314–331.

22. Jorga, N. Geschichte des Osmanischen
Reiches. Bd. 1: Bis 1451 / N. Jorga. – Gotha,
F.A. Perthes, 1908. – 486 S.

23. Klein, H. A. Eastern Objects and Western
Desires: Relics and Reliquaries between Byzantium and
the West / H. A. Klein // Dumbarton Oaks Papers. –
2004. – Vol. 58. – P. 283–314.

24. Kresten, O. “Staatsempfänge” im Kaiserpalast
von Konstantinopel um die Mitte des 10. Jahrhunderts :
Beobachtungen zu Kapitel II 15 des sogenannten
“Zeremonienbuchs” / O. Kresten. – Wien : Verlag der
gsterreichischen Akademie der Wissenschaften,
2000. – 61 S.

25. Liudprandi Cremonensis opera omnia / éd.
P. Chiesa. – Turnhout : Brepols, 1998. – 234 p.

26. Majeska, G. Russian Pilgrims and the Relics
of Constantinople / G. Majeska // Восточнохристи-
анские реликвии / ред.-сост. А. М. Лидов. – М. :
Прогресс-Традиция, 2003. – P. 387–397.

27. Mergiali-Sahas, S. An Ultimate Wealth for
Inauspicious Times: Holy Relics in Rescue of Manuel II
Palaeologus’ Reign / S. Mergiali-Sahas // Byzantion. –
2006. – Vol. 86. – P. 264–275.

28. Muthesius, A. Essential Processes, Looms,
and Technical Aspects of Production of Silk Textiles 
/ A. Muthesius // The Economic History of Byzantium:
From the Seventh through the Fifteenth Century / ed.
A. Laiou. – Washington : Dumbarton Oaks Research
Library and Collection, 2002. – P. 147–168.

29. Oeuvres de Ghillebert de Lannoy, voyageur,
diplomate et moraliste / rec. et. publ. par Ch. Potvin. –
Louvain : Impr. de P. et J. Lefever, 1878. – 551 p.

30. Quarré-Reybourbon, L. La vie, les voyages
et aventures de Gilbert de Lannoy, chevalier lillois, au
XVe siqcle / L. Quarré-Reybourbon. – Lille : Quarré,
libraire-éditeur, 1890. – 34 p.

31. Schreiner, P. Diplomatische Geschenke
zwischen Byzanz und dem Westen, ca. 800–1200:
Eine Analyse der  Texte mit Quellenanhang 
/ P. Schreiner // Dumbarton Oaks Papers. – 2004. –
Vol. 58. – S. 251–281.

32. Shepard, J. Imperial Constantinople : Relics,
Palaiologan Emperors, and the Resilience of the
Exemplary Centre / J. Shepard // Byzantines, Latins,
and Turks in the Eastern Mediterranean World after
1150 / ed. J. Harris, C. Holmes, E. Russell. – Oxford :
Oxford University Press, 2012. – P. 61–92.

33. Tinnefeld, F. Mira varietas. Exquisite Geschenke
byzantinischer Gesandschaften in ihrem politischen
Kontext / F. Tinnefeld // Mitteilungen zur Mitteilungen
zur Spätantiken Archäologie und Byzantinischen
Kunstgeschichte. – 2005. – T. 4. – S. 121–137.

34. Treitinger, O. Die Oströmische Kaiser- und
Reichsidee nach ihrer Gestaltung im höfischen
Zeremoniell / O. Treitinger. – Darmstadt : Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1956. – 246 S.

REFERENCES

1. Brun F.K. Puteshestviya i posolstva
gospodina Gillbera de Lannua, kavalera Zolotogo
Runa, vladeltsa Santa, Villervalya, Tronshñena,
Bomona, Vageni; v 1399–1550 godakh [Travels and
Embassies of Monsieur Gilbert de Lannoy, Knight of
the Golden Fleece, Owner of Santa, Villerval, Tronchien,
Beaumont, Wagueny; in 1399–1550]. =apiski
Odesskogo obshchestva istorii i drevnostey
[Proceedings of the Imperial Odessa Society for
History and Antiquities], 1853, vol. 3, pp. 433-465.

2. Vasilyev A.A. Puteshestvie vizantiyskogo
imperatora Manuila II Paleologa po Zapadnoy
Evrope [Journey of the Byzantine Emperor Manuel II
Palaiologos in Western Europe]. =hurnal Ministerstva
narodnogo prosveshcheniya [People’s Education
Ministry Journal], 1912, pt. 39, May, pp. 41-78.

3. Vinogradov A.Yu. Vizantiyskie podarki
kavkazskim pravitelyam: dan i poddanstvo [Byzantine
Gifts to the Caucasian Rulers: Tribute and
Citizenship]. Altkhof G., Boytsov M.A., eds. Na yazyke
darov: Pravila simvolicheskoy kommunikatsii v
Evrope. 1000–1700 [In the Language of Gifts: Rules
of Symbolic Communication in Europe. 1000–1700].
Moscow, Polit. entsikl. Publ., 2016, pp. 40-54.

4. Klavikho R.G. de. Dnevnik puteshestviya v
Samarkand ko dvoru Timura �140�–1406� [Diary of
a Journey to Samarkand to the Court of Timur (1403–
1406)]. Moscow, Nauka Publ., 1990. 211 p.

5. Kudryavtsev O.F. Velikaya Rus rytsarya de
Lannoa. Pervoe Zapadnoe opisanie Rusi [Great Russia
of the Knight de Lannoa. The First Western
Description of Russia]. Rodina [Motherland], 2003,
no. 12, pp. 76-79.

6. Kushch T.V. Tunika Khrista i dragotsennosti
korony: Relikvii v vizantiyskoy diplomatii XIV veka [The
Tunic of Christ and the Crown Jewels: Relics in the
Byzantine Diplomacy of the Fourteenth Century].
Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo
universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie.
Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of
Volgograd State University. History. Area Studies.
International Relations], 2021, vol. 26, no. 6, pp. 161-
170. DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2021.6.14

7. Mund S. Opisanie Novgoroda i Pskova v
memuarakh Voyages et Ambassades rytsarya Gilbera
de Lannua [Description of Novgorod and Pskov in
the Voyages et Ambassades Memoirs of Knight Gilbert
de Lannoy]. Drevnyaya Rus’. Voprosy medievistiki



366

ВИЗАНТИЯ И ЗАПАȾ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

[Old Russia. The Questions of Middle Ages], 2002,
no. 1 (7), pp. 47-50.

8. Papilova E.V. Imagologiya kak gumanitarnaya
distsiplina [Imagology as a Humanitarian Discipline].
Vestnik Moskovskogo gosudarstvennogo
gumanitarnogo universiteta im. M.A. Sholokhova.
)ilologicheskie nauki [Bulletin of the Moscow State
University for the Humanities after M.A. Sholokhov.
Philological Sciences], 2011, no. 4, pp. 31-40.

9. Polyakovskaya M.A. Vizantiyskiy dvortsovyy
tseremonial ;IV v.: ©teatr vlastiª [Byzantine Palace
Ceremonial of the Fourteenth Century: “The Theater
of Power”]. Yekaterinburg, Izd-vo Ural. un-ta, 2011.
334 p.

10. Ponomarev A.L. Pervye khany Kryma:
khronologiya smuty 1420-kh godov v schetakh
genuezskogo kaznacheystva Kaffy [First Khans of
Crimea: Chronology of the Troubles of the 1420s in
the Accounts of the Genoese Treasury of Kaffa].
=olotoordynskoe obozrenie [Golden Horde Review],
2013, vol. 2, pp. 158-190.

11. Tafur P. Stranstviya i puteshestviya
[Wanderings and Journeys]. Moscow, Indrik Publ., 2006.
296 p.

12. Cherkasov D.N. Zhilber de Lannua i ego
«Voyages et ambassades» [Gilbert de Lannoy and His
“Voyages et ambassades”]. Studia Historica Europae
Orientalis, 2015, no. 8, pp. 195-241.

13. Angold M. The Decline of Byzantium Seen
Through the Eyes of Western Travellers.
Macrides R., ed. Travel in the Byzantine World:
Papers from the Thirty-)ourth Spring Symposium of
Byzantine Studies, Birmingham, April 2000. Ashgate,
Variorum, 2002, pp. 213-233.

14. Bauer F.A. Byzantinische Geschenkdiplomatie.
Byzanz – das R|merreich im Mittelalter. T. �.
Peripherie und Nachbarschaft. Mainz, Verlag des
Römisch-Germanischen Zentrallmuseums, 2010, S. 1-55.

15. Bauer F.A. Potentieller Besitz. Geschenke im
Rahmen des byzantinischen Kaiserzeremoniells.
Bauer F.A., ed. Visualisierungen von Herrschaft.
Istanbul, Ege YayÕnlarÕ, 2006, S. 135-169. (Byzas;
vol. 5).

16. Reiske J.J., ed. Constantini Porphyrogeniti
imperatoris De ceremoniis aulae byzantinae. Vol. 1.
Bonn, Imp. E. Weber, 1829. 807 p.

17. Culter A. Gifts and Gifts Exchange as Aspects
of the Byzantine, Arab, and Related Economies.
Dumbarton Oaks Papers, 2001, vol. 55, pp. 247-278.

18. Dendrinos Ch. Manuel II Palaeologus in Paris
(1400–1402): Theology, Diplomacy and Politics.
Hinterberger M., Schabel Ch., eds. Greeks, Latins, and
Intellectual History, 1204–1�00. Leuven; Paris;
Walpole, Peeters, 2011, pp. 397-422.

19. Drocourt N. Ambassadeurs étrangers à
Constantinople: moyens de contacts, d’échanges et

de connaissances partielles du monde byzantin (VIIIe–
XIIe siqcles). Clément F., Tolan J.V., Wilgaux J., eds.
Espaces d’pchanges en Mpditerranpe. Antiquitp et
Moyen Æge. Rennes, Presses universitaires de Rennes,
2006, pp. 107-134.

20. Featherstone J.M. Di’ endeixin: Display in
Court Ceremonial (De Cerimoniis II,15). Cutler A.,
Papaconstantinou A., eds. The Material and the
Ideal: Essays in Mediaeval Art and Archaeology in
Honour of Jean-Michel Spieser. Leiden, Brill, 2008,
pp. 75-112.

21. Halecki O. Gilbert de Lannoy and His
Discovery of East Central Europe. Bulletin of the
Polish Institute of Arts 	 Sciences in America, 1944,
vol. 2, no. 2, pp. 314-331.

22. Jorga N. Geschichte des Osmanischen
Reiches. Bd. 1: Bis 14�1. Gotha, F.A. Perthes, 1908.
486 S.

23. Klein H.A. Eastern Objects and Western
Desires: Relics and Reliquaries Between Byzantium
and the West. Dumbarton Oaks Papers, 2004, vol. 58,
pp. 283-314.

24. Kresten O. “Staatsempflnge” im Kaiserpalast
von Konstantinopel um die Mitte des 10. Jahrhunderts.
Beobachtungen zu Kapitel II 1� des sogenannten
“=eremonienbuchs”. Wien, Verlag der gsterreichischen
Akademie der Wissenschaften, 2000. 61 S.

25. Chiesa P., ed. Liudprandi Cremonensis opera
omnia. Turnhout, Brepols, 1998. 234 p.

26. Majeska G. Russian Pilgrims and the Relics of
Constantinople. Lidov A.M., ed. Vostochnokhristianskie
relikvii [Eastern Christian Relics]. Moscow, Progress-
Traditsiya Publ., 2003, pp. 387-397.

27. Mergiali-Sahas S. An Ultimate Wealth for
Inauspicious Times: Holy Relics in Rescue of Manuel II
Palaeologus’ Reign. Byzantion, 2006, vol. 86, pp. 264-
275.

28. Muthesius A. Essential Processes, Looms, and
Technical Aspects of Production of Silk Textiles. Laiou A.
The Economic History of Byzantium: )rom the Seventh
through the )ifteenth Century .  Washington,
Dumbarton Oaks Research Library and Collection, 2002,
pp. 147-168.

29. Potvin Ch., ed. Oeuvres de Ghillebert de
Lannoy, voyageur, diplomate et moraliste. Louvain,
Impr. de P. et J. Lefever, 1878. 551 p.

30. Quarré-Reybourbon L. La vie, les voyages et
aventures de Gilbert de Lannoy, chevalier lillois, au
;Ve siqcle. Lille, Quarré, libraire-éditeur, 1890. 34 p.

31. Schreiner P. Diplomatische Geschenke
zwischen Byzanz und dem Westen, ca. 800–1200: Eine
Analyse der Texte mit Quellenanhang. Dumbarton
Oaks Papers, 2004, vol. 58, S. 251-281.

32. Shepard J. Imperial Constantinople. Relics,
Palaiologan Emperors, and the Resilience of
the Exemplary Centre. Harris J., Holmes C., Russell E.,



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 367

Т.В. Ʉуɳ. «По обычаю греческой земли»: дипломатический прием в Византии в описании Жильбера де Ланнуа

eds. Byzantines, Latins, and Turks in the Eastern
Mediterranean World after 11�0. Oxford, Oxford
University Press, 2012, pp. 61-92.

33. Tinnefeld F. Mira varietas. Exquisite
Geschenke byzantinischer Gesandschaften in ihrem
politischen Kontext. Mitteilungen zur Mitteilungen

Information About the Author

Tatiana V. Kushch, Doctor of Sciences (History), Chief Researcher, Institute of World History of
the Russian Academy of Sciences, Prosp. Leninsky, 32a, 119334 Moscow, Russian Federation,
tkushch@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0001-9097-5466

Информация об авторе

Татьяна Викторовна Куɳ, доктор исторических наук, главный научный сотрудник, Ин-
ститут всеобщей истории РАН, просп. Ленинский, 32а, 119334 г. Москва, Российская Федерация,
tkushch@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0001-9097-5466

zur Spltantiken Archlologie und Byzantinischen
Kunstgeschichte, 2005, vol. 4, S. 121-137.

34. Treitinger O. Die Ostr|mische Kaiser- und
Reichsidee nach ihrer Gestaltung im h|fischen
=eremoniell .  Darmstadt,  Wissenschaft l iche
Buchgesellschaft, 1956. 246 p.




Х

ар
ри

с Д
ж

., 
20

22

368 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ВИЗАНТИЯ И ЗАПАȾ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.24

UDC 94“1464/1502”(37) Submitted: 13.07.2021
LBC 63.3(0)4-91 Accepted: 08.11.2022

A WORTHLESS PRI1CE" A1'REAS PALAIOLOGOS I1 ROME ����±����:
THE RE1EWE' VERSIO1 �

-onathan Harris
Royal Holloway, University of London, United Kingdom

Abstract. Andreas Palaiologos (1453–1502), the nephew of Emperor Constantine XI and claimant to the Byzantine
imperial title from exile in Rome, has been dismissed by historians as an insignificant person who spent most of his life
in poverty thanks to his own improvidence. This article exploits documentation from the Archivio Segreto Vaticano,
the Archivio di Stato di Venezia and other archive collections to demonstrate that many of the charges made against
him by contemporaries cannot be substantiated. There were other reasons behind his financial difficulties, such as the
constant curtailment of his pension and his need to support other émigré Byzantines who formed his household. In
view of that, his activities need to be reassessed. Looked at dispassionately, they can be seen as a continuation of a
policy pursued by Byzantine emperors and their advisers since the second half of the fourteenth century. They had
consistently sought to enrol the assistance of Russia and the Christian West against the Ottoman Turks. Three of
them, John V, Manuel II and John VIII had travelled to Italy and beyond to negotiate this assistance in person and their
envoys had ranged much further afield. Their appeals did give rise to two crusades against the Ottomans in 1395 and
1443 but they were unable to save Constantinople in 1453. Nevertheless, Andreas’ travels to Western courts and to
Russia should be seen in the light of those made by his forebears. Similarly, his attempts to organise armed incursions
into Ottoman territory and his adoption of the imperial title were not the products of delusion or mere affectation but
a claim to leadership among Balkan exiles in the West.

Key words: Byzantine Empire, Papacy, Greek diaspora, Ottoman Empire.

Citation. Harris J. A Worthless Prince" Andreas Palaiologos in Rome 1464–1502: The Renewed Version.
Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye
otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International Relations], 2022,
vol. 27, no. 6, pp. 368-383. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.24

УДК 94“1464/1502”(37) Дата поступления статьи: 13.07.2021
ББК 63.3(0)4-91 Дата принятия статьи: 08.11.2022

ɀАЛКИЙ ПРИНЦ" АНȾРЕЙ ПАЛЕОЛОȽ В РИМЕ �����±���� ɝɝ.�:
ОȻНОВЛЕННАЯ ВЕРСИЯ �

Ⱦɠонатан ɏаррис
Ройял Холлоуэй, Лондонский университет, Соединенное Королевство

Аннотация. Андрей Палеолог (1453–1502 гг.), племянник императора Константина XI Палеолога, пре-
тендовавший во времена своей ссылки в Рим на византийский императорский титул, проигнорирован совре-
менными историками, будучи воспринят как незначительная историческая фигура: он провел бóльшую
часть своей жизни в крайней бедности из-за своей недальновидности и расточительности. Существовали
иные причины его финансовых трудностей, такие как постоянное уменьшение его пенсиона и необходи-
мость поддерживать тех своих эмигрировавших соотечественников, кто формировал его ближайшее окру-
жение. Ввиду этого вся деятельность Андрея Палеолога нуждается в переоценке. Рассмотренная бесстраст-
но общественная деятельность названного претендента на императорский престол может быть признана как
продолжение политики, преследуемой византийскими императорами и их советчиками со второй половины
XIV столетия. Они всегда искали возможность заручиться поддержкой России и Христианского Запада в
борьбе против Оттоманских турок. Трое из византийских императоров Иоанн V, Мануил II и



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 369

Ⱦж. ɏаррис. Жалкий принц" Андрей Палеолог в Риме (1464–1502 гг.): обновленная версия

Иоанн VIII совершили путешествия в Италию и за ее пределы, для того чтобы заполучить такую поддержку
или лично, или при посредстве доверенных посланцев, коих было гораздо больше. Их призывы положили
начало двум крестовым походам, 1395 г. и 1443 г., против турок. Но крестоносцы оказались неспособны
спасти Константинополь в 1453 году. Тем не менее поездки Андрея Палеолога к западным дворам и в Россию
следовало бы рассматривать в свете тех попыток, которые совершали его предшественники. Подобно их
устремлениям, старания Андрея Палеолога организовать вооруженные нападения на оттоманскую террито-
рию и признание его императорского титула были результатом не простого заблуждения или претенциозно-
сти, а претензией на лидерство среди балканских изгнанников на Западе.

Ключевые слова: Византийская империя, папство, греческая диаспора, Оттоманская империя.

Цитирование. Харрис Дж. Жалкий принц" Андрей Палеолог в Риме (1464–1502 гг.): обновленная вер-
сия // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Между-
народные отношения. – 2022. – Т. 27, № 6. – С. 368–383. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2022.6.24

Введение. Андрей Палеолог, претен-
дент на византийский трон, умер в изгнании в
Риме в 1502 г., не оставив доброй памяти у
последующих поколений. В Андрее видели
главным образом безнравственного и расто-
чительного кутилу, который, проматывая щед-
рый папский пенсион, вел распутный образ
жизни и опустился до бедности. В результате
карьера Андрея Палеолога оказалась безус-
пешной и малозначимой. Викторианский уче-
ный Джорж Финлей (1799–1865 гг.) заключил,
что судьба Андрея Палеолога «едва ли зас-
лужила внимания истории, если бы человече-
ство не обладало нездоровым любопытством,
касающимся фортуны наиболее ничтожных
принцев» («hardly merits the attention of history,
were it not that mankind has a morbid curiosity
concerning the fortunes of the most worthless
princes») [50, p. 267]. Вплоть до сегодняшне-
го дня никто не посмел поставить это сужде-
ние под сомнение [82, p. 454; 102, pp. 182–184;
110, pp. 290–297; 107, p. 462; 87, pp. 114–116;
88, pp. 400–401].

Данное исследование нацелено на то, что-
бы отступить от негативного образа Андрея
Палеолога двояким путем. Во-первых, на ос-
нове свидетельств, извлеченных из папских
архивов. Они подкрепляют мнение о том, что
существовали иные причины финансовых
трудностей изгнанного принца, которые лежа-
ли в стороне от представлений о его собствен-
ной расточительности. Изображение Андрея
как никчемного транжиры ни в коем случае
нельзя считать совершенно справедливым.
Во-вторых, с этой точки зрения, было бы не-
правильно пренебрегать Андреем Палеоло-
гом, словно ничего не значившим примечани-
ем к истории. Годы его изгнания в Риме фак-

тически представляют продолжение полити-
ки, которой следовала семья Палеологов на
протяжении столетия, и знаменуют собой ее
окончательный провал.

©Calamitаª и ©miseriaª Андрея Па�
леолоɝа. Отталкивающую «славу» Андрея
усугубляло и поведение его отца, Фомы
(Томы) Палеолога (1409–1465 гг.). Он правил
частью Мореи в 1428–1460 гг. в качестве дес-
пота. Но его постоянная междоусобица с бра-
том и соправителем Димитрием имела лишь
одно следствие: она открывала территорию
для турецкого вторжения. Фома вместе с се-
мьей, вынужденный бежать на остров Корфу,
находившийся под венецианским управлени-
ем ([53, pp. 152–153, 158–167]; также см.: [57,
pp. 240–241]), затем отправился в путеше-
ствие в Рим (1461 г.), чтобы отдаться на ми-
лость папе Пию II. Несмотря на благожела-
тельный прием, Фома не был способен вер-
нуть утраченные владения и умер, находясь в
изгнании, в Риме в мае 1465 г. ([53, pp. 164–
169; 97, pp. 86–87]; также см.: [94, p. 403,
Append. no. 43] 2).

Это все, конечно, имело мало отношения
к Андрею, который во время падения Мореи
был семилетним ребенком 3. В 1465 г. он был
отправлен в путешествие с Корфу в Рим вмес-
те со своими младшими братом и сестрой,
Мануилом (1455–1512 гг.) и Зоей (ок. 1455–
1503 гг.). Поскольку ко времени прибытия в Рим
их отец уже скончался, дети были переданы
под опеку кардинала Виссариона (1403–
1472 гг.), который сам являлся эмигрантом из
бывшей Византийской империи [53, pp. 170–
171, 174–175; 92, pp. 284–291; 83, S. 531–536] 4.
Именно Виссарион обеспечил обучение и за-
нимался устройством брака Зои, названной в



370

ВИЗАНТИЯ И ЗАПАȾ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

России Софьей, с Великим князем Иваном III
(1462–1505 гг.) в июне 1472 года 5.

По-видимому, финансовые трудности, ко-
торые преследовали карьеру Андрея, начались,
когда он лишился покровительства Виссарио-
на в связи с его кончиной через несколько ме-
сяцев после брака Зои 6. К 1475 г. Андрей пред-
ложил купить свои права на троны Трапезун-
да и Константинополя неапольскому королю,
бургундскому герцогу 7 и, возможно, герцогу
Милана Галеаццо Мариа Сфорца, вероятно,
рассчитывая найти покупателя, который пред-
ложил бы наивысшую цену 8. Мануил, млад-
ший брат Андрея, остававшийся без титулов,
которые можно было бы продать, покинул Рим
в начале 1474 г., чтобы предложить свои ус-
луги европейским правителям 9. К ноябрю
Мануил находился уже в Милане, где, предпо-
лагая, что поступит на службу миланского гер-
цога благодаря своим воинским навыкам, вру-
чил Галеаццо Мариа Сфорца рекомендатель-
ное письмо от папы Сикста IV (1471–1484 гг.)
([12, f. 92]; также см.: [98, p. 217; 92, pp. 308–
309]) 10. Мануил Палеолог, кажется, не полу-
чил удовлетворительного предложения в Ми-
лане и на следующий год направился в замок
Водемон Лотарингский. Здесь Мануил, в на-
дежде поступить на службу, был представлен
бургундскому герцогу Карлу Смелому (1433–
1477 гг.). Он предложил Мануилу месячное со-
держание в сотню экю, но тот отклонил это
приглашение, потому что названной денежной
суммы было недостаточно для содержания
собственной свиты. Вскоре после этого Ма-
нуил ве0рнулся в Рим 11. Однако там он оста-
вался недолго. Мануил был побуждаем, со-
гласно хронисту Феодору Спандунино, «вели-
чайшим бедствием и нищетой» («grandissima
calamità et miseria»), в которой жил его стар-
ший брат, и снова покинул Рим весной
1476 года. Тогда он направился на Восток ко
двору султана Мехмеда II (1432–1481 гг.) в
Константинополе. Тут, в противоположность
приему в Милане и Бургундии, Мануил был
щедро вознагражден Мехмедом. Мануил Па-
леолог оставался в Оттоманской столице до
конца своей жизни, до 1512 года 12.

Вопрос в том, что служило причиной для
Андрея и Мануила терпеть такие финансовые
трудности, что вынудило первого предложить
продать унаследованные им титулы, а друго-

го скитаться по Европе в поисках службы"
Существует мнение по крайней мере одного
современника и писателя будущего поколения
о том, что Андрея одного следовало винить в
их с братом затруднительном положении.
Около 1538 г. Феодор (Теодор) Спандунино,
сравнивая Андрея с его братом в неблагоп-
риятном свете, признавал, что Мануил превос-
ходил своего брата в природных способнос-
тях, благоразумии, «всякой» добродетели и
нравах («superava il fratello non solamente in
ingenio et prudentia ma anchora de ogni altra virt�
et costume...») [109, p. 157]. И Якопо Жерарди
да Вольтерра (1434–1516 гг.) написал в 1481 г.
в своем дневнике о том, что финансовые про-
блемы Андрея стали результатом полного
исчерпания его папского пенсиона «из-за чрез-
мерных расходов на распутные любовные
похождения и удовольствия» («Maior autem
cum nimis meretricio amori et voluptatibus
indulsisset, pecuniam omnem consumpsit que
singulis mensibus pontificio erario sibi
numerabatur») [65, p. 81]. Критический тон и
Жерарди да Вольтерра, и Феодора Спандуни-
но нашел отзвук у современных историков и
писателей, однако должно сказать, что малое
из того имеет достаточное основание.

Каждый современный рассказ об Ан-
дрее ссылается на его брак с «некоей пер-
соной низкого происхождения и легких нра-
вов», если воспользоваться словами гречес-
кого ученого Д.А. Закитиноса как главного
доказательства общего несоответствия та-
кого мнения [110, pp. 292–293] 13. На самом
деле об этом мезальянсе не упоминает никто
из современников или ближайших к тому вре-
мени писателей, даже сам Жерарди да Воль-
терра. У Андрея Палеолога действительно
была супруга по имени Катарина, но нам из-
вестно о ней по единственному ее упомина-
нию в регистрационных книгах входящей и
исходящей документации «Introitus et Exitus»
Апостольской Палаты Святого Престола.
Соответствующая запись указывает только
первое имя женщины и не содержит никаких
подробностей о ней ([18, f. 126v (orig. 207v)];
также см.: [54, S. 292]). Наиболее ранняя ал-
люзия на супругу Андрея Палеолога, припи-
сывавшая ей плохую характеристику («Verum
stirpis suae et antique nobilitatis ducta in conjugem
Graeca vilique meretrice...»), создана в XVII в.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 371

Ⱦж. ɏаррис. Жалкий принц" Андрей Палеолог в Риме (1464–1502 гг.): обновленная версия

французским византинистом ɒарлем Дюкан-
жем (1610–1688 гг.) 14. Таким образом, его ис-
торию надлежит оценивать словами завеща-
ния Андрея Палеолога как «бездоказательную
устную традицию» [47, S. 138–143, esp. 138].

Сомнительное доказательство моргана-
тического альянса Андрея Палеолога подры-
вает выдвинутое Д.А. Закитиносом и други-
ми учеными заявление о том, что этот брак
стал причиной бедности византийского на-
следника: якобы папа Сикст IV сократил пен-
сион своего протеже в раздражении на его
поведение, заставив его отправиться в Рос-
сию, пока скандал не утихнет [110, p. 293; 88,
p. 400]. Но записи Апостольской Палаты рас-
крывают совсем иную историю. Сикст IV
фактически выплачивал Андрею его пенсию
в течение двух лет до декабря 1479 г. и тем
самым покрыл, по-видимому, период поездки
в Россию [5, f. 31] 15. Более того, в своем пись-
ме папа уверял Андрея Палеолога в том, что
ежегодная рента ему будет выплачиваться в
том же самом размере после его возвраще-
ния [24, ff. 183–183v] 16. Мораль такова, что
оскорбительные обвинения против публичных
фигур следовало бы всегда рассматривать с
осторожностью. После всего сам Сикст IV
был обвинен своими современниками во много
худших преступлениях. Тем не менее в его
случае инсинуации не получили столь широ-
кого доверия ([108, p. 155]; также см.: [107,
p. 380, n. 56]).

Если безнравственность и сумасброд-
ство не было причиной трудностей Андрея
Палеолога, тогда что" Тут нельзя отрицать
того, что он ездил в Россию в 1480 г. просить
подаяния у своей сестры Зои, или Софии, как
она стала известна. Зоя позднее жаловалась
на то, что у нее не осталось драгоценностей,
потому что их все она отдала своему брату
[49, pp. 313–314] 17. Собственное мотовство
заметно усиливало проблемы Андрея Палео-
лога, но их коренная причина восходила к его
казначею, римскому папе. Он, на первый
взгляд, был довольно щедр к детям Фомы
Палеолога. Так, приняв их в 1465 г., папа
Павел II (1464–1471 гг.) одарил отпрысков
Фомы таким же пенсионом, что был установ-
лен для их отца, а Андрея Палеолога признал
в качестве полноправного деспота Мореи [53,
pp. 176–177; 48, p. 59]. Преемник папы

Павла II, Сикст IV, снабдил Зою по случаю
ее брака приданым в шесть тысяч дукатов, а
Андрею предоставил дом на Марсовом поле
(«Кампо-Марцио») в Риме [23, ff. 89v–91; 25,
ff. 314–314v (orig. 316–316v); 3, f. 264]; также
см.: [92, p. 307; 107, p. 319]) 18. Панегиристы
восхваляли папскую щедрость, а Сикст IV
зашел столь далеко, что запечатлел свои доб-
рые деяния на фресках римской больницы
Св. Духа в Сассии (Ospedale di Santo Spirito in
Sassia) 19. Более поздние писатели приняли эту
версию и даже преувеличили ее сведения, а
один из них дошел до того, что сказал, будто
бы Сикст одарил Андрея Палеолога ежегод-
ным денежным содержанием в восемь тысяч
дукатов [55, p. 847]. В действительности та-
кая похвала не была оправдана.

Пенсион, который первоначально назна-
чил папа Пий II (1458–1464 гг.) Фоме Палео-
логу в 1461 г., составлял три тысячи шетьсот
дукатов в год. Он выплачивался ежемесяч-
ными взносами по три сотни дукатов, к кото-
рым кардиналы прибавляли на две сотни боль-
ше в месяц ([4, ff. 121v, 124v; 97, pp. 86–87];
также см.: [54, S. 292]). Хотя это выглядело
весьма щедро, византийский придворный Ге-
оргий Сфрандзи (1401–1477/1478 гг.) все же
жаловался, что указанных выплат едва хва-
тало, не потому что Фома Палеолог был не-
бережлив, а потому что деспоту приходилось
содержать не только себя, но также свой двор
[53, pp. 170–171]. Что касается Андрея и Ма-
нуила Палеологов, их доля оказалась факти-
чески уменьшена: несмотря на то что Павел II
пожаловал им тот же самый пенсион, из со-
хранившихся счетов ясно вытекает, что ука-
занная сумма должна была быть поделена
между братьями 20. И никогда более не упо-
миналось о какой-либо доплате со стороны
кардиналов.

В сравнении с суммами выплат самому
Фоме пенсион его детей не только заметно
уменьшился, но далеко не всегда уплачивал-
ся полностью. Пока они были маленькими и
находились под опекой Виссариона, он отве-
чал за передачу ежемесячных платежей из
папского казначейства юным протеже карди-
нала. И нет никакого сомнения в том, что его
влияние становилось порукой тому, чтобы пла-
тежи регулярно продолжались 21. После кон-
чины кардинала Виссариона в 1472 г. положе-



372

ВИЗАНТИЯ И ЗАПАȾ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

ние дел, однако, быстро изменилось к худше-
му. За январь, февраль и март 1473 г., к при-
меру, братья получили в целом только шесть-
сот девяносто дукатов вместо ожидаемых де-
вяти сотен 22. Дальше было хуже. Едва Ма-
нуил покинул Рим в начале 1474 г., Сикст IV,
принимая во внимание отсутствие одного из
братьев, по-видимому, распорядился сокра-
тить их пенсион вдвое, и с этого времени вып-
лачиваемая денежная сумма составляла все-
го лишь сто пятьдесят дукатов в месяц 23.
В июле Сикст заверил Андрея, что его пен-
сия теперь, когда ему исполнился двадцать
один год, будет по-прежнему выплачиваться
в таком же размере. Однако ж Сикст даже не
упоминал о Мануиле, хотя тот вернулся в Рим
в начале 1476 г. ([21, ff. 122–123]; также см.:
[92, p. 310]). Нет сомнения, что это упущение
объясняет последовавший вскоре его отъезд
в Константинополь.

В течение 1470-х гг. ежегодная рента
Андрея Палеолога урезалась все чаще. Тог-
да как он получил обычные сто пятьдесят ду-
катов за июнь 1478 г., в ноябре сумма неожи-
данно упала до ста четырех дукатов. Запись
во введении к расходной книге «Liber dei
Mandati», где зарегистрирован этот платеж,
обуславливает причину этого сокращения во-
енными расходами папы: «reductionem per s.
dominum nostrum Papam propter instantes
guerras factam». Это урезание, обоснованное
всегда идущими войнами, продолжалось на
протяжении нескольких месяцев [5, ff. 15, 18v,
19, 20, 21v, 22v, 23v, 24v, 26v, 27]. Андрей Па-
леолог пострадал из-за обострения конфлик-
та в Италии, последовавшего после убийства
миланского герцога Галеаццо Мариа Сфорца
в декабре 1476 года. Сикст IV неблагоразум-
но допустил, чтобы папство оказалось вовле-
ченным в это столкновение, когда он молча-
ливо поддержал покушение членов знатного
семейства Пацци на убийство Лоренцо Ме-
дичи (1449–1492 гг.) в кафедральном соборе
Флоренции 26 апреля 1478 года. Когда заго-
вор не удался, Сикст IV был втянут в доро-
гостоящую войну против Флоренции, Вене-
ции и Милана [77, pp. 38–40, 83–85; 79,
pp. 187–196] 24. Как результат, папские расхо-
ды, включая пенсионы, подверглись глубокой
ревизии 25. Сроки упомянутой войны совпали
с сокращением пенсиона Андрея Палеолога

и его отъездом в Россию и должно быть, по
крайней мере в некоторой степени, стали при-
чиной жалкого внешнего вида летом 1481 г.,
как его описал Якопо Жерарди да Вольтерра
и другие 26.

Окончание военных действий в декабре
1480 г. не принесло никаких улучшений в по-
ложении Андрея Палеолога. Напротив, оно
даже ухудшилось в последний период жизни
деспота, поскольку его денежное содержание
продолжало уменьшаться. Оно выплачивалось
в размере одной сотни дукатов на протяже-
нии 1488–1489 гг., и часто выплаты опускались
ниже этого 27. С восшествием на папский пре-
стол Александра VI (1492–1503 гг.) пенсион
Андрея упал до ничтожных пятидесяти дука-
тов в месяц [9, f. 1c.] 28. Не удивительно, что
право на получение пенсиона пришлось вне-
сти в качестве условия в текст соглашения,
исходя из которого Андрей Палеолог продал
свои титулы в 1494 г. французскому королю
Карлу VIII (1470–1498). Последний должен
был использовать все свое влияние на римс-
кого папу для того, чтобы пенсионные плате-
жи были подняты до прежнего уровня. Э. Ло-
рео де Фонсемань (1694–1779 гг.) описывает:
«...Serenissimus Rex operam dabit, et faciet, et
curabit omnibus favoribus, et cum omni instanctia
qua poterit, quod proviso, alias eidem illustri
Domino dispoto tempore foelicis recordationis
Sixti Papae IV. mille VIIIe (sic� – Ⱦж. ɏаррис)
Ducatorum annuatim solvendorum de pecuniis
Cruciatae constituta, eidem in futurum integraliter
persolvetur» [51, pp. 1–73, esp. 71–72].

Существовал, кроме того, и другой фак-
тор, который содействовал бедности Андрея
Палеолога. Стоит напомнить, что он поддер-
живал не только себя самого, но и многих лиц,
которые составляли его двор, его «приближен-
ных» («familiares»). Это особо подчеркивал
Георгий Сфрандзи, когда он жаловался на не-
достаточность папского пенсиона, назначен-
ного Фоме Палеологу. На то же самое сето-
вал и брат Андрея Мануил Палеолог, когда он
отказался от жалованья бургундского герцо-
га ([53, pp. 170–171]; также см.: [111, p. 72]).
Некоторые из приближенных («familiares»)
Андрея Палеолога, возможно, изначально пос-
ледовали в Рим за его отцом в 1461 году.
Впрочем, многие из них, возможно, сопровож-
дали Зою во время ее поездки 1472 г. в Рос-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 373

Ⱦж. ɏаррис. Жалкий принц" Андрей Палеолог в Риме (1464–1502 гг.): обновленная версия

сию 29. Те, кто оставался в Риме, естествен-
но тяготел к его двору. Источники сохранили
имена некоторых из них. В их ряду – Иоанн
Герметианос, наставник Андрея и его отпрыс-
ков, врач Критопулос, Стаматис Вранас и
Фома Раллис, которые упоминаются в папс-
кой охранной грамоте 1474 г., как и трое ком-
паньонов, известных под именами Манкафы,
Конда и Николая ([26, f. 551v]; также см.: [92,
pp. 285–286; 83, S. 531–536; 61, pp. 34–35; 70,
p. 21]). Имеются сведения и о других свитс-
ких лицах, кто бывал при дворе Андрея Па-
леолога. Среди них – писец Георгий Гермо-
ним и трое спутников, сопровождавших Анд-
рея Палеолога в его поездке 1481 г. в Бринди-
зи: Михаил Аристовул, Мануил Палеолог и
Георгий Пагумен. Кроме того, следует на-
звать Димитрия Рауля Кавакиса, кто представ-
лял братьев Зои на ее свадьбе в Москве. К их
числу оправданно прибавить Георгия Сфран-
дзи, оставшегося в доме Андрея, когда он
посещал Рим в 1466 г., и ученого Димитрия
Халкокондила, который побывал при дворе
Андрея в конце 1475 г. ([28, ff. 2
, 273
(orig. 276)]; также см.: [90, pp. 157–158; 39,
p. 38; 71, pp. 363–370, esp. pp. 366–369; 70,
pp. 29–30, 39; 52, p. 212, n. 4]; а также см.: [53,
pp. 176–177; 78, p. 184]).

Постоянное урезывание пенсиона означа-
ло, что Андрей Палеолог все в большей мере
оказывался неспособен поддерживать этих
людей, так что в 1481 г. Жерарди да Вольтер-
ра описывал двор Андрея как «жалкий» [65,
p. 81]. Казалось бы, папа, как покровитель
обедневшего деспота, должен был принять на
себя по крайней мере одного прежнего его при-
дворного. Таковым являлся Феодор (Теодор)
Цамблакон, буквально «Semblaco», «Констан-
тинопольский». Он получал в период между
1479 г. и 1493 г. ежемесячно три дуката из Апо-
стольской Палаты, в расходных записях кото-
рой был описан как «прежде из семейства гос-
подина деспота Мореи» («olim de famiglia domini
dispoti Moree») ([5, f. 33v; 6, f. 85v; 9, f. 1]; так-
же см.: [54, S. 292]). Его пример, вероятно, не
был единичным. Катарина Цамблаконисса,
буквально названная «Zamplaconissa», которой
выплачивалась подобная пенсия в 1489–
1504 гг., возможно, была родственницей Фео-
дора Цамблакона и находилась в той же са-
мой ситуации. Равным образом бывшими чле-

нами двора деспота, вероятно, были также
Константин «из Мореи» («de Morea»), Феодо-
рина (Теодорина) «из Мореи» («de Mori»), Ме-
галиа «из Мореи» («de Morea») и Евфрасина
Палеологина и ее дочь, Фомазина (Томасина)
Кантакузина, обе «из Мореи» («de Moree») ([5,
ff. 61v, 76, 88–89v and 6, Vorsatz; 10, f. 30v];
также см.: [54, S. 292]). Отсутствие какого-
либо богатого греческого покровителя в Риме
после кончины Виссариона, наверное, подтал-
кивало других греков, таких как ученый Анд-
роник Каллист, покинуть Рим навсегда [34,
pp. 181–196, at 185; 58, pp. 139–140].

Следовательно, имеется конкретное сви-
детельство того, что действительной причи-
ной бедности Андрея Палеолога стало посто-
янное уменьшение его денежного содержания
со стороны Апостольской Палаты. Это сде-
лало его неспособным нести тяжкое бремя и
содержать свой двор. Неумеренность и бе-
зответственность Андрея Палеолога оказы-
вались ему слабой опорой, не говоря уже об
острых обвинениях Жерарди да Вольтерра.
Тем не менее мы не должны слепо доверять
распространенному утверждению о том, что
деспот ко времени кончины в июне 1502 г. стал
совершенно нищим [110, p. 295; 102, p. 184; 82,
p. 455; 87, p. 116]. Обычно при этом ссылают-
ся на папу Александра VI, передавшего вдове
Андрея деньги для оплаты его похорон. Конеч-
но, нечто такое случалось. Так, в 1487 г. папа
оплатил погребение другого королевского из-
гнанника, ɒарлотты Лузиньян (1456–1488 гг.),
кипрской королевы, которую никто и никогда
не называл «обедневшей» или «мотовкой» ([17,
f. 150v (orig. 176v); 18, f. 126v (orig. 207v)];
также см.: [54, S. 142–143, 292; 102, p. 184; 88,
p. 401]) 30. Андрей Палеолог, несомненно, был
беден, но его конец нельзя рассматривать как
убожество и уничиженье. В конце концов, он
был похоронен со всеми должными почестя-
ми рядом со своим отцом в соборе Св. Петра
([66, ff. 209v–210v]; также см.: [47]).

Продолɠение ɩолитики. Поставив под
сомнение принятое жизнеописание Андрея Па-
леолога, сейчас уместно перейти к рассмотре-
нию второго вопроса, поднятого в начале этой
статьи, который теперь оправданно сформули-
ровать так: возможно ли в поступках Андрея
разглядеть какого-либо рода отчетливую по-
литическую программу его деятельности"



374

ВИЗАНТИЯ И ЗАПАȾ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

Нам предстоит утвердиться во мнении, что на
самом деле он часто неотступно следовал кур-
су действий, которого ранее придерживались
другие члены его семьи. С середины XIV в. пра-
вители Византии обращали свой взор на Запад,
особенно на папство, чтобы спасти империю от
турецкого завоевания. Наученные советами ла-
тинофильски настроенных интеллектуалов, по-
добно Димитрию Кидонису и Мануилу Хрисо-
лору, императоры династии Палеологов пришли
к убеждению, что стоило бы только им убедить
папу в своей религиозной ортодоксии и тогда бы
он пустил западные армии к ним на помощь.
Это побудило одного из дядей Андрея Палео-
лога, Иоанна VIII (1425–1448 гг.), посетить Фло-
рентийский собор в 1438–1439 гг., на котором
была провозглашена уния церквей. А другой ви-
зантийский император, Константин XI Палеолог
(1449–1453 гг.) послал римскому папе полный
отчаяния призыв о помощи в 1452 г., когда ту-
рецкие войска осадили Константинополь [107,
pp. 104–107; 57, pp. 61–71].

Такая политика, конечно, не имела успе-
ха и не спасла Константинополь от Оттома-
нов. Одно из наибольших заблуждений визан-
тийцев состояло в их наивной вере в автори-
тет и престиж римского папы, который при-
зван объединить вооруженные силы Западно-
го христианства [57, pp. 99–101; 86, pp. 315–
339, esp. 333–337]. Даже так, за неимением
чего-то лучшего, члены византийской импе-
раторской династии продолжали принятый по-
литический курс после 1453 года. Отец Анд-
рея, Фома Палеолог, предпринял усилия к тому,
чтобы заручиться папской поддержкой, и до-
стиг определенного успеха: Пий II послал в
Морею отряд, состоявший из трехсот милан-
ских наемников, в 1459 году. Позже, уже на-
ходясь в изгнании в Италии, Фома добивался
папского снисхождения для осуществления
своего плана отвоевать Морею. В начале
1462 г. Фома Палеолог получил грамоты об
отпущении грехов от Пия II, направленные на
то, чтобы побудить верующих помочь ему в
его приготовлениях, и, кажется, в то время он
путешествовал по Италии, возможно, в надеж-
де собрать пожертвования и обещания под-
держки ([20, ff. 71–75 (orig. 70–74)]; также см.:
[57, p. 239; 92, p. 241, 248–250, 259–264; 110,
pp. 289–290; 42, pp. 189–190; 101, pp. 313–342,
esp. p. 322, 337]).

В свою очередь Андрей Палеолог про-
должил проводить этот политический курс из
Рима, где, подобно своему отцу, он питал на-
дежду на западную поддержку, чтобы пред-
принять экспедицию и отвоевать Морею. Со-
гласно Жерарди да Вольтерра, в конце лета
1481 г., вскоре после возвращения Андрея из
России, папа Сикст IV снабдил его двумя
тысячами дукатов для финансирования тако-
го предприятия: «Tamen navigantem in greciam
non sine aliqua spe dominatus paterni, aureorum
duobus milibus Pontifex est muneratus, quo
postmodum appulerit mihi prorsus ignotum est»
[65, p. 81] 31. Затем Андрей двинулся в Юж-
ную Италию, естественный трамлин для ата-
ки, и к октябрю Палеолог с несколькими спут-
никами прибыл в Фоджа (Апулия), где он по-
лучил дополнительные средства от Ферран-
те, неаполитанского короля (Фердинанд I, ко-
роль Обеих Сицилий, 1423–1494 гг.) 32. Исто-
рики не расположены принимать эту экспеди-
цию серьезно. Так, С. Рансимен зашел на-
столько далеко, что без какого-либо свиде-
тельства заявил о том, что Андрей Палеолог
безрассудно тратил деньги, полученные от
Сикста IV «на другие цели» [102, p. 184], хотя
Жерарди да Вольтерра об этом умалчивает.
Конечно, Андрей Палеолог никогда не отплы-
вал в Грецию и задержался со своими сопро-
вождающими в Бриндизи на протяжении ок-
тября и ноября, наслаждаясь гостеприим-
ством неаполитанского монарха 33.

Имелись, однако, очень веские причины,
почему идея западной поддержки к концу
1481 г. более не была осуществима. Ранее в
тот год ситуация выглядела наиболее много-
обещающей для успешной войны против ту-
рок, которые потерпели тогда ряд неудач. Ту-
рецкая осада острова Родоса была снята с
тяжелыми потерями. В сентябре 1481 г. вой-
ска короля Ферранте вытеснили турок, зани-
мавших Отранто. Сверх того, за последовав-
шей 3 мая смертью султана Мехмеда II на-
чалась гражданская война между его сыно-
вьями, Баязидом (1447–1512 гг.) и его млад-
шим братом Джем-султаном (Зизимом)
(1459–1495 гг.) [107, pp. 358–362, 371–373, 381–
382]. Таким образом, Андрей Палеолог мог
надеяться принять участие в контрнападении
под руководством неаполитанского короля
Ферранте. К осени стало ясно, что Оттоман-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 375

Ⱦж. ɏаррис. Жалкий принц" Андрей Палеолог в Риме (1464–1502 гг.): обновленная версия

ские владения не распадутся. Баязид II утвер-
дился в качестве неоспоримого султана Кон-
стантинополя, тогда как христианские держа-
вы были, как обычно, слишком разъединены
и не использовали преимущества, достигну-
тые в недавних победах.

Возможно, существовала и другая при-
чина для того, чтобы экспедиция, к которой
готовился Андрей Палеолог, никогда не отплы-
ла от берегов Италии: недостаточное финан-
сирование. В регистрационных записях Апос-
тольской Палаты нет и следа сумм, упомяну-
тых Жерарди да Вольтерра, которые были бы
выданы деспоту. Несмотря на мандат, пре-
дусматривавший выплату трех тысяч дука-
тов Андрею Палеологу, которая, согласно при-
казу, была произведена 4 сентября 1481 г.,
соответствующая запись приказной книги
(«Libri dei Mandati») не содержит никакого
упоминания о каком-либо «вояже» в Грецию.
Сама плата истолкована как аванс к пенсио-
ну Андрея, подобно тому, что был сделан на-
кануне его поездки в Россию: «In deductionem
sue pensionis et subventionis familie sue» [7,
f. 96]. В отсутствие какого-нибудь признака
специального платежа, предназначенного на
финансирование экспедиции, кажется очень
вероятным, что об этом Жерарди да Вольтер-
ра все же слышал. В таком свете дар
Сикста IV представляется гораздо менее
щедрым, чем мог бы быть, тогда как папа
выдал Андрею Палеологу лишь обычное
обеспечение для него и его двора и ничего
сверх того, чтобы покрыть расходы на воен-
ную экспедицию.

И все же, хотя обстоятельства оказались
неблагоприятными, а денег – недостаточно, нет
оснований полагать, что подготовка экспеди-
ции изначально серьезно не обсуждалась.
15 сентября 1481 г. Сикст IV написал епископу
Эворы (Португалия), поручив ему сделать все,
что в его власти и помочь деспоту в его стрем-
лении пересечь Ионическое море. В свою оче-
редь, поездка Андрея Палеолога в Бриндизи
ясно указывает, что он искренне желал осуще-
ствить свой план 34. К такому же самому зак-
лючению приводит имя «Coycondo Clada» од-
ного из сопровождавших Андрея Палеолога
спутников. Им мог быть греческий солдат
Крокондило Клада, который в 1480 г. возглавил
мятеж против турок в Морее, а впоследствии

поступил на службу неаполитанского короля
([13, ff. 164–169 (orig. 154–159); 43, pp. 273–281;
44, pp. 226]; также см.: [107, p. 328–329]). Не-
сомненно, греческий воин мог бы стать иде-
альным проводником для реализации задуман-
ной экспедиции. Кажется очевидным то, что
Андрей совершил, по крайней мере, серьезную
попытку начать военную кампанию против ту-
рок. Он составил дальнейший план возврата
Мореи в 1485 г., когда был вовлечен в заговор
по захвату у венецианцев Монемвасии [11,
f. 190v (orig. 154v)]. Даже если эти инициативы
потерпели неудачу из-за невезения и недоста-
точной финансовой поддержки, они по-прежне-
му указывают на то, что Андрей Палеолог не
проводил все свое время в Риме в погоне за
удовольствиями.

Описанные обстоятельства следует
иметь в виду при оценке прочих сторон карь-
еры Андрея Палеолога. Современные ему со-
общения, поставленные под сомнение коммен-
тариями Жерарди да Вольтерра, выражают
тенденцию видеть в каждом действии Анд-
рея просто дальнейшую попытку вымогать
деньги, чтобы поддерживать необузданный
стиль жизни. Однако поведение Андрея Па-
леолога может быть истолковано вполне иным
образом: если пересказанные Жерарди да
Вольтерра слухи отложить в сторону, тогда
окажется, что Андрей просто пытался исполь-
зовать ресурсы западно-христианского мира
против турок.

Возьмем, к примеру, его путешествия по
Европе с целью воззвать к щедрости европей-
ских правителей. В 1490 г. он оставил Рим во
второй раз и было отправился снова в Москву
в сопровождении послов Великого князя
Ивана III, братьев Димитрия и Мануила Рал-
лис [90, p. 225]. Но, похоже, ему там оказа-
лись не рады, и уже вскоре он прибыл во Фран-
цию, где король Карл VIII, приняв Андрея дру-
жески, оплатил все его издержки в обмен на
подарок гостя – белого сокола ([32; 2]; также
см.: [92, pp. 301–304; 68, p. 667]). Англия, ко-
торую Андрей Палеолог посетил в январе
1492 г., оказалась менее гостеприимна. Король
Генрих VII (1457–1509 гг.) просто отдал рас-
поряжение своему казначею, лорду Джону Ди-
нэму (1406–1458 гг.), заплатить посетителю
столько, сколько он (лорд-казначей) сочтет
нужным, и предоставил Андрею охранную



376

ВИЗАНТИЯ И ЗАПАȾ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

грамоту для выезда из страны [84, membrane
(пергамен) 6] 35.

Современные ученые предпочитают
рассматривать эту европейскую поездку в
компрометирующем свете и делают акцент
на том, что русская экспедиция оказалась
«в денежном отношении непродуктивной».
В конце концов, современник и товарищ визан-
тийского изгнанника Константин Ласкарис
(1434–1501 гг.) обвинил того в том, что Анд-
рей «блуждал по земле словно попрошайка»
([38, coll. 968]; также см.: [110, p. 293, n. 3; 102,
p. 184]). Однако Андрей Палеолог делал лишь
то же, что и его дед, император Мануил II
(1391–1425 гг.), когда он посещал дворы Ев-
ропы в 1399–1402 гг., умоляя о помощи для
осады Константинополя. Его дядя Иоанн VIII
занимался тем же самым в 1423–1424 гг. [29,
pp. 165–199; 85; 57, pp. 11–21, 110].

Даже соглашение, заключенное в Риме в
сентябре 1494 г. с французским королем
Карлом VIII, не было беспрецедентным. Анд-
рей уступал Карлу все свои права на троны Кон-
стантинополя, Трапезунда и Сербии. В свою
очередь Карл VIII обязывался выплачивать
Андрею Палеологу ежегодный пенсион в четы-
ре тысячи четыреста дукатов и предоставить
личную охрану численностью в сотню всадни-
ков ([31, ff. 165–168]; также см.: [36, no. 1266
(Gall. 650), p. 356; 37, no. 1266 (Gall. 650), p. 356;
57, pp. 60–73; 92, pp. 299–300; 73, pp. 394–395
(no. 8); 107, pp. 461–463]). Подобный договор был
предложен двоюродным братом Андрея,
Иоанном VII Палеологом (1370–1408 гг.), когда
он намеревался продать Константинополь коро-
лю Франции взамен на ежегодную пенсию и
французский замок [72]. В свою очередь согла-
шение 1494 г. не было безответственным отре-
чением с целью облегчения финансового бре-
мени. Андрей сохранял за собой Морейский
деспотат и добился особого обязательства от
французского короля. Оно заключалось в том,
что он начнет войну с турками для того, чтобы
вернуть Морею ее законному владетелю. Пос-
ле восстановления в своих полномочиях Анд-
рею предстояло владеть своей землей как фье-
фом, переданным Карлом за номинальный еже-
годный взнос, который состоял в одном осед-
ланном белом коне: «...Serenissimus Rex operam
dabit, et totis viribus conabitur cum suis gentibus, et
exercitibus tam terrestis quam maritimis, recuperare

Regnum seu dispotatum Moreae...» [51, p. 71].
Ясно, что деспот надеялся использовать Карла
в качестве могущественного защитника, кото-
рый соберет необходимую воинскую силу, что-
бы бросить вызов туркам, как он это пытался
проделать с Ферранте Неаполитанским в
1481 году. Как бы то ни было, безвременная
смерть Карла в 1498 г. положила конец этим
надеждам.

Щепетильность Андрея Палеолога в от-
ношении его титулатуры также сыграла с ним
злую шутку. На печати Андрея был изобра-
жен внушительный двуглавый орел и легенда
«Деспот Ромеев» («Despotes Romeorum») 36.
В 1480-х гг. Андрей Палеолог пошел дальше и
стал титуловать себя «Император Константи-
нопольский» («Imperator Constantinopolitanus»)
[67, p. 174, 281; 68, p. 425] 37. Андрею Палеоло-
гу принадлежало почетное место в папских
церемониях. В них он принимал участие до кон-
ца своей жизни и сильно негодовал, когда счи-
тал, что его императорский сан не получал до-
статочного признания 38. Резкий контраст меж-
ду огромными притязаниями и убогой реаль-
ностью привел К.М. Сеттона к выводу о том,
что деспот производит впечатление «жалкой
фигуры» и что он «ухитрился cделать всегда
жалкое зрелище монарха в изгнании даже бо-
лее несчастным» [107, p. 395, n. 44, p. 462].

В то же время Андрей обладал подлин-
ным правом на свои титулы. Андрей Палео-
лог унаследовал от своего отца титул деспо-
та, а от своего дяди, Константина XI Палео-
лога, последнего византийского правителя,
титул императора. Наряду с тем упорная на-
стойчивость Андрея Палеолога на титулова-
нии свидетельствует о присущем ему стрем-
лении сохранить свои притязания на земли,
которые он надеялся однажды восстановить,
как и свою руководящую роль у народов это-
го региона. Другой балканский изгнанник в
Италии, Константин Комнин Арианит (1457–
1530 гг.), как можно наблюдать, вел себя точ-
но также [56, pp. 643–661, at 644–645].

Андрей Палеолог, следовательно, на про-
тяжении всех лет своего пребывания в Риме
преследовал конструктивную цель. И по этой
причине общественная активность Андрея там
заслуживает того, чтобы рассматриваться в
положительном свете. Например, презритель-
ное осмеяние различных мер, на которые пус-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 377

Ⱦж. ɏаррис. Жалкий принц" Андрей Палеолог в Риме (1464–1502 гг.): обновленная версия

кался деспот, стремясь пополнить свой скуд-
ный доход. Как указывал К.М. Сеттон, Анд-
рей Палеолог продавал «почетные титулы и
прочие привилегии тем, чье легковерие и соци-
альная гордыня приводили их с деньгами в ру-
ках к его порогу (««honorific titles and other
privileges to those whose gullibility and social pride
brought them, money in hand, to his doorstep») [107,
p. 462]. Сохранились несколько грамот, соглас-
но которым Андрей Палеолог раздавал титу-
лы и почетные звания разным лицам, и нет со-
мнения в том, что они платили за эти привиле-
гии ([19, ff. 124–126 (orig. 125–127); 33, ff. 4–5];
также см.: [92, pp. 297–298; 100, с. 157–158; 75,
pp. 177–178 (особая пагинация)]). И Андрей не
был выше подобной торговли 39. Однако эти
сделки были мотивированы не эгоистичным
желанием сохранять привычный образ жизни,
а скорее необходимостью поддержать свой
двор и честолюбивым стремлением снова об-
рести свое наследство.

Выводы. Итак, жизнь Андрея Палеоло-
га в изгнании была не столь бесцельна и не ра-
страчена впустую, как могло бы внушать до-
верчивое чтение сочинений Жерарди да Воль-
терра и других его современников. Конечно,
нельзя считать жизнь Андрея великим успе-
хом. Все надежды наследника византийского
престола на реставрацию обрушились. И бóль-
шая часть его времени ушла на попытки со-
брать нужные суммы для того, чтобы поддер-
жать свой двор. Однако приходится уповать на
то, что, как было показано, всю эту ситуацию
недопустимо считать следствием порочного
характера Андрея. Несмотря ни на что, он про-
должать заниматься восстановлением своих
фамильных прав. Последняя неудача, поэтому,
была не столько личной, сколько результатом
политики напрасных надежд на помощь Запад-
ных держав и в особенности Рима в отноше-
нии оттоманских турок. Эта политика отвеча-
ла положению, которое не оставляло иного вы-
бора. Византийцы придерживались такой поли-
тики даже тогда, когда должно было быть со-
вершенно ясно, что, несмотря на заманчивые
обещания, папа и западные монархи бессиль-
ны помочь. Это была печальная действитель-
ность, с которой Андрею Палеологу приходи-
лось сталкиваться всю свою жизнь как изгнан-
нику и которая в конце концов гарантировала,
что он никогда не вернется на родную землю.

ПРИМЕЧАНИЯ

1 Обновленная и исправленная версия статьи,
которая первоначально увидела свет на английском
языке под заголовком «A worthless prince" Andreas
Palaeologus in Rome, 1465–1502», в журнале
Orientalia Christiana Periodica [59]. Автор статьи
считает своим долгом выразить глубокую благо-
дарность редактору указанного журнала проф. Фи-
липпу Люисьеру (Philippe Luisier) за разрешение
опубликовать новую версию статьи. Равным обра-
зом автор статьи искренне благодарит за предос-
тавленную возможность издать ее новую версию
проф. Николая Барабанова. Авторизированный
перевод на русский язык и научное редактирова-
ние выполнил Юрий Вин при участии Веры Григо-
рьевой (ГПИБ), внесшей весомый вклад в состав-
ление библиографии.

2 К.М. Сеттон цитирует документ Государ-
ственного архива Мантуи (Mantua, Archivio di Stato,
Archivio Gonzaga) [107, p. 228].

3 Андрей Палеолог родился в Морее 17 янва-
ря 1453 г. [53, pp. 132–133].

4 Супруга Фомы, Катарина Цаккариа (Caterina
Zaccaria), иначе называемая Екатерина Палеологи-
на, скончалась на Корфу в 1462 г. [92, pp. 267–273].

5 Виссарион послал в Москву грека, извест-
ного под именем Георгия, для проведения перего-
воров ([16, f. 110v (orig. 173v); 90, p. 114; 64, pp. 143–
144]; также см.: [95, pp. 108–185]). В начале плани-
ровался брак Зои с кипрским королем Яковом
(Жаком) II (ок. 1438/1439 или 1440–1473 гг.). Исто-
рия помолвки Зои в 1466 г. с членом итальянского
семейства Караччьоло (Caracciolo) основана лишь
на одном позднем, и потому ненадежном, свиде-
тельстве Псевдо-Сфрандзи [99, p. 562]; также см.:
[93, pp. 264–268; 96, pp. 19–23].

6 Виссарион скончался 18 ноября 1472 г. в Ра-
венне по возвращении из Франции, куда он был
отправлен с миссией папского легата ([14, f. 79
(orig. 46)]; также см.: [91, pp. 33–55]).

7 Р.Дж. Уэлш (R.J. Walsh) цитирует докумен-
ты Государственных архивов Мантуи (Mantua,
Archivio di Stato, Archivio Gonzaga 1625) и Милана
(Milan, Archivio di Stato, Fondo Visconteo-Sforzesco,
Potenze Estere 78) [111, pp. 53–86, esp. p. 73, 78].

8 Существует очень подобострастное письмо,
написанное Мануилом Палеологом герцогу Галеац-
цо Мариа Сфорца, которое датируется началом 1476 г.,
а также ответное письмо миланского герцога, послан-
ное в декабре того же года. Мануил ссылается на бе-
седы, которые они вели с герцогом, хотя предмет их
обсуждения не назван [78, p. 184; 92, p. 310].

9 Мануил «был вооружен» двумя тысячами
дукатов для своей поездки в Милан («per la sua andata
a Milano»), датированной 31 января 1473 г. или



378

ВИЗАНТИЯ И ЗАПАȾ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

1474 года. Наряду с тем Мануил получил от римско-
го папы охранную грамоту, датируемую 23 марта
1475 года. Точнее говоря, срок выдачи документа оп-
ределен четвертым годом понтификата Сикста IV [3,
f. 272; 22, ff. 214–214v]. Поскольку четвертый год пон-
тификата Сикста IV исчислялся с августа 1474 г. по
август 1475 г., это означает, что выдача папской гра-
моты относится к началу 1475 года. Однако имеются
веские причины думать, что папский делопроизво-
дитель допустил здесь ошибку, поскольку все после-
дующие записи этого регистра датируются третьим
годом («Anno tertio») понтификата. Мандат на рас-
ходы по поездке Мануила, так же, как и рекоменда-
тельное письмо Сикста IV миланскому герцогу, о
котором речь пойдет далее, датируются началом
1474 года. Из этого не безосновательно следует зак-
лючить, что и охранная грамота была выдана Ману-
илу 23 марта 1474 года.

10 Другое подобное письмо было предостав-
лено маркизом Мантуи, так что Мануил на своем
пути в Милан, вероятно, посетил семейство Гонза-
гов [92, p. 296].

11 Р.Дж. Уэлш (R.J. Walsh) цитирует документ
Государственного архива Милана (Archivio di Stato,
Milan, Fondo Visconteo-Sforzesco, Potenze Estere 517
[111, p. 72]). В представленном здесь отчете просле-
живаются подробности поездки Мануила Палеоло-
га в Бургундию. Сам Мануил, возможно, фигуриру-
ет как «сын императора Константинополя», который
получил в это время от герцога Дижона 16 франков
([63, p. 13]. Пагинация особая. Связка 22).

12 Отъезд Мануила можно датировать, соглас-
но папской охранной грамоте, для него и его со-
провождающих 25 апрелем 1476 г. [27, ff. 182–182v;
109, p. 157; 61, pp. 34–35; 46, p. 23].

13 Англоязычные историки и писатели часто
говорят об избраннице Андрея Палеолога как о
«женщине с римских улиц» [82, p. 454; 102, p. 184;
88, p. 400; 107, p. 462].

14 Ни один из источников, который цитирует
Дюканж, не упоминает о браке Андрея Палеолога
[35, p. 248].

15 Андрей Палеолог прибыл в Москву весной
1480 г. [90, p. 211].

16 Содержание упомянутого письма папы
Сикста IV резюмировал К.М. Сеттон [107, p. 318, n. 13].

17 Якопо Жерарди да Вольтерра в своем днев-
нике о поездке Андрея Палеолога в Россию и его
возвращении в Италию указывает: «...cumque
propterea de pontificis munificentia desperasset quod
ea abuteretur, urbem et ipse dereliquit et ad sororium
in Scithiam est profectus. Sed ibi brevi tempore
commoratus esset, rursum ad Italiam est reversus...»
[65, p. 81].

18 Этот дом на Марсовом поле, вероятно, сто-
ял рядом с расположенной там церковью Св. Анд-

рея (La chiesa di Sant’ Andrea in Campo Marzio, Roma)
[76, p. 209; 62, pp. 188–189].

19 Таково изображение Сикста с коленопрек-
лоненным у его ног благодарным Андреем. См.:
[1, pp. 265–266; 92, p. 307; 81, pp. 138–139]. Также
см.: «Хронику» Николая Глассбергера, брата Ор-
дена миноритов («Chronica» Fratr is Nicolai
Glassberger): «Principes etiam pauperes et nobiles,
patria extorres, et praesertim Palaeologorum filios ...
atque alios complurimos a Turchis pulsos, pecuniis
adjuvare non destitit» [89, p. 456].

20 Три сотни дукатов всегда выплачивались со-
вместно «деспотам Мореи» (буквально «I despoti
della Morea») [3, ff. 223, 225, 225v et passim].

21 Один из документов Государственного ар-
хива Рима подтверждает, что деньги вручал
«B. Tusculani», то есть Виссарион, епископ Туску-
лума [4, ff. 81, 82v, 83].

22 См.: «I Dispoti della Morea per la loro pensione
di mesi tre, cioq gennaio, febbraio e marzo» [3, f. 268].

23 Это была сумма, которую Андрей Палео-
лог получил за май 1474 г. [3, f. 272v].

24 Л. Пастор в его «Истории пап» приходит к вы-
воду, что Сикст IV защищен от обвинения в том, что
он был вовлечен в тайный сговор [94, pp. 300–330].

25 Не только пенсион Андрея Палеолога, был
урезан. Сикст IV, как известно, пообещал в 1480 г.
увеличить жалованье Леонардо Токко, титулярно-
му правителю Арты (Эпирский деспотат), но толь-
ко если Бог дарует окончание войн [65, p. 12].

26 В своем «Дневнике» Жерарди да Вольтерра
отмечает: «hac presenti estate Rome eum vidimus,
familia sordida et pannis obsitum et qui superioribus
annis purpuram et siricum induebat assidue, vili nunc
veste membra vix tegit» [65, p. 81]. Когда Андрей Па-
леолог и его тринадцать спутников вернулись из Рос-
сии в Рим в июле 1481 г., они остановились в Ман-
туе. Как описывает А. Бертолотти, цитируя документ
из фонда сеньориального рода Гонзага (Archivio
Gonzaga, Copia Lettere) в Государственном архиве
Мантуи, компаньоны Андрея разместились и пита-
лись за счет «маркиза» (имеется в виду Федерико I
Гонзага (1441–1484 гг.)). Он также предоставил реко-
мендательное письмо для герцога Феррары. В этом
письме было указано, что Андрей Палеолог являлся
дальним родственником дома Малатеста, предста-
вители которого правили г. Римини, и находился в
состоянии крайней нищеты [30, p. 46 (№ 63)].

27 Так, за январь 1486 г. Андрей Палеолог полу-
чил только шестьдесят шесть дукатов [8, ff. 280, 319v].

28 Похоже, что впоследствии эти деньги выпла-
чивались Андрею Палеологу с большей регулярно-
стью [9, ff. 1–76]. По распоряжению папы 16 января
1500 г. деспоту были выплачены шестьдесят дукатов,
хотя причина этого платежа остается неизвестной
[15, f. 51v (orig. 49v)]. Ссылка, данная по указанному



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 379

Ⱦж. ɏаррис. Жалкий принц" Андрей Палеолог в Риме (1464–1502 гг.): обновленная версия

поводу Ф. Руссо на архивный документ (Armario 29,
vol. 51), не корректна [103, p. 135, no. 14231].

29 Современные оценки показывают, что чис-
ленность Зоиной свиты достигала размеров от 60
до 100 членов ([40, S. 330–331; 41, S. 468–469]; также
см.: [80, p. 134]; равно см.: [90, p. 150]; наряду с тем
см.: [106, S. 148–174; 49, pp. 122–131]).

30 О ɒарлотте Лузиньян см.: [60, pp. 582–612].
31 С. Рансиман ошибочно указывает сумму в

два миллиона золотых монет [102, p. 184]
32 Приводимые сведения о поездке Андрея Па-

леолога сообщает Ф. Форчеллини, цитируя ныне
уничтоженный документ, известный под названи-
ем «Росписи казначейства Арагона» («Cedole della
tesoreria d’Aragona»), а именно регистр 99 (reg. 99,
(1481–1482), f. 345v.) [52, p. 212, n. 4].

33 Ф. Форчеллини ссылается на вышеупомяну-
тые «Росписи казначейства Арагона» («Cedole della
tesoreria d’Aragona»), точнее говоря регистр 94 (reg. 94
(1481), ff. 143, 144v., 146, 150, 153) [52, p. 213, n. 1].

34 Сказанное подтверждает, ссылаясь на до-
кумент Национальной центральной библиотеки
Флоренции (Biblioteca Nazionale Centrale, Florence,
Bib. Magliab. ms I–III 256, f. 34), К.М. Сеттон [107,
p. 373, n. 35].

35 На первый взгляд, идентичность личности ви-
зитера в Англию в январе 1492 г. не совсем ясна. В из-
ложенном предписании Генриха VII своему казна-
чею проситель был назван просто «греком, о кото-
ром наш святой папа и разные кардиналы написали
нам» («the Greke for whom our holy ffadre the Pope
and diverse cardinalles have written unto us»). Соглас-
но версии охранной грамоты, предлагаемой Т. Ри-
мер (Раймер), упомянутый «грек» описан как
«Palaeologus ... Constantinopolitani imperii heredes»
[104, p. 40; 105, p. 470]. Оригинал этого последнего
документа в казначейских списках королевской кан-
целярии (the Treaty Rolls, C76), однако, содержит пер-
вое имя грека (Андрей) [84, membrane (пергамен) 6].
Так как королевское распоряжение датировано
16 января, то есть днем, предшествующим сроку
выдачи охранной грамоты, кажется справедливым
допускать, что безымянным греком был претендент
на византийский престол.

36 На печати воспроизведен рисунок, копию
которого сохранила рукопись Библиотеки Готфри-
да Вильгельма Лейбница, Нижняя Саксония, Ган-
новер (Gottfried Wilhelm Leibniz Bibliothek,
Niedersächische Landesbibliothek. Hannover ms
XXVI, 1520). См.: [74, pp. 416–432, esp. p. 426].

37 Вероятно, воспитанием Андрея Палеолога
в Риме объясняется, почему наследнику престола
не было известно того, что титула «Император Кон-
стантинополя» у византийских правителей никогда
не существовало. Они носили сан «императора ро-
меев» («�8ÂW¼²uÁ�Ã}v 0§{½8´{v») вплоть до 1453 г.

38 Свидетельством настойчивости Андрея Па-
леолога является то, что ему было позволено нести
такую же свечу, что и кардиналам, во время про-
цессии в Сикстинской капелле в 1486 г. (см.: [67,
p. 174; 68, p. 558; 69, p. 120]).

39 Известны данные о трех торговых суднах,
принадлежавших деспоту на Майорке в 1484 г. [45,
pp. 58–59, 60, 124].

REFERENCES

1. Angelis P. de. L’architetto e gli affreschi di
Santo Spirito in Saxia. Roma, Nuova Tecnica Grafica,
1961. 301 p.

2. Archives Nationales de )rance, Paris.
Monuments Historiques. Cartons des Rois, K74, liasse
no. 32.

3. Archivio di Stato di Roma. Camerale I.
Depositeria generale della Crociata, Registra 1234.

4. Archivio di Stato di Roma. Camerale I.
Depositeria generale della Crociata, Registra 1235.

5. Archivio di Stato di Roma. Camerale I.
Depositeria generale della Crociata, Registra 1236.

6. Archivio di Stato di Roma. Camerale I.
Depositeria generale della Crociata, Registra 1237.

7. Archivio di Stato di Roma. Camerale I,
Mandati Camerali 848.

8. Archivio di Stato di Roma. Camerale I,
Mandati Camerali 851.

9. Archivio di Stato di Roma. Camerale I,
Mandati Camerali 856.

10. Archivio di Stato di Roma. Camerale I,
Mandati Camerali 857.

11. Archivio di Stato di Venezia. Consiglio dei
Dieci, Misti, Registra 22.

12. Archivio di Stato di Venezia .  Libri
Commemoriali, Registra 16.

13. Archivio di Stato di Venezia. Senato, Segreta
Registra 29.

14. Archivio Segreto, Vaticano .  Armario
(Armadio) 31. (Vol. 52)

15. Archivio Segreto, Vaticano .  Camera
Apostolica, Armario (Armadio) 29.

16. Archivio Segreto, Vaticano .  Camera
Apostolica, “Introitus et Exitus”, Registra 472.

17. Archivio Segreto, Vaticano .  Camera
Apostolica, “Introitus et Exitus”, Registra 520.

18. Archivio Segreto, Vaticano .  Camera
Apostolica, “Introitus et Exitus”, Registra 532.

19. Archivio Segreto, Vaticano. Fondo Borghese.
Vol. 1, 783.

20. Archivio Segreto, Vaticano .  Registra
Lateranensia 518.

21. Archivio Segreto, Vaticano .  Registra
Vaticana 563.



380

ВИЗАНТИЯ И ЗАПАȾ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

22. Archivio Segreto, Vaticano .  Registra
Vaticana 564.

23. Archivio Segreto, Vaticano .  Registra
Vaticana 583.

24. Archivio Segreto, Vaticano .  Registra
Vaticana 594

25. Archivio Segreto, Vaticano .  Registra
Vaticana 660.

26. Archivio Segreto, Vaticano .  Registra
Vaticana 663.

27. Archivio Segreto, Vaticano .  Registra
Vaticana 665.

28. Archivio Segreto, Vaticano. Schedario
Garampi. Miscellanea II. Registra 681.

29. Barker J.W. Manuel II Palaiologos �1��1–
142��: A Study in Late Byzantine Statesmanship. New
Brunswick NJ, Rutgers Univ. Pr., 1969. LIII, 615 p.

30. Bertolotti A. Varietà storico-gentilizie.
Giornale Araldico-Genealogico-Diplomatico, 1888,
vol. 16, num. 2 (agosto), pp. 46-49.

31. Bibliothqque Nationale de )rance, Paris.
Département de manuscrits. Ms franoais 15526. Harlay.
Cote 121 (28). 713 ff.

32. Bibliothqque Nationale de )rance, Paris.
Département de manuscrits. Ms franoais 28669 (piqces
originales, 2185), Chambre des Comptes, Cabinet des
Titres. Cote 49378, no. 2-3.

33. Bibliothqque Nationale de )rance, Paris.
Département de manuscrits. Ms franoais 30927. Cabinet
des Titres. Cabinet d’Hozier, 46. Biraque-Blanc.
Dossier, cote 1137.

34. Botley P. Literature in Exile: The Books of
Andronicus Callistus, 1475–1476. Dumbarton Oaks
Papers, 2018, vol. 72, pp. 18-196.

35. Cange Ch. du Fresne du, ed. Historia
Byzantina duplici commentaria illustrata. Lutetiae
Parisorum, Ludovicum Billaine, 1680. IX, 372 p. Repr.
ed.: Bruxelles, Culture et Civilisation, 1964.

36. Halm C. F. von, Laubmann G. von, eds.
Catalogus Codicum manu scriptorum Bibliothecae
Regiae Monacensis. In 10 vols. Vol. 7: Codices Gallicos,
Hispanicos, Italicos, Anglicos, Suecicos, Danicos,
Slavicos, Esthnicos, Hungaricos complectens. Monachii
(M�nchen), Sumptibus Bibliothecae Regii; Parisiis, Apud
A. France, 1858. X, 419, [1] p.

37. Halm C.F. von, Laubmann G. von, eds.
Catalogus Codicum manu scriptorum Bibliothecae
Regiae Monacensis. In 10 vols. Vol. 7: Codices Gallicos,
Hispanicos, Italicos, Anglicos, Suecicos, Danicos,
Slavicos, Esthnicos, Hungaricos complectens. Repr. ed.
Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1971. X, 419, [1] p.

38. Constantini Laskaris. Basilii Imp.
Successorum Notitia. Migne J.-P., ed. Sapientissimi
Cardinalis Bessarionis opera omnia. Parisiis, Apud
J.-P. Migne editorem, Parisina, 1866, coll. 965-968.
(Patrologiae cursus completus. Series Graeca; vol. 161).

39. Croskey R.M. Byzantine Greeks in Late
Fifteenth- and Early Sixteenth-Century Russia.
Clucas L., ed. The Byzantine Legacy in Eastern
Europe. New York, Columbia Univ. Pr., 1988, pp. 33-56.

40. Hirtzel S., ed. Die Chroniken der frlnkischen
Stldte. N�rnberg. Vol. 4. Leipzig, Verl. v. S. Hirtzel, 1872.
VIII, 440 S. (Die Chroniken der deutschen Städte vom 14.
bis ins 16. Jahrhundert; vol. 10).

41. Hirtzel S., ed. Die Chroniken der frlnkischen
Stldte. N�rnberg. Vol. 5. Leipzig, Verl. v. S. Hirtzel, 1874.
X, 441–888 S. (Die Chroniken der deutschen Städte
vom 14. bis ins 16. Jahrhundert; vol. 11).

42. M�ller G., ed. Documenti sulle relazioni delle
cittj toscane collOriente Cristiano e coi Turchi fino
all’anno MD;;;I. Florence, M. Cellinie, 1879. LXIV, 532 p.

43. Sathas C.N., ed. Documents inpdits relatifs j
l’histoire de la Grqce. 1-er. spr. In � vols. Vol. 1. Paris,
Maisonneuve et Cie, 1880. XL, 344 p.

44. Sathas C.N., ed. Documents inpdits relatifs j
l’histoire de la Grqce. 1-er. spr. In � vols. Vol. 6. Paris,
Maisonneuve et Cie, 1884. IX, 333 p.

45. Torre y del Cerro A. de la, ed. Documentos
sobre relaciones internacionales de los Reyes
Catylicos. In 6 vols. Vol. 2: 14�4–14�7. Barcelona,
Consejo Superior de Investigaciones Cienttficas,
Patronato Marcelino Menéndez Pelayo, 1950. 624 p.

46. Lambros S.P., ed. Ecthesis Chronica and
Chronicon Athenarum. London, Methuen 	 Co, 1902.
X, 112, [48] p.

47. Enepekides P.K. Das Wiener Testament des
Andreas Palaiologos vom 7 April 1502. Dölger F.,
Beck H.G., eds. Akten des ;I Internationalen
Byzantinisten Kongresses, M�nchen 1���. M�nchen,
C. H. Beck, 1960, S. 138-143.

48. Gaspare da Verona. De Gestis Tempore
Pontificis Maximi Pauli Secundi. Zippel G., ed. Le vite di
Paolo II di Gaspare da Verona e Michele Canensi.
Città di Castello, S. Lapi, 1904 (1911), pp. 1-64.
(Muratori L.A., Carducci G., Florini V., eds. Raccolta
degli storici italiani dal cinquecento al mil-lecinquecento.
Rerum Italicarum Scriptores. Nuova Serie. T. 3, Pt. 16).

49. Fennell J.L.I. Ivan the Great of MoscoZ.
London, Macmillan 	 Co Ltd; New York, St. Martins
Pr., 1961. XIV, 386 p.

50. Tozer H.F., ed. Finlay G. History of Greece from
its Conquest by the Romans to the Present Time, B. C.
146 to A. D. 1�64. In 7 vols. Vol. 4: Mediaeval Greece
and the Empire of Trebizond, A. D. 1204–1461.
Oxford, Clarendon Pr., 1877. XII, 439 p.

51. Foncemagne E. Lauréault de. Eclaircissements
historiques sur quelques circonstances du voyage de
Charles VIII en Italie et particuliqrement sur la cession
que lui fit André Paléologue, du droit quil avoit à
l’Empire de Constantinople. Mpmoires de littprature
tirps des registres de lAcadpmie royale des
inscriptions et belles lettres, 1769, vol. 28, pp. 1-73.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6 381

Ⱦж. ɏаррис. Жалкий принц" Андрей Палеолог в Риме (1464–1502 гг.): обновленная версия

52. Forcellini F. Strane peripezie d’un bastardo
di casa di Aragona, [IV]. Archivio storico per le pro-
vince napoletane. Societj napoletana di storia
patria, 1914, vol. 39, fasc. 1, pp. 172-214.

53. Maisano R., ed. Geǀrgos SphrantzƝs.
Chronikon � Giorgio Sphrantze. Cronaca. Roma,
Accademia nazionale dei Lincei, 1990. XIX, 90, 276 p.
(Corpus Fontium Historiae Byzantinae; vol. 29).

54. Gottlob A. Aus der Camera Apostolica des
1�. Ein Beitrag zur Geschichte des plpstlichen
)inanzZesens und des endenden Mittelalters.
Innsbruck, Verl. d. Wagnerschen Universitäts-
Buchhandlung, 1889. 317 S.

55. Gregorovius F. Storia della Cittj di Roma nel
Medio Evo. Vol. 3. Roma, Società Editrice Nationale,
1901. III, 895 p.

56. Harris J. Despots, Emperors and Balkan
Identity in Exile. Sixteenth Century Journal, The
Journal of Early Modern Studies, 2013, vol. 44, no. 3,
pp. 643-661.

57. Harris J. The End of Byzantium. London, New
Haven CT, Yale Univ. Pr., 2010. XXII, 298 p.

58. Harris J. Greek emigrps in the West, 1400–
1�20. Camberley, Porphyrogenitus, 1995. XI, 272 p.

59. Harris J. A Worthless Prince" Andreas
Palaeologus in Rome, 1465–1502. Orientalia Christiana
Periodica, 1995, vol. 61, fasc. 2, pp. 537-554.

60. Hill G. Fr. A History of Cyprus. In 4 vols. Vol. �:
The )rankish Period. 14�2–1�71. Cambridge, Cambr.
Univ. Pr., 1948. VI, 498-1198 p.

61. Bekker I., ed. Historia Politica et Pat-
riarchica Constantinopoleos. Epirotica. Bonn, Ed.
Weberi, 1849. 295 p. (Corpus Scriptorum Historiae
Byzantinae; vol. 28).

62. H�lsen C. Le chiese di Roma nel medio evo.
Firenze, L.S. Olschki, 1927. CXV, 640 p.

63. Inventaire-sommaire des archives communales
antérieures à 1790. Série I. (Police.). Gouvenain L. de,
Vallée Ph., eds. Inventaire-sommaire des archives
communales antprieures j 17�0. Ville de DiMon Archives
municipales. Vol. 3. Dijon, Ville de Dijon, F. Carré, 1892,
pp. 1-60.

64. Jacobo Ammanati, card. Diario Concistoriale.
Muratori L.A., Carducci G., Florini V., eds. Raccolta
degli storici italiani dal cinquecento al
millecinquecento. Rerum Italicarum Scriptores.
Nuova Serie. T. 23, Pt. 3. Città di Castello, S. Lapi, 1904,
pp. 141-150.

65. Jacopo Gherardi da Volterra. Diario Romano.
Muratori L.A., Carducci G., Florini V., eds. Raccolta
degli storici italiani dal cinquecento al
millecinquecento. Rerum Italicarum Scriptores.
Nuova Series. T. 23, Pt. 3. Città di Castello, S. Lapi,
1904, pp. 1-138.

66. Jerónimo durita (Geronimo Zurita). Historia
del rey Don Hernando el Catholico. De las empresas,

y ligas de Italia. daragooa, Colegio den San Vicente
Ferrer, 1610. 8, 371 foll. (Los cinco libros postreros de
la segunda parte de Anales de la Corona de Arag�ón;
vol. 5). Reed.: daragooa, Heredaros de Pedro Lanaja;
Reyno de Arag�ón, Universidad, 1670. 10, 351, [31] foll.

67. Johannes Burchard. Diarium sive Rerum
urbanarum commentarii, 14��–1�06. Vol. 1: 14��–
14�2. Paris, Ernst Leroux, 1883. VI, 603, [1] p.

68. Johannes Burchard. Diarium sive Rerum
urbanarum commentarii, 14��–1�06. Vol. 2: 14�2–
14��. Paris, Ernst Leroux, 1884. I, 719, [1] p.

69. Johannes Burchard. Diarium sive Rerum
urbanarum commentarii, 14��–1�06. Vol. �: 1�00–
1�06. Paris, Ernst Leroux, 1885. LXVIII, 578, [1] p.

70. Kalatzi M.P. Hermonymos. A Study in Scribal,
Literary and Teaching Activities in the )ifteenth and
Early Sixteenth Centuries .  Athens, Cultural
Foundation of the National Bank of Greece, 2009. 382 p.

71. Keller A. Two Byzantine Scholars and Their
Reception in Italy. Journal of the Warburg and
Courtauld Institutes, 1957, vol. 20, no 3-4, pp. 363-370.

72. Lambros S.P. Ioannou VII Palaiologou
ekchōresis tōn epi tƝs byzantiakƝs autokratorias
dikaiōmatōn eis tōn basilea tƝs Gallias, Karolon ST.
Neos EllƝnomnƝmǀn , 1913, vol. 10, no. 3, pp. 248-257.

73. Lambros S.P. Metanasteusis EllƝnōn eis to
basileion tƝs Neapoleōs. Neos EllƝnomnƝmǀn, 1911,
T. 8, t. 4, pp. 377-461.

74. Lambros S.P. Sphragides tōn teleutaiōn
Palaiologōn kai tōn peri autous. Neos EllƝnomnƝmǀn,
1904, T. 1, t. 4, pp. 416-432.

75. Lancelloti G. Poesie italiane e latine di
Monsignor Angelo Colocci. Jesi, Presso Pietropaolo
Bonelli, del Sant’Uffizio, 1772. X, [2], 228, 143, [1].

76. Laurent M.H., Guillou A. Le Liber
³Visitationis´ d’Athanase Chalkpopoulos �14�7–
14���. Contribution j histoire du monachisme grec
en Italie mpridionale. Città del Vaticano, Biblioteca
Apostolica Vaticana, 1960. LI, 392 p.

77. Lee E. Sixtus IV and Men of Letters. Roma,
Ed. di Storia e Litteratura, 1978. 288 p.

78. Legrand E. Cent dix lettres grecques de
)ranoois )ilelfe. Paris, Ernest Leroux, 1892. XI, 391 p.

79. Martines L. April Blood: )lorence and the
Plot against the Medici. Oxford, Oxford Univ. Pr., 2003.
XVIII, 302 p.

80. Martynov I. Annus Ecclesiasticus Greco-
Slavicus. Brussels, Typ. Henrici Goemaere, 1863. VII, 388 p.

81. Michael Canensi. De Vita et Pontificatu Pauli
Secundi. Muratori L.A., Carducci G., Florini V., eds.
Raccolta degli storici italiani dal cinquecento al
millecinquecento. Rerum Italicarum Scriptores.
Nuova Serie. T. 3, Pt. 16. Città di Castello, S. Lapi, 1904,
pp. 66-176.

82. Miller W. Latins in Levant. London, John
Murray, 1908. XX, 675 p.



382

ВИЗАНТИЯ И ЗАПАȾ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

83. Mohler L. Kardinal Bessarion als Theologe,
Humanist und Staatsmann. Vol. �: Aus Bessarions
Gelehrtenkreis. Paderborn, F. Schöningh, 1942. XII,
649 p.

84. The Warrants for Issues of the English
Treasury. Cote E404/81/1. Treaty Rolls of the Chancery,
C76/175. The National Archives, London. )oreign
Affairs before 1�0�.

85. Nicol D.M. A Byzantine Emperor in England:
Manuel II’s Visit to London in 1400–1401. University
of Birmingham Historical Journal, 1970, vol. 12, no. 2,
pp. 204-225.

86. Nicol D.M. The Byzantine View of Western
Europe. Greek, Roman and Byzantine Studies, 1967,
vol. 8, pp. 315-339.

87. Nicol D. M. The Immortal Emperor. The Life
and Legend of Constantine Palaiologos, Last
Emperor of the Romans. Cambridge, Cambr. Univ. Pr.,
1992. XIII, 148 p., 17 pl.

88. Nicol D. M. The Last Centuries of Byzantium.
The 2nd ed. Cambridge, Cambr. Univ. Pr., 1993. XV, 463 p.

89. Nicolaus Glassberger. Chronica )ratris
Nicolai Glassberger, Ordinis Minorum observatium.
Ad Claras Aquas, Quaracchi, Typ. Collegii
S. Bonaventurae, 1887. XXXVI, 612 p. (Ser. Analecta
Franciscana; vol. II).

90. Zenkovsky S.A. , Zenkovsky S.A. ,
Zenkovsky B.J., eds. The Nikonian Chronicle.
Vol. �: )rom the <ear 142� to the <ear 1�20.
Princeton, N. J., Kingston Pr., 1989. XXXIX, 325 p.

91. Ourliac P. Louis XI et le Cardinal Bessarion.
Bulletin de la Sociptp archpologique du Midi de la
)rance, 1947, vol. 5, pp. 33-55.

92. Lambros S.P.,  ed. Palaiologeia kai
PeloponnƝsiaka. Vol. 4. Athqnes, B.N. Grégoriadqs
Publ., 1972. la [31], 328 p.

93. Papadopoulos J.B. Oi arrabōntes tƝs
“Authentopoulas” meta tou Italou archontos
Karakkiolou. EpetƝris etaireias Byzantinǀn spoudǀn
1936, vol. 12, pp. 264-268.

94. Antrobus F.I. et al., eds. Pastor L. von.
History of the Popes from the Close of the Middle
Ages: DraZn from the Secret Archives of the Vatican
and Other Original Sources. In 40 vol. Vol. �: 14��–
1464. The 6th ed. London, Routledge 	 Kegan Paul;
Nedeln, Liechtenstein, Kraus Repr., 1969. VIII, 459 p.

95. Pierling P. La Russie et le Saint Siqge. etudes
diplomatiques. Vol. 1. Paris, E. Plon, Nurrit et Cie, 1896.
XXXI, 463 p.

96. Pignataro G. Un vescovo di Gerace alla corte
di Cipro (1467–8) e un matrimonio mancato. Historica,
1964, vol. 17, pp. 19-23.

97. Meserve M., Simonetta M., eds. Pius II.
Commentaries. In � vols. Vol. �: Books V–VII.
Cambridge, Mass., Harvard Univ. Pr., 2018. VII, 533 p.
(The Tatti Renaissance Library; vol. 83).

98. Predelli R. I Libri Commemoriali della
Republica di Venezia. Regesti. In � vols. Vol. �.
Venezia, A spese della Società, 1901. XV, 390 p.

99. Grecu V., ed. Georgios Sphrantzes. Memorii
1401–1477. Pseudo-Phrantzes. Macarie Melissenos.
Chronica �12��–14�1�. Bucureúti, Editura Acad.,
1966, pp. 149-590.

100. Regel V. Khrisovull imperatora Andreya
Paleologa 13 aprelya 1483 goda [Chrysobull of the
Emperor Andreas Palaiologos of 13 April 1483].
Vizantiiskii vremennik [Byzantina chronika], 1894,
vol. 1, pp. 151-158.

101. Ronchey S. Orthodoxy on Sale: The Last
Byzantine and the Lost Crusade. Jeffreys E.M. et al.,
eds. Proceedings of the 21st International Congress
of Byzantine Studies, London 21–26 August 2006.
Aldershot, Ashgate, 2006, vol. 1, pp. 313-342.

102. Runciman S. The )all of Constantinople,
14��. Cambridge, Cambr. Univ. Pr., 1965. XIV, 256 p.

103. Russo F. Registro Vaticano per la Calabria.
In 14 vols. Vol. �. Roma, G. Gesualdi, 1977. 494 p.

104. Rymer T. Foedera, Conventiones, Literae et
cujuscunque Generis Acta publica. Vol. 5. Pt. 4. Holmes G.,
ed. Rymer T. )oedera, Conventiones, Literae et
cuMuscunque Generis Acta publica, inter Reges Angliae,
et alios quosvis Imperatores, Reges, Pontifices,
Principes, vel Communitates. In 10 vols. Vol. �. Pts. �–4.
3rd ed. The Hague, Johannem Neulme, 1741, pp. 1-269.

105. Rymer T. )oedera, Conventiones, Literae et
cuMuscunque Generis Acta publica, inter Reges
Angliae, et alios quosvis Imperatores, Reges, Pontifices,
Principes, vel Communitates. In 20 vols. Vol. 12. 1st ed.
London, A. 	 J. Churchill, 1711. XIV, 804 p.

106. Schuhmann G. Die “Kaiserin von
Konstantinopel” in N�rnberg. Archive und
Geschichtsforschung. Studien zur )rlnkischen und
Bayerischen Geschichte, )ridolin Solleder zum �0.
Geburtstag dargebracht .  Neustadt, Aisch,
P. C. W. Schmidt, 1966, S. 148-174.

107. Setton K.M. The Papacy and the Levant �1204–
1�71�. Vol. 2: The )ifteenth Century. Philadelphia, The
American Philosophical Society, 1978. IX, 580 p.

108. Tommasini O. ed. Stefano Infessura. Diario
della cit tj di Roma di  Stefano Infessura
scribasenato. Roma, Forzani e C., Tip. del Senato,
1890. XXXI, 334 p.

109. Theodore Spandugnino. De la origine deli
imperatori ottomani. Sathas C.N., ed. Documents inpdits
relatifs j l’histoire de la Grqce. 1-er. spr. In � vols.
Vol. �. Paris, Maisonneuve et Cie, 1890, pp. 133–261.

110. Maltézou Chr.,  ed. Zakythinos D.A.
Le despotat grec de Morpe. Vol. 1: Histoire politique.
The 2nd ed. London, Variorum Reprint, 1975. III, 394 p.

111. Walsh R.J. Charles the Bold and the Crusade:
Politics and Propaganda. Journal of Medieval History,
1977, vol. 3, no 1, pp. 53-86.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6

Ⱦж. ɏаррис. Жалкий принц" Андрей Палеолог в Риме (1464–1502 гг.): обновленная версия

Information About the Author

-onathan Harris, PhD, Professor, Department of History, Royal Holloway, University of London, Egham,
Surrey, TW20 0EX, United Kingdom, jonathan.harris@rhul.ac.uk, https://orcid.org/0000-0002-2953-4802

Информация об авторе

Ⱦɠонатан ɏаррис, PhD, профессор, Исторический факультет, Ройял Холлоуэй, Лондонс-
кий университет, Эгам, Суррей, TW20 0EX, Соединенное Королевство, jonathan.harris@rhul.ac.uk,
https://orcid.org/0000-0002-2953-4802



РЕЦЕНЗЕНТɕ ɀɍРНАЛА В ���� ɝ.

384 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6



www.volsu.ru

Редакция журнала благодарит ученых, выступивших в роли анонимных рецензентов статей
в 2022 году:

к.полит.н., доц. А.В. Аɛраɦов (МГУ, Москва,
РФ)
к.и.н., ст. науч. сотр. ɉ.А. Аваков (ЮНЦ РАН,
Ростов н/Д, РФ)
д.и.н., гл. науч. сотр. А.И. Айɛаɛин (ИА Кры-
ма РАН, Симферополь, РФ)
к.полит.н., доц. А.М. Акɦаталиева (ФМО
КРСУ, Бишкек, Кыргизия)
д.и.н. А.И. Алексеев (РНБ, Санкт-Петербург,
РФ)
к.и.н., PhD, ст. науч. сотр. ɇ.А. Алексеенко
(ИА Крыма РАН, Симферополь, РФ)
к.и.н., доц. Ʉ.Р. Аɦɛарɰуɦян (СКФУ, Ставро-
поль, РФ)
к.филос.н., доц. Ⱦ.А. Аникин (МГУ, Москва, РФ)
к.и.н., доц. И.В. Анисиɦова (АГУ, Барнаул, РФ)
к.иск. С.А. Аргасɰева (Музей-заповедник
«Сталинградская битва», Волгоград, РФ)
к.и.н., доц. ȿ.В. Арɯиɩова (ВолГУ, Волгоград,
РФ)
к.и.н., доц. ɇ.А. Арɱеɛасова (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)
к.и.н., вед. науч. сотр. Ɉ.В. Ауров (РАНХиГС,
Москва, РФ)
к.э.н. А.ɘ. Ȼаженов (Облкультнаследие,
Волгоград, РФ)
к.и.н., ст. науч. сотр. Т.А. Ȼаɡарова (СПбИИ
РАН, Санкт-Петербург, РФ)
д.и.н., проф. М.А. Ȼалаɛанова (ВолГУ, Вол-
гоград, РФ)
к.и.н., доц. ɇ.Ⱦ. Ȼараɛанов (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)
д.и.н., д.полит.н., проф. А.В. Ȼаранов (КубГУ,
Краснодар, РФ)
д.и.н., проф. В.А. Ȼарɦин (АГПУ, Барнаул, РФ)
к.и.н., доц., ст. науч. сотр. ɇ.В. Ȼашнин
(СПбИИ РАН, Санкт-Петербург, РФ)
к.соц.н., доц. ȿ.Ɉ. Ȼеликова (ВолГУ, Волго-
град, РФ)

к.и.н., д.полит.н., доц. С.И. Ȼелов (МГУ
им. М.В. Ломоносова, Москва, РФ)
к.б.н. ɇ.ə. Ȼереɡина (НИИ и Музей антро-
пологии МГУ, Москва, РФ)
д.полит.н., проф. С.В. Ȼирɸков (СИУ РАНХиГС,
Новосибирск, РФ)
д.и.н., доц. С.В. Ȼлиɡнɸк (МГУ, Москва, РФ)
д.и.н., проф. ɇ.ɇ. Ȼолгов (БелГУ НИУ, Бел-
город, РФ)
к.и.н., доц. Ʌ.А. Ȼолокина (ТГТУ, Тверь, РФ)
к.и.н., доц. И.Ȼ. Ȼоɱкарева (АГУ, г. Барнаул,
РФ)
к.и.н., доц. ȿ.Ⱦ. Ȼраун (РАНХиГС, Москва,
РФ)
д.и.н., проф. А.В. Ȼроварɶ (ДОННУ, Донецк, РФ)
д.и.н., проф., гл. науч. сотр. ɇ.Ɏ. Ȼугай (ИРИ
РАН, Москва, РФ)
д.и.н., вед. науч. сотр. ȿ.В.  Ȼулɸлина
(ЦДНИВО, Волгоград, РФ)
д.и.н., проф. ɇ.ɗ. Вашкау (ЛГПУ, Липецк,
РФ)
к.и.н., доц. В.В. Ведерников (СПбГТИ (ТУ),
Санкт-Петербург, РФ)
д.и.н., проф. С.Г. Веригин (ПетрГУ, Петро-
заводск, РФ)
к.и.н., ст. науч. сотр. ɘ.ə. Вин (ИВИ РАН,
Москва, РФ)
к.и.н., д.филол.н., доц., ст. науч. сотр. А.ɘ. Ви-
ноградов (НИУ ВɒЭ, Москва, РФ)
к.филол.н., ст. науч. сотр. ɇ.А. Власкина
(ЮНЦ РАН, Ростов н/Д, РФ)
д.и.н., вед. науч. сотр. В.Г. Вовина-Ʌеɛедева
(СПбИИ РАН, Санкт-Петербург, РФ)
к.и.н., доц., ст. науч. сотр. А.В. Воеводский
(ВɒЭ, Москва, РФ; РАНХиГС, Москва, РФ)
д.и.н., вед. науч. сотр. А.А. Войтенко (ЦЕИ
РАН, Москва, РФ)
к.и.н., доц. А.А. Волвенко (РГЭУ (РИНХ),
Таганрог, РФ)



РЕЦЕНЗЕНТɕ ɀɍРНАЛА В ���� ɝ.

385Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6

д.полит.н., проф. С.В. Володенков (МГУ, Мос-
ква, РФ)
к.филол.н., доц. С.ɘ. Вороɛɶева (ВолГУ,
Волгоград, РФ)
к.полит.н. Т.А. Воротникова (ФГБУН ИЛИ
РАН, Москва, РФ)
ст. науч. сотр. А.ɗ. Гаврилова (Музей-запо-
ведник «Сталинградская битва», Волгоград,
РФ)
к.и.н. А.В. Гайдашев (Музей-заповедник
«Сталинградская битва», Волгоград, РФ)
ɇ.В. Гинɶкут (ГИАМЗ «Херсонес Тавричес-
кий», Севастополь, РФ)
к.и.н. В.А. Горелкин (ВолГУ, Волгоград, РФ)
к.и.н., PhD, вед. науч. сотр. М.В. Граɰианский
(МГУ, Москва, РФ)
к.и.н. М.И. Гуров (РГЭУ (РИНХ), Таганрог, РФ)
д.филос.н., доц. Р.А. Ⱦанакари (ВИУ РАНХиГС,
Волгоград, РФ)
к.и.н. А.В. Ⱦедук (РГАДА, Москва, РФ)
д.и.н., проф. ɗ.Ʌ. Ⱦуɛɦан (Самарский универ-
ситет, Самара, РФ)
к.филол.н., ст. науч. сотр. А.А. ȿвдокиɦова
(ИЯ РАН, Москва, РФ)
д.и.н., проф. В.А. ȿвсеев (ИвГУ, Иваново, РФ)
к.иск., ст. науч. сотр. ȿ.ɘ. ȿндолɶɰева (ИВ
РАН, Москва, РФ)
д.и.н., доц. Ɉ.В. ȿроɯина (МПГУ, Москва, РФ)
д.и.н. И.В. ɀереɛɰов (Коми НЦ УрО РАН,
Сыктывкар, РФ)
д.и.н., проф. А.ɉ. ɀитко (БГПУ им. Макси-
ма Танка, Минск, РБ)
д.и.н., доц. Ɉ.В. Ɂалесская (БГПУ, Благове-
щенск, РФ)
к.и.н. А.И. Захаров (НИУ ВɒЭ, Москва, РФ)
к.и.н., доц. Г.ȿ. Ɂаɯаров (ПСТГУ, Москва, РФ)
д.и.н., проф. В.И. Ɂолотов (БГУ, Брянск, РФ)
к.и.н., доц. В.А. Ɂолотовский (ВолГУ, Волго-
град, РФ)
к.и.н. С.А. Иванов (ВАГɒ ВС РФ, Москва, РФ)
д.э.н., проф. Т.Ȼ. Иванова (ВИУ РАНХиГС,
Волгоград, РФ)
д.и.н., проф. С.С. Ʉаɡаров (ЮФУ, Ростов н/Д, РФ)
к.и.н. ɘ.ɘ. Ʉаргин (ООО «Археологическая
экспедиция», Ростов н/Д, РФ)
д.и.н., доц. А.В. Ʉарташев (СГМУ, Ставро-
поль, РФ)
д.и.н., проф. А.А. Ʉилиɱенков (ИАИ РГГУ,
Москва, РФ)
к.и.н., доц. Ɉ.С. Ʉиɰенко (ВолгМУ, Волго-
град, РФ)

ə.А. Ʉияшко (ГБУ «ВОНЦП по охране па-
мятников истории и культуры», Волгоград, РФ)
д.и.н. А.Ʌ. Ʉлейтɦан (Облкультнаследие,
Волгоград, РФ)
к.и.н., доц. В.М. Ʉлеɩиков (ВолГУ, Волгоград,
РФ)
д.и.н., проф. Ȼ.ɇ. Ʉовалев (НовГУ, Великий
Новгород, РФ)
к.геогр.н., доц. ɘ.ɘ. Ʉовалев (УрФУ, Екате-
ринбург, РФ)
к.полит.н., доц., ст. науч. сотр., М.А.-М. Ʉод-
ɡоев (ИЛА РАН; РУДН; РГГУ; Москва, РФ)
к.и.н., доц. А.С. Ʉоɡлов (УрФУ, Екатеринбург,
РФ)
д.и.н., проф. В.ɇ. Ʉоɡляков (РГУ им. С.А. Есе-
нина, Рязань, РФ)
д.полит.н., проф. Ȼ.Г. Ʉойɛаев (СОГУ, Вла-
дикавказ, РФ)
к.полит.н., доц. ȿ.В. Ʉолдунова (МГИМО,
Москва, РФ)
к.и.н., доц. ȿ.В. Ʉоɦиссарова (ВолгМУ, Вол-
гоград, РФ)
д.полит.н., проф. В.ɇ. Ʉонышев (СПбГУ,
Санкт-Петербург, РФ)
д.и.н., гл. науч. сотр. А.Ʌ. Ʉорɡинин (Северо-
Западный институт управления РАНХиГС,
Санкт-Петербург, РФ)
д.и.н., проф. В.В. Ʉоровин (ЮЗГУ, Курск, РФ)
д.э.н., к.и.н., проф. В.ɇ. Ʉосторниɱенко
(МГЛУ, Москва, РФ)
д.филос.н., проф. А.ɉ. Ʉоɱетков (МГУ, Мос-
ква, РФ)
д.и.н., гл. науч. сотр. ȿ.Ɏ. Ʉринко (ЮНЦ РАН,
Ростов н/Д, РФ)
д.и.н., вед. науч. сотр. С.А. Ʉроɩаɱев (ИРИ
РАН, Москва, РФ)
к.и.н., ст. науч. сотр. М.С. Ʉруглова (ИВ РАН,
Москва, РФ)
д.и.н., проф. А.И. Ʉуɛышкин (СПбГУ, Санкт-
Петербург, РФ)
к.и.н., доц. Ɉ.В. Ʉуɡнеɰов (ВолГУ, Волгоград,
РФ)
д.и.н., проф. А.Ʌ. Ʉуɡɶɦиныɯ (ВИПЭ ФСИН,
Вологда, РФ)
к.и.н., доц. А.А. Ʉураɩов (КБУК АО «Астра-
ханский музей-заповедник», Астрахань, РФ)
к.и.н., ст. науч. сотр. М.А. Ʉурышева (ИВИ
РАН, Москва, РФ)
к.и.н., доц. ȿ.В. Ʉусаинова (МАОУ Сɒ № 4,
Урюпинск Волгоградской обл., РФ)
д.и.н., доц. Т.В. Ʉуɳ (УрФУ, Екатеринбург, РФ)



РЕЦЕНЗЕНТɕ ɀɍРНАЛА В ���� ɝ.

386 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2022. Т. 27. № 6

PhD, доц. ɇ. Ʉɴнев (Великотырновский уни-
верситет им. Св. Кирилла и Мефодия, Вели-
ко-Тырново, Болгария)
к.и.н, доц. А.С. Ʌаɩшин (ВГСПУ, Волгоград,
РФ)
д.полит.н., проф. М.М. Ʌеɛедева (МГИМО,
Москва, РФ)
к.и.н., ст. науч. сотр. ə.А. Ʌевин (СГСПУ,
Самара, РФ)
д.и.н., проф. С.И. Ʌинеɰ (ПГУ, Пятигорск, РФ)
к.и.н., доц. А.В. Ʌиɩатов (ВолГАФК, Волгог-
рад, РФ)
д.и.н., вед. науч. сотр. Ⱦ.В. Ʌисейɰев (ИРИ
РАН, Москва, РФ)
к.и.н., доц. Ʉ.А. Ʌотарев (ВолГУ, Волгоград,
РФ)
к.и.н., доц. Т.В. Ʌоɯова (КубГТУ (филиал),
Новороссийск, РФ)
д.и.н., проф. С.И. Ʌукɶяшко (ЮНЦ РАН, Ро-
стов н/Д, РФ)
д.и.н., проф. С.И. Ʌунев (МГИМО, Москва, РФ)
к.и.н., доц. А.В. Ʌуноɱкин (ВолГУ, Волгоград,
РФ)
д.филос.н.,  вед. науч. сотр. В.М. Ʌурɶе
(ИФПР СО РАН, Новосибирск, РФ)
к.э.н., доц. И.А. Ʌысенко (ЦДНИВО, Волгоград,
РФ)
д.и.н., доц. Ⱦ.А. Ʌяɩин (ЕГУ, Елец, РФ)
д.и.н. В.В. Майко (ИА Крыма РАН, Симфе-
рополь, РФ)
д.филос.н. ,  проф. Ⱦ.И. Макаров  (УГК
им. М.П. Мусоргского, Екатеринбург, РФ)
к.и.н., доц. С.ɇ. Малаɯов (АГПУ, Армавир, РФ)
к.филол.н. ɘ.Ȼ. Мантова (Университет Кип-
ра, Никосия, Кипр)
к.и.н., проф. И.И. Марɱенко (КубГУ, Красно-
дар, РФ)
д.и.н., доц. Г.Ɉ. Маɰиевский (КубГУ, Крас-
нодар, РФ)
д.и.н. , вед. науч. сотр. М.Ȼ. Медникова
(ИА РАН, Москва, РФ)
д.и.н., проф. С.А. Меɡин (СГУ, Саратов, РФ)
к.и.н., вед. науч. сотр. ɗ.Т. Меɯдиев (Финуни-
верситет при Правительстве РФ, Москва, РФ)
д.и.н., проф. ɇ.А. Мининков (ЮФУ, Ростов н/Д,
РФ)
д.т.н., вед. науч. сотр. ɇ.В. Митɸков (УдмФИЦ
УрО РАН, Ижевск, РФ)
д.и.н., вед. науч. сотр. ɘ.М. Могариɱев
(ИА Крыма РАН, Симферополь, РФ)

д.полит.н., доц. И.Ʌ. Мороɡов (ВИУ РАНХиГС,
Волгоград, РФ)
к.и.н., доц. В.ȿ. ɇауɦенко (КФУ им. В.И. Вер-
нандского, Симферополь, РФ)
к.и.н., доц. И.ɇ. ɇауɦов (ВГТУ, Волгоград, РФ)
к.и.н. Т.В. ɇелин (ГБУ ВОНПЦ по охране
памятников, Волгоград, РФ)
д.и.н., доц. ɇ.С. ɇияɡов (СПбГУ, Санкт-Пе-
тербург, РФ)
д.и.н., доц., гл. науч. сотр. У.Ȼ. Ɉɱиров
(КалмНЦ РАН, Элиста, РФ)
д.и.н., проф., вед. науч. сотр. А.ɉ. ɉавлов
(СПбГУ, Санкт-Петербург, РФ)
д.полит.н., проф. С.А. ɉанкратов (ВолГУ,
Волгоград, РФ)
к.и.н., доц. А.Ɏ. ɉаруɛоɱая (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)
к.полит.н., доц. Ʉ.А. ɉаɯалɸк (РГГУ, Москва,
РФ)
к.и.н., доц. ȿ.В. ɉерерва (ВИУ РАНХиГС,
Волгоград, РФ)
д.филос.н., проф. И.А. ɉетрова (ВолгМУ,
Волгоград, РФ)
к.и.н. И.С. ɉетрова (ГАВО, Волгоград, РФ)
к.и.н. ɇ.В. ɉискунов (ВолГУ, Волгоград, РФ)
к.и.н. А.А. ɉлеɯанов (ИЭА РАН, Москва, РФ)
к.и.н. А.И. ɉоɛежиɦов (ООО «Ионик», Пет-
розаводск, РФ)
д.и.н., проф. Ⱦ.И. ɉолывянный (ИвГУ, Ива-
ново, РФ)
д.и.н., проф. М.Ɏ. ɉолынов (СПбГУ, Санкт-
Петербург, РФ)
д.и.н., проф. ɇ.Ʌ. ɉушкарева (ИЭА РАН,
Москва, РФ)
д.и.н., проф. А.С. ɉуɱенков (СПбГУ, Санкт-
Петербург, РФ)
к.и.н., ст. науч. сотр. Ȼ.А. Раев (ЮНЦ РАН,
Ростов н/Д, РФ)
д.и.н., доц. Ɉ.В. Ратушняк (КубГУ, Красно-
дар, РФ)
к.и.н., доц. Ɉ.В. Рваɱева (ВИУ РАНХиГС,
Волгоград, РФ)
д.и.н., проф. Ɉ.ɘ. Редɶкина (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)
к.и.н. ɉ.Г. Рогоɡный (СПбИИ РАН, Санкт-
Петербург, РФ)
д.и.н., проф. Ɉ.В. Роɦанɶко (КФУ им. В.И. Вер-
надского, Симферополь, РФ)
к.и.н., доц. ɇ.В. Рыɛалко (ВолГУ, Волгоград,
РФ)



РЕЦЕНЗЕНТɕ ɀɍРНАЛА В ���� ɝ.

Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2022. Vol. 27. No. 6

д.и.н., вед. науч. сотр. М.А. Рыɛлова (ЮНЦ
РАН, Ростов н/Д; ВолГУ, Волгоград, РФ)
к.и.н., вед. науч. сотр. А.С. Ряжев (КНЦ РАН,
Элиста, РФ)
к.и.н. Ʌ.В. Седикова (ГИАМЗ «Херсонес Тав-
рический», Севастополь, РФ)
к.и.н., доц., вед. науч. сотр. Ȼ.У. Сераɡетди-
нов (ИРИ РАН, Москва, РФ)
д.и.н, доц. В.В. Серов (БПДС, Барнаул, РФ)
д.и.н., гл. науч. сотр. Р.И. Сеɮерɛеков
(ДФИЦ РАН, Махачкала, РФ)
д.и.н., проф. С.Г. Сидоров (ВолГУ, Волгоград,
РФ)
к.и.н. В.С. Синика (НИЛ «Археология» ПГУ
им. Т.Г. ɒевченко, Тирасполь, Приднестров-
ская Молдавская Республика)
к.и.н. ɇ.Р. Славниɰкий (Государственный
музей истории Санкт-Петербурга, Санкт-Пе-
тербург, РФ)
к.и.н. В.А. Сɦирнова (Менеджмент Универ-
ситет, Алматы, РК)
д.и.н., проф. А.В. Сɩеранский (УрО РАН,
Екатеринбург, РФ)
к.и.н., доц. ȿ.В. Стелɶник (ВолГУ, Волгоград,
РФ)
д.и.н., проф. В.ɉ. Стеɩаненко (УрФУ, Екате-
ринбург, РФ)
к.и.н., доц., ст. науч. сотр. Ⱦ.В. Суржик (ИВИ
РАН; ГАУГН, Москва, РФ)
к.и.н. ȿ.Ⱦ. Суслова (ПГУ, Петрзаводск, РФ)
к.и.н., ст. науч. сотр. Ʉ.В. Таран (Междуна-
родный сетевой центр фундаментальных и
прикладных исследований, Вашингтон, СɒА)
д.и.н., проф. ȿ.Ⱦ. Твердɸкова (СПбГУ,
Санкт-Петербург, РФ)
к.полит.н. М.А. Терскиɯ (ИМЭМО им. Е.М. При-
макова РАН, Москва, РФ)
к.и.н., доц., проф. Ɂ.ɉ. Тинина (ВГИИК, Вол-
гоград, РФ)
к.полит.н., ст. науч. сотр. Ɏ.Ɉ.  Трунов (ИНИОН
РАН, Москва, РФ)
д.и.н., проф. В.ɉ. Трут (ДГТУ, Ростов н/Д, РФ)

д.филол.н., проф. ɇ.А. Туɩикова (ВолГУ, Вол-
гоград, РФ)
к.и.н., к.ю.н., доц. И.В. Тушканов (МБОУ
СОɒ № 2, ст-ца Медведовская Тимашев-
ского района Краснодарского края, РФ)
д.и.н., проф. И.Ɉ. Тɸɦенɰев (ВИУ РАНХиГС,
Волгоград, РФ)
к.и.н. Ʌ.А. Ɏалалеева (Исторический парк
«Россия – Моя история», Волгоград, РФ)
д.и.н., проф. А.Ʌ. Ɏедорин (Центр изучения
Вьетнама и АСЕАН ИДВ РАН, ММА, Мос-
ква, РФ)
д.и.н., проф. С.ȿ. Ɏедоров (СПбГУ, Санкт-
Петербург, РФ)
д.э.н., проф. А.В. Ɏедорɱенко (МГИМО МИД
России, Москва, РФ)
к.и.н., доц. ȿ.Ʌ. Ɏурɦан (ВолГУ, Волгоград,
РФ)
к.и.н. ɗ.А. ɏайрединова (ИА Крыма РАН,
Симферополь, РФ)
д.и.н., гл. науч. сотр. С.ɏ. ɏотко (АРИГИ,
Майкоп, РФ)
д.и.н., проф. С.А. ɏуɛулова (СГПУ, Ставро-
поль, РФ)
д.и.н., проф. В.Ʌ. ɏейɮеɰ (СПбГУ, Санкт-
Петербург, РФ)
д.и.н., проф. А.А. ɏоɯлов (СГСПУ, Самара,
РФ)
к.и.н., доц. И.А. ɐветков (СПбГУ, Санкт-
Петербург, РФ)
д.и.н., проф. ɇ.А. ɐветкова (СПбГУ, Санкт-
Петербург, РФ)
к.и.н., доц. ɘ.ɇ. ɐыряɩкина (АГПУ, Барна-
ул, РФ)
к.и.н. В.ɇ. ɑɯаидɡе (ИВ РАН, Москва, РФ)
д.и.н., доц. Ʉ.В. ɒевɱенко (РГСУ, Минск, РБ)
к.и.н. В.В. ɒевɱенко (Музей-заповедник
«Старая Сарепта», Волгоград, РФ)
д.и.н. А.И. ɘдин (АНО «НИЦ по сохранению
культурного наследия», Саратов, РФ)
д.и.н., проф. С.В. əнуш (МИД РФ, Москва,
РФ)





Миссия журнала «Вестник Волгоградского государственного универси-
тета. Серия 4. История. Регионоведение. Международные отношения»  –  со-

действие коллаборации российского и международного профессио-
нального сообщества в целях интернационализации исторической и
политической наук.
Редакционная политика журнала направлена на публикацию статей,
посвященных общим и частным проблемам истории Европы, Аме-
рики и России и вопросам политического развития современного

мира. Редакция принимает к опубликованию рукописи, подготовленные в русле
классических традиций и современных направлений исторической науки. Пуб-
ликуемые статьи позволяют читателю увидеть тесную связь между исто-
рией и современным состоянием общества, показать различные взгляды про-
фессионального сообщества на мировую и российскую историю. В журнале
приветствуются междисциплинарные исследования и научные дискуссии по
актуальным проблемам исторических и политических наук.

Цели журнала:
– публикация оригинальных исторических и политологических исследо-

ваний, основанных на тщательном анализе источников и использовании класси-
ческих или новых методологических подходов;

– ознакомление широкого круга исследователей с современными тенден-
циями и достижениями исторических и политических наук;

– содействие интеграции российской исторической науки в международ-
ное научное пространство;

– бережное отношение и критическое использование трудов и знаний, по-
лученных историками прошлых лет, как российскими, так и зарубежными.

ɍваɠаемые читатели�

Подписка на I полугодие 2023 года осуществляется
по «Объединенному каталогу. Пресса России. Газеты и журналы». Т. 1.

 Подписной индекс 20988.

Стоимость подписки на I полугодие 2023 года 3132 руб. 60 коп.
Распространение журнала осуществляется по адресной системе.



The mission of Science Journal of Volgograd State University. History. Area
Studies. International Relations is to promote the collaboration of the Russian and

international professional community with the aim to internationalize
historical scholarship and political science.
Following the Editorial policy, the journal covers articles on general and
specific problems of the history of Europe, America and Russia and on
political development of the modern world. The Editors publish articles
prepared in accordance with both classical traditions and modern trends

in historical scholarship. The published articles let readers reveal the close connection
between history and modern society, show different views of professional community
on world and Russian history. The journal also seeks to transcend traditional disciplinary
boundaries and foster academic discussions on a wide range of topical issues of
historical scholarship and political science.

Purposes of the journal:
– to publish original historical and political research based on thorough source

studies, traditional and new methodological approaches;
– to promote modern trends and advances in history and political science to a

wide range of scholars;
– to foster the integration of Russian historical scholarship into the international

academia;
– to respect and critically apply knowledge obtained by Russian and foreign

historians of the past.



'ear readers�

Subscription for the 1st half of 2023 is carried out through
“The United Catalog. Russian Press. Newspapers and Journals”. Vol. 1.

The subscription index is 20988.

The cost of subscription for the 1st half of 2023 is 3132.60 rubles.
Distribution of the journal is carried out through the address system.



ɍСЛОВИЯ ОПɍȻЛИКОВАНИЯ СТАТЕЙ
В ɀɍРНАЛЕ ©ВЕСТНИК ВолȽɍ.

Серия �. ИСТОРИЯ. РЕȽИОНОВЕȾЕНИЕ. МЕɀȾɍНАРОȾНɕЕ ОТНОɒЕНИЯª

1. Редакционная коллегия журнала «Вестник ВолГУ. Серия 4. История. Регионоведение. Между-
народные отношения» принимает к печати оригинальные авторские статьи.  

2. Подача, рецензирование, редактирование и публикация статей в журнале являются бесплатны-
ми. Никаких авторских взносов не предусмотрено.  

3. Авторство должно ограничиваться теми, кто внес значительный вклад в концепцию, дизайн,
исполнение или интерпретацию опубликованного исследования. Все они должны быть указаны в каче-
стве соавторов. 

4. Статья должна быть актуальной, обладать новизной, содержать постановку задач (проблем),
описание основных результатов исследования, полученных автором, выводы. Представляемая для
публикации статья не должна быть ранее опубликована в других изданиях. 

5. Автор несет полную ответственность за подбор и достоверность приведенных фактов, цитат,
статистических и социологических данных, имен собственных, географических названий и прочих
сведений, за точность библиографической информации, содержащейся в статье.

6. В случае обнаружения ошибок или неточностей в своей опубликованной работе автор обязан
незамедлительно уведомить об этом редактора журнала (или издателя) и сотрудничать с ним, чтобы
отменить статью или внести в нее исправления.

7. Автор обязан указать все источники финансирования исследования. 
8. Представленная статья должна соответствовать ɩринятым ɠурналом ɩравилам оформ�

ления. 
9. Текст статьи представляется по электронной почте на адрес редколлегии журнала (vestnik4@volsu.ru).

Бумажный вариант не требуется. Обязательно наличие сопроводительных документов.
10. Полнотекстовые версии статей, аннотации, ключевые слова, информация об авторах на рус-

ском и английском языках размещаются в открытом достуɩе �OSen Access� в Интернете.
Отɩравка автором рукоɩиси статьи и  сопроводительных документов на e-mail

редакции vestnik4@volsu.ru является формой акцеɩта оферты на принятие договора (публичной
оферты) предоставления права использования произведения в периодическом печатном издании
«Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4. История. Регионоведение. Меж-
дународные отношения».

Редколлегия приступает к работе со статьей после получения всех сопроводительных докумен-
тов по электронной почте. 

Решение о публикации статей принимается редакционной коллегией после рецензирования. Редак-
ция оставляет за собой право отклонить или отправить представленные статьи на доработку на основании
соответствующих заключений рецензентов. Переработанные варианты статей рассматриваются заново.

Среднее количество времени между подачей и принятием статьи составляет восемь недель.

Ȼолее ɩодробно о ɩроцессе ɩодачи� наɩравления� рецензирования и оɩубликования науч�
ныɯ статеɣ смотрите на саɣте ɠурнала httSs:��hfrir.MYolsu.com в разделе ©Ⱦля авторовª.



CO1'ITIO1S OF P8%LICATIO1
I1 SC,ENCE -28RN$/ 2F 92/*2*R$' S7$7E 8N,9ERS,7<�

+,S72R<� $RE$ S78',ES� ,N7ERN$7,2N$/ RE/$7,2NS

1. The Editorial Staff of Science Journal of Volgograd State University. History. Area Studies.
International Relations publishes only original articles.  

2. The submission, reviewing, editing and publication of articles in the journal are free of charge.
No author fees are involved.

3. Authorship should be limited to those who have made a significant contribution to the conception,
design, execution, or interpretation of the reported study. All those who have made significant contributions
should be listed as co-authors.

4. An article must be relevant and must include a task (issue) statement, the description of main
research results and conclusions. The submitted article must not be previously published in other journals.

5. The author bears full responsibility for the selection and accuracy of facts, citations, statistical and
sociological data, proper names, geographical names, bibliographic information and other data contained in
the article.

6. If the author discovers a significant error or inaccuracy in his/her own published work, it is the
author’s obligation to promptly notify the journal editor or publisher and cooperate with the editor or publisher
to retract or correct the article.

7. The author must disclose all sources of the financial support for the article. 
8. The submitted article must comply with the Mournal¶s format reTuirements.
9. Articles should be submitted in electronic format only via e-mail vestnik4@volsu.ru. The author

must submit the article accompanied by cover documents.
10. Full-text versions of published articles and their metadata (abstracts, key words, information

about the author(s) in Russian and English) are available in the OSen Access on the Internet.
SubmittinJ an article and cover documents via the indicated e-mail vestnik4@volsu.ru the author

acceSts the offer of granting rights (public offer) to use the article in Science Journal of Volgograd State
University. History. Area Studies. International Relations printed periodical.

The Editorial Staff starts the reviewing process after receiving all cover documents by e-mail.
The decision to publish articles is made by the Editorial Staff after reviewing. The Editors reserve the

right to reject or send submitted articles for revision on the basis of the relevant opinions of the reviewers.
Revised versions of articles are reviewed repeatedly.

The review usually takes 8 weeks.

For more detailed information reJardinJ the submission� reYiewinJ� and Sublication of academic
articles� Slease refer to the Mournal¶s website httSs:��hfrir.MYolsu.com�inde[.ShS�en� �section
³For Author´�.




	Vestnik_Istoriya_6_2022_Часть1_PDF A
	Vestnik_Istoriya_6_2022_Часть2_Часть1 PDF A
	Vestnik_Istoriya_6_2022_Часть2_Часть2_Часть1 PDF A
	Vestnik_Istoriya_6_2022_Часть2_Часть2_Часть2 PDF A
	Vestnik_Istoriya_6_2022_Часть3 PDF A
	Vestnik_Istoriya_6_2022_Часть4 PDF A



