


Учредитель:
Федеральное государственное автономное
образовательное учреждение
высшего образования
«Волгоградский государственный университет»

Журнал зарегистрирован в Федеральной службе по
надзору в сфере связи, информационных техноло-
гий и массовых коммуникаций  (регистрационный
номер ПИ № ФС77-78162 от 13 марта 2020 г.)

Журнал включен в «Перечень рецензируемых на-
учных изданий, в которых должны быть опубли-
кованы основные научные результаты диссерта-
ций на соискание ученой степени кандидата наук,
на соискание ученой степени доктора наук», всту-
пивший в силу с 01.12 2015 г.

Журнал включен в базы Web of Science Core
Соllection (Emerging Sources Citation Index) и Scopus

Журнал также включен в следующие российские и
международные базы данных:  Российский индекс
научного цитирования (РИНЦ), CrossRef (США),
DOAJ (Швеция), EBSCO (США), Google Scholar
(США), JournalSeek (США), MIAR (Испания), OCLC
WorldCat (США), ProQuest (США), Research
Bible (Япония), ROAD (Франция), SHERPA/RoMEO
(Испания), SSOAR (Германия), ULRICHS-WEB™
Global Serials Direсtory (США), Western
Theological Seminary (Голландия), ZDB (Германия),
КиберЛенинка (Россия) и др.

Founder:
Federal State Autonomous
Educational Institution
of Higher Education
“Volgograd State University”

The journal is registered by the Federal Service for
Supervision of Communications, Information
Technology and Mass Media (Registration Number
ПИ № ФС77-78162 of March 13, 2020)

The journal is included into “The Index of Peer-
Reviewed Academic Journals and Publications That
Must Publish the Main Academic Results of
Candidate’s Degree Theses and Doctoral Degree
Theses” that came in force on December 1, 2015

The journal is included into the Web of Science Core
Соllection (Emerging Sources Citation Index) and Scopus

The journal is also included into the following Russian
and international databases: Russian Science Citation
Index, CrossRef (USA), DOAJ (Sweden), EBSCO
(USA), Google Scholar (USA), JournalSeek (USA),
MIAR (Spain), OCLC WorldCat (USA), ProQuest
(USA), Research Bible (Japan), ROAD (France),
SHERPA/RoMEO (Spain), SSOAR (Germany),
ULRICHS-WEB™ Global Serials Direсtory (USA),
Western Theological Seminary (Holland), ZDB
(Germany), СyberLeninka (Russia), etc.

Editors, Proofreaders: S.A. Astakhova, N.M. Vishnyakova,
Yu.I. Nedelkina, I.V. Smetanina

Editor of English texts Yu.V. Chemeteva
Making up and technical editing: O.N. Yadykina,

M.Yu. Merkulova
Relayed to print Dec. 25, 2020.

Date of publication Jan. 29, 2021. Format 6084/8.
Offset paper. Typeface Times.

Conventional printed sheets 31.7. Published pages 34.1.
Number of copies 500 (1st dublicate 1–68). Order 7. «С» 37.

Open price
Address of the Editorial Office and the Publisher:

Prosp. Universitetsky 100, 400062 Volgograd.
Volgograd State University.

Tel.: (8442) 40-55-22. Fax: (8442) 46-18-48
E-mail: vestnik4@volsu.ru

Journal website: https://hfrir.jvolsu.com
English version of the website:

https://hfrir.jvolsu.com/index.php/en/
Address of the Printing House:

Bogdanova St 32, 400062 Volgograd.
Postal Address:

Prosp. Universitetsky 100, 400062 Volgograd.
Publishing House of Volgograd State University.

E-mail: izvolgu@volsu.ru

Редакторы, корректоры: С.А. Астахова, Н.М. Вишнякова,
Ю.И. Неделькина, И.В. Сметанина

 Редактор английских текстов Ю.В. Чеметева
Верстка и техническое редактирование О.Н. Ядыкиной,

М.Ю. Меркуловой
Подписано в печать 25.12 2020 г.

Дата выхода в свет 29.01 2021 г. Формат 6084/8.
Бумага офсетная. Гарнитура Таймс.

Усл. печ. л. 31,7. Уч.-изд. л. 34,1.
Тираж 500 экз. (1-й завод 1–68 экз.). Заказ 7. «С» 37.

Свободная цена
Адрес редакции и издателя:

400062 г. Волгоград, просп. Университетский, 100.
Волгоградский государственный университет.
Тел.: (8442) 40-55-22. Факс: (8442) 46-18-48

E-mail: vestnik4@volsu.ru
Сайт журнала: https://hfrir.jvolsu.com

Англояз. сайт: https://hfrir.jvolsu.com/index.php/en/

 

Адрес типографии:
400062 г. Волгоград, ул. Богданова, 32.

Почтовый адрес:
400062 г. Волгоград, просп. Университетский, 100.

Издательство
Волгоградского государственного университета.

E-mail: izvolgu@volsu.ru





ISSN 1998-9938 (Print)
ISSN 2312-8704 (Online)

МИНИСТЕРСТВО НАУКИ И ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ
РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ

ВЕСТН И К
ВОЛГОГРАДСКОГО ГОСУДАРСТВЕННОГО УНИВЕРСИТЕТА

С е р и я 4
ИСТОРИЯ. РЕГИОНОВЕДЕНИЕ.

МЕЖДУНАРОДНЫЕ ОТНОШЕНИЯ

2020
Том 25. № 6

MINISTRY OF SCIENCE AND HIGHER EDUCATION
OF THE RUSSIAN FEDERATION

SCIENCE JOURNAL
OF VOLGOGRAD STATE UNIVERSITY

HISTORY. AREA  STUDIES.
INTERNATIONAL  RELATIONS

2020
Volume 25. No. 6



© Volgograd State University, 2020

Editorial Staff:
Dr. Sc., Prof. I.O. Tyumentsev – Chief Editor (Volgograd);
Cand. Sc., Director of the Publishing House
V.A. Gorelkin – Deputy Chief Editor (Volgograd);
Cand. Sc., Assoc. Prof. O.V. Kuznetsov – Deputy Chief
Editor (Volgograd);
Cand. Sc., Assoc. Prof. N.V. Rybalko – Associate Editor
(Volgograd);
Senior Lecturer P.I. Lysikov – Assistant Editor
(Volgograd);
Cand. Sc., Assoc. Prof. E.V. Arkhipova (Volgograd);
Dr. Sc., Assoc. Prof. M.A. Balabanova (Volgograd);
Cand. Sc., Assoc. Prof. N.D. Barabanov (Volgograd);
Dr. Sc., Assoc. Prof. T.V. Evdokimova (Volgograd);
Dr. Sc., Assoc. Prof. A.L. Kleytman (Volgograd);
Dr. Sc. S.I. Lukyashko (Rostov-on-Don);
Dr. Sc., Assoc. Prof. I.L. Morozov (Volgograd);
Cand. Sc., Assoc. Prof. S.I. Morozov (Volgograd);
Dr. Sc., Prof. S.A. Pankratov (Volgograd);
Cand. Sc. E.V. Pererva (Volgograd);
Cand. Sc., Assoc. Prof. O.V. Rvacheva (Volgograd);
Dr. Sc., Prof. S.G. Sidorov (Volgograd);
Dr. Sc., Prof. А.S. Skripkin (Volgograd)

Editorial Board:
Dr. Sc. Agoshton Magdolna (Szombathely, Hungary);
Dr. Sc. A.I. Alekseev (Saint Petersburg);
Dr. Sc., Assoc. Prof. A.I. Bardakov (Volgograd);
Dr. Sc. Bokhun Tomash (Warsaw, Poland);
Dr. Sc., Acad. of the Russian Acad. of Sciences
A.P. Buzhilova (Moscow);
Dr. Sc., Prof. N.E. Vashkau (Lipetsk);
Dr. Sc., Prof. A.A. Vilkov (Saratov);
Cand. Sc., Senior Researcher Yu.Ya. Vin (Moscow);
PhD (Political Sciences), Assoc. Prof. Hale Henry
(Washington, USA);
Cand. Sc., Senior Researcher E.Yu. Girya (Saint
Petersburg);
Dr. Sc., Leading Researcher S.V. Golunov (Moscow);
Dr. Sc., Prof. V.N. Danilov (Saratov);
Dr. Sc., Professor of History Chester Dunning (College
Station, USA);

SCIENCE  JOURNAL  OF  VOLGOGRAD  STATE  UNIVERSITY

HISTORY.  AREA  STUDIES.  INTERNATIONAL  RELATIONS

2020. Vol. 25. No. 6

Academic Periodical

Since 1996

6 issues a year

Topic of the issue: Byzantine Society: History, Law and Culture

Cand. Sc., Senior Researcher S.A. Isaev (Saint Petersburg);
PhD (Strategic Studies) Constantinos Koliopoulos
(Athens, Greece);
Dr. Sc., Chief Researcher E.F. Krinko (Rostov-on-Don);
Dr. Sc., Prof. A.I. Kubyshkin (Saint Petersburg);
Dr. Sc., Prof. I.I. Kuznetsov (Moscow);
Dr. Sc., Prof. I.I. Kurilla (Saint Petersburg);
Dr. Sc., Acad. of the Russian Acad. of Sciences
I.P. Medvedev (Saint Petersburg);
Dr. Sc., Prof. A.V. Petrov (Saint Petersburg);
Cand. Sc., Senior Researcher B.A. Raev (Rostov-
on-Don);
Dr. Sc., Prof. O.Yu. Redkina (Volgograd);
Dr. Sc., Leading Researcher M.A. Ryblova (Volgograd);
PhD (History) Saul Norman E.  (Lawrenсе, USA)
Dr. Sc. Szvák Gyula (Budapest, Hungary);
Dr. Sc., Prof. N.N. Stankov (Moscow);
Dr. Sc. A.D. Tairov (Chelyabinsk);
Cand. Sc., Assoc. Prof. S.A. Tolmacheva (Minsk,
Belarus);
Dr. Sc., Prof. A.A. Cherkasov (Washington, USA)

At the invitation of Chief Editor,
Prof. I.O. Tymentsev,
specialist on Byzantine history,
Cand. Sc., Assoc. Prof. N.D. Barabanov
took the position of the Executive Editor
of the present issue  (Volgograd)



© ФГАОУ ВО «Волгоградский государственный университет», 2020

ВЕСТНИК  ВОЛГОГРАДСКОГО  ГОСУДАРСТВЕННОГО  УНИВЕРСИТЕТА

Серия 4. ИСТОРИЯ. РЕГИОНОВЕДЕНИЕ. МЕЖДУНАРОДНЫЕ  ОТНОШЕНИЯ

2020. Т. 25. № 6

Научно-теоретический журнал

Основан в 1996 году

Выходит 6 раз в год

Тема номера: «Византийское общество: история, право, культура»

Редакционная коллегия:
д-р ист. наук, проф. И.О. Тюменцев – главный
редактор (г. Волгоград);
канд. ист. наук, директор издательства В.А. Горел-
кин – зам. гл. редактора (г. Волгоград);
канд. ист. наук, доц. О.В. Кузнецов – зам. гл. редак-
тора (г. Волгоград);
канд. ист. наук, доц. Н.В. Рыбалко – отв. секретарь
(г. Волгоград);
ст. преп. П.И. Лысиков – технический секретарь
(г. Волгоград);
канд. ист. наук, доц. Е.В. Архипова (г. Волгоград);
д-р ист. наук, доц. М.А. Балабанова (г. Волгоград);
канд. ист. наук, доц. Н.Д. Барабанов (г. Волгоград);
д-р ист. наук, доц. Т.В. Евдокимова (г. Волгоград);
д-р ист. наук, доц. А.Л. Клейтман (г. Волгоград);
д-р ист. наук С.И. Лукьяшко (г. Ростов-на-Дону);
д-р полит. наук, доц. И.Л. Морозов (г. Волгоград);
канд. полит. наук, доц. С.И. Морозов (г. Волгоград);
д-р полит. наук, проф. С.А. Панкратов (г. Волгоград);
канд. ист. наук Е.В. Перерва (г. Волгоград);
канд. ист. наук, доц. О.В. Рвачева (г. Волгоград);
д-р ист. наук, проф. С.Г. Сидоров (г. Волгоград);
д-р ист. наук, проф. А.С. Скрипкин (г. Волгоград)

Редакционный совет:
д-р ист. наук Агоштон Магдолна (г. Сомбатхей,
Венгрия);
д-р ист. наук А.И. Алексеев (г. Санкт-Петербург);
д-р полит. наук, доц. А.И. Бардаков (г. Волгоград);
д-р ист. наук Бохун Томаш (г. Варшава, Польша);
д-р ист. наук, акад. РАН А.П. Бужилова (г. Москва);
д-р ист. наук, проф. Н.Э. Вашкау (г. Липецк);
д-р полит. наук, проф. А.А. Вилков (г. Саратов);
канд. ист. наук, ст. науч. сотр. Ю.Я. Вин (г. Москва);
PhD (политические науки), доц. Гейл Генри (г. Ва-
шингтон, США);
канд. ист. наук, ст. науч. сотр. Е.Ю. Гиря (г. Санкт-
Петербург);
д-р полит. наук, ведущий науч. сотр. С.В. Голунов
(г. Москва);
д-р ист. наук, проф. В.Н. Данилов (г. Саратов);

д-р, проф. истории Честер Даннинг  (г. Колледж-
Стейшн, США);
канд. ист. наук, ст. науч. сотр. С.А. Исаев (г. Санкт-
Петербург);
PhD (стратегические исследования) Константинос
Колиопулос (г. Афины, Греция);
д-р ист. наук, гл. науч. сотр. Е.Ф. Кринко (г. Ростов-
на-Дону);
д-р ист. наук, проф. А.И. Кубышкин (г. Санкт-Пе-
тербург);
д-р полит. наук, проф. И.И. Кузнецов (г. Москва);
д-р ист. наук, проф. И.И. Курилла (г. Санкт-Пе-
тербург);
д-р ист. наук, акад. РАН И.П. Медведев (г. Санкт-
Петербург);
д-р ист. наук, проф. А.В. Петров (г. Санкт-Петербург);
канд. ист. наук, ст. науч. сотр. Б.А. Раев (г. Ростов-
на-Дону);
д-р ист. наук, проф. О.Ю. Редькина (г. Волгоград);
д-р ист. наук, ведущий науч. сотр. М.А. Рыблова
(г. Волгоград);
PhD (история) Саул Норман Е. (г. Лоренс, США);
д-р ист. наук Свак Дьюла (г. Будапешт, Венгрия);
д-р ист. наук, проф. Н.Н. Станков (г. Москва);
д-р ист. наук А.Д. Таиров (г. Челябинск);
канд. ист. наук, доц. С.А. Толмачева (г. Минск,
Беларусь);
д-р ист. наук, проф. А.А. Черкасов (г. Вашингтон,
США)

По приглашению главного редактора
проф. И.О. Тюменцева
выпускающим редактором номера является
специалист по истории Византии,
канд. ист. наук, доц. Н.Д. Барабанов (г. Волгоград)



4 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

СОДЕРЖАНИЕ

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Грацианский М.В., Норкин К.В. На службе империи:
папа Зосим и Римский собор 417 года ........................... 6
Грачанин Х. Константин VII Багрянородный
о хорватах в раннесредневековой Южной Паннонии
(DAI, с. 30, 75–78): замечания о концепции
и методе византийской историографии
[На англ. яз.] .................................................................... 24
Роменский А.А. К интерпретации известия
Иоанна Скилицы об архонтах Руси
под 6544 (1036) годом .................................................... 44

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Айбабин А.И. Крымская Готия
в первой половине XIII века ......................................... 56
Майко В.В., Тесленко И.Б. Материальная культура
византийской Сугдеи в XII – начале XIII в.
(к вопросу о хронологических индикаторах) ............. 69
Хайрединова Э.А. Византийские целительные амулеты
из Юго-Западного Крыма .............................................. 82
Науменко В.Е. «Латиняне» на Мангупе.
Уникальный западноевропейский крест-энколпион
из раскопок княжеского дворца
Мангупского городища:
проблемы атрибуции и датировки ............................. 100
Могаричев Ю.М., Ергина А.С. Фресковые росписи
пещерных церквей Юго-Западной Таврики:
версия И.Э. Грабаря ..................................................... 116
Ганцев В.К. Ротационные жернова IX–XI вв.
из раскопок Мангупского княжеского дворца ........ 131

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА

Алексеенко Н.А., Степаненко В.П. Сенахеримы
в Византии: новая печать Феодора Сенахерима
из Болгарии .................................................................... 142
Виноградов А.Ю., Каштанов Д.В., Чхаидзе В.Н.
Туркелы – тюркская семья
на византийской службе ............................................... 150
Лафлы Э., Буора М. Три неопубликованные
византийские свинцовые печати
из Западной Малой Азии
(с приложением, включающим амулет из Измира)
[На англ. яз.] .................................................................. 160

ВИЗАНТИЙСКОЕ ОБЩЕСТВО И ГОСУДАРСТВО

Шаркич C. Права на «чужую собственность»
(Iura in re aliena) в византийском
и средневековом сербском праве [На англ. яз.] ...... 168

Лысиков П.И. Двоевластие? Специфика системы
соправительства в Византии на рубеже XIII–XIV вв.
и ее влияние на ситуацию в государстве .................. 180

ВОЕННАЯ ОРГАНИЗАЦИЯ
ВИЗАНТИЙСКОЙ ИМПЕРИИ

Назаров A.Д. Персидские иммигранты
в вооруженных силах ранней Византии ..................... 201
Мехамадиев E.A. Персы-хуррамиты
на службе в византийской армии
в 833–839/840 гг.: военный ранг и функции
персидских войсковых подразделений ....................... 211

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Лопатина М.Ю. «Сплав» античного наследия
и христианского вероучения в поэме Иоанна Газского
«Описание картины мира» ........................................... 222
Сенина Т.А. (монахиня Кассия).
«Не избитые за Христа»: изображение
антииконоборческого сопротивления
в житиях св. Иоанникия и св. Петра Атройского .... 231
Моругина К.С. Житие св. Панкратия:
к уточнению терминов
и реконструкции реалий книжного дела
и иконописи в X–XI веках ............................................ 243
Стельник Е.В. Иов против Геракла: добродетель
в статьях византийского словаря Суда X века ......... 253
Щукин Т.А. «Главы физические»
Григория Паламы: исторический контекст,
мотивация автора, адресат ........................................... 259
Пашкин Н.Г. Международная политика
и греко-латинская уния
на европейских церковных соборах
первой половины XV века ........................................... 274

ОБЗОРЫ

Козлов А.С. Загадки текста
ранневизантийского историка (Рец. на кн.:
Priscus Panita. Excerpta et fragmenta
/ ed. by P. Carolla. – Вerolini ; Novi Eboraci :
Walter de Gruyter, 2017. – XLVIII, 140 p.) ................ 285
Щавелев А.С. Новый «русский перевод»
трактата «Об управлении империей»
на фоне современных исследований ........................... 292
Полывянный Д.И. Византийско-славянское
и болгарское средневековье в новейших трудах
ученых университета Лодзи ........................................ 305
Барабанов Н.Д., Золотовский В.А., Зыкова А.В.
Византиноведение в Волгограде.
Экскурс в историю и библиографию

Рецензенты журнала в 2020 г. ..................................... 333



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6

CONTENTS

BYZANTIUM AND THE NEIGHBOURING WORLD

Gratsianskiy M.V., Norkin K.V. In the Service of the Empire:
Pope Zosimus and the Roman Synod of 417 ................... 6
Gračanin H. Constantine VII Porphyrogennetos
on Croats in Early Medieval Southern Pannonia
(DAI, c. 30, 75–78): A Note on Concept and Method
of Byzantine History Writing ......................................... 24
Romensky A.A. On the Interpretation
of John Scylitzes’ Evidence About Archontes of Rhos,
AM 6544 (1036 AD) ........................................................ 44

BYZANTINE TAURICA

Aibabin A.I. Crimean Gothia
in the First Half of the 13th Century ............................... 56
Maiko V.V., Teslenko I.B. Material Culture
of Byzantine Sugdeja in the 12th – Early 13th Centuries
(To the Question of Chronological Indicators) ............... 69
Khairedinova E.A. Byzantine Healing Amulets
from Southwestern Crimea .............................................. 82
Naumenko V.E. The “Latins” on Mangup.
Unique Western-European Cross-Encolpion
from the Excavations of Prince’s Palace
in Ancient Mangup:
Problems of Attribution and Dating .............................. 100
Mogarichev Yu.M., Ergina A.S. Fresco Paintings
of Southwest Crimea Cave Churches
According to Igor Grabar ................................................ 116
Gantsev V.K. Rotary Millstones
of the 9th–11th Centuries from the Excavations
of the Mangup Princely Palace ...................................... 131

BYZANTINE SPHRAGISTICS

Alekseienko N.A., Stepanenko V.P. Senachereim
in Byzance: New Seals of Theodoros Senachereim
from Bulgaria ................................................................... 142
Vinogradov A.Yu., Kashtanov D.V., Chkhaidze V.N.
Turkels – a Turkic Family
in the Byzantine Civil Service ....................................... 150
Laflı E., Buora M. Three Unpublished
Byzantine Lead Seals from Western Asia Minor
(With an Appendix on an Amulet from Izmir) ............. 160

BYZANTINE STATE AND SOCIETY

Šarkić S. Rights over “The Property of Another”
(Iura in re aliena)
in Byzantine and Mediaeval Serbian Law .................... 168

Lysikov P.I. Diarchy? The System of Co-Rulership
in Byzantium at the Turn of the 13th – 14th Centuries
and Its Impact on the Situation in the State ................. 180

MILITARY ORGANIZATION OF THE BYZANTINE
EMPIRE

Nazarov A.D. Persian Immigrants
in the Armed Forces of Early Byzantium ..................... 201
Mekhamadiev E.A. Persians-Khurramites
in the Byzantine Military Service
During 833–839/840: Military Rank and Functions
of Persian Military Units ............................................... 211

BYZANTINE ORTHODOXY

Lopatina M.Yu. Fusion of Ancient Heritage
and Christian Doctrine in the Poem of John of Gaza
“Description of the Cosmic Table” ............................... 222
Senina T.A. (Nun Kassia). “Not Flogged for Christ”:
Representation of Anti-Iconoclastic Resistance in the Lives
of St. Ioannikios the Great and St. Peter of Atroa ....... 231
Morugina K.S. Life of St. Pancratius: Clarification
of Terms and Reconstruction of Book Writing
and Icon Painting Realia in the 10th and 11th Centuries ... 243
Stelnik E.V. Job Versus Hercules: Virtue in the Articles
of the Byzantine Suda Dictionary of the 10th Century ... 253
Schukin T.A. ‘The Chapters on Physics’
by Gregory Palamas: Historical Context,
the Motivation of the Author, Addressee ..................... 259
Pashkin N.G. International Politics
and the Greek-Latin Union
at the European Church Councils
in the First Half of the 15th Century ............................. 274

REVIEWS

Kozlov A.S. Riddles of the Text
of an Early Byzantine Historian (Book Review:
Priscus Panita. Excerpta et fragmenta
/ ed. by P. Carolla. – Berolini ; Novi Eboraci :
Walter de Gruyter, 2017. – XLVIII, 140 p.) ................ 285
Shchavelev A.S. New “Russian Translation”
of the Treatise “De Adminstrando Imperio”
Amid Its Contemporary Studies ................................... 292
Polyvyannyy D.I. Byzantino-Slavic
and Bulgarian Middle Ages in the Recent Works
by Scholars from the University of Lodz ..................... 305
Barabanov N.D., Zolotovskiy V.A., Zykova A.V.
Byzantine Studies in Volgograd.
An Excursion into History and Bibliography .............. 317

Reviewers of the Journal in 2020 .................................. 333




Г

ра
ци

ан
ск

ий
 М

.В
., 

Н
ор

ки
н 

К.
В.

, 2
02

0

6 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.1

UDC 94(495).01+262.5+262.12+262.13+281.1+281.4 Submitted: 26.06.2020
LBC 63.3(0)4+86.37-3+86.375 Accepted: 24.08.2020

IN THE SERVICE OF THE EMPIRE:
POPE ZOSIMUS AND THE ROMAN SYNOD OF 417

Mikhail V. Gratsianskiy
St. Tikhons Orthodox University for the Humanities, Moscow, Russian Federation

Konstantin V. Norkin
St. Tikhons Orthodox University for the Humanities, Moscow, Russian Federation

Abstract. Introduction. The brief pontificate of Pope Zosimus (417–418) was marked by the Roman Synod in
September 417, the decisions of which were of great importance both for the subsequent church-administrative
development of Southern Gaul and for the development of the concept of papal primacy. Methods. The task of the
authors of the article is to analyse the church-political actions of Pope Zosimus in the broad historical context of the
early 5th c. and to determine the degree of his independence in decision-making. Analysis. The article analyses the
measures of the Ravenna court to restore control over the region of Southern Gaul in the situation when the imperial
administration lost this control as a result of mutinies and the arrival of barbarian tribes, as well as the role assigned to
the Roman bishop in this process. In this context, the article investigates the events of the Roman Synod of September
417, at which church-political and church-administrative affairs related to Gaul and Africa were examined. There were
considered two groups of cases, related to one another due to the involvement of same persons, who, in their turn, had
been involved into ecclesiastical politics in Gaul during the usurpation of Constantine III. These persons, former
bishop of Arles Heros, former bishop of Aquae Sextiae (Aix en Provence) Lazarus and bishop of Marseille Proculus,
became subjects of conciliar condemnation. At the same time, within the framework of the same process, the Synod
undertook the rehabilitation of Pelagius and Caelestius, who had previously been condemned by the African Synod
and pope Innocent I (401–417). The latter circumstance actually implied the undermining of the authority of both
Innocent and the papacy. Results. The authors conclude that the agenda of the Synod was entirely dictated by state
interests and aimed at eliminating the consequences of the usurpations in Southern Gaul and reintegrating this region
into the administrative system of the Western Roman Empire.

Key words: emperor Honorius, Flavius Constantius, pope Zosimus, papal primacy, local primacy, Roman
Synod of 417, Caelestius, Pelagius, Pelagianism, Southern Gaul.

Citation. Gratsianskiy M.V., Norkin K.V. In the Service of the Empire: Pope Zosimus and the Roman Synod of 417.
Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye
otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International Relations], 2020,
vol. 25, no. 6, pp. 6-23. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.1

УДК 94(495).01+262.5+262.12+262.13+281.1+281.4 Дата поступления статьи: 26.06.2020
ББК 63.3(0) 4+ 86.37-3+86.375 Дата принятия статьи: 24.08.2020

НА СЛУЖБЕ ИМПЕРИИ: ПАПА ЗОСИМ И РИМСКИЙ СОБОР 417 ГОДА
Михаил Вячеславович Грацианский

Православный Свято-Тихоновский гуманитарный университет, г. Москва, Российская Федерация



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 7

М.В. Грацианский, К.В. Норкин. На службе империи: папа Зосим и Римский собор 417 года

Константин Владимирович Норкин
Православный Свято-Тихоновский гуманитарный университет, г. Москва, Российская Федерация

Аннотация. Введение. Краткий понтификат папы Зосима (417–418) был отмечен проведением в сен-
тябре 417 г. Римского собора, решения которого имели большое значение как для последующего церковно-
административного развития Южной Галлии, так и для развития концепции папского первенства. Методы.
Задачей авторов статьи является анализ церковно-политических действий папы Зосима в широком истори-
ческом контексте начала V в. и определение степени самостоятельности принимаемых им решений. Анализ.
В статье анализируются меры равеннского двора по восстановлению управления южногалльским регионом
в ситуации потери имперской администрацией контроля над ним в результате восстаний узурпаторов и
прихода варварских племен, а также роль, отведенная в этом процессе римскому епископу. В контексте этих
событий в статье изучаются обстоятельства Римского собора сентября 417 г., на котором были рассмотрены
церковно-политические и церковно-административные дела, относящиеся к Галлии и Африке. Две группы
дел были связаны единством участвовавших в них лиц, которые были связаны с церковно-политическими
обстоятельствами мятежа Константина III. Эти лица – бывший епископ Арелата Герот, бывший епископ Акв
Секстиевых Лазарь и епископ Массилии Прокул – подверглись соборному осуждению. Одновременно в
рамках того же процесса на соборе была предпринята реабилитация Пелагия и Целестия, осужденных Афри-
канским собором и папой Иннокентием I (401–417), что привело к фактическому подрыву авторитета как его
самого, так и папства в целом. Результаты. Авторы приходят к выводу, что повестка заседаний собора была
целиком продиктована государственными интересами и преследовала цели ликвидации последствий дея-
тельности узурпаторов в Южной Галлии и реинтеграции этого региона в административную системы Запад-
ной Римской империи.

Ключевые слова: император Гонорий, Флавий Констанций, папа Зосим, римский примат, поместный
примат, Римский собор 417 г., Целестий, Пелагий, пелагианство, Южная Галлия.

Цитирование. Грацианский М. В., Норкин К. В. На службе империи: папа Зосим и Римский собор
417 года // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Меж-
дународные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 6–23. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.1

Введение. Весьма краткий понтификат
римского епископа Зосима (417–418) представ-
ляется чрезвычайно важным и показательным
в целом ряде отношений [10, S. 344–360; 37,
S. 107–130; 66, p. 1000–1021; 80, S. 44–48; 84,
S. 226–267; 44, p. 38–39; 31, p. 1743–1745]. Его
центральным эпизодом следует считать состо-
явшийся в сентябре 417 г. Римский собор, на
котором были приняты важные решения отно-
сительно дел, затрагивающих церкви Южной
Галлии и Африки. На первый взгляд, эти реше-
ния представляют собой попытку папства ди-
рективно управлять процессами в других цер-
квах Западной Римской империи и отражают
специфическое для римской кафедры представ-
ление о собственном первенстве. С другой сто-
роны, действия Зосима и принятые им реше-
ния едва ли согласуются со стремлением уси-
лить властное положение римской кафедры, по-
скольку уже в краткосрочной перспективе они
были отменены и тем самым негативно отра-
зились на авторитете папства.

Методы. В данной статье нами ставит-
ся задача выявить мотивы действий папы

Зосима, повлиявшие на характер принятых на
соборе 417 г. решений, выяснить, в какой мере
они были обусловлены государственно-поли-
тическими и церковно-политическими собы-
тиями того времени. По нашему мнению, при
постановке в масштабный контекст весьма
бурной и судьбоносной для Римской империи
эпохи первой четверти V в. церковно-полити-
ческие меры Зосима предстанут в более яс-
ном свете и нам удастся определить, вел ли
этот папа независимую политику, нацеленную
на укрепление положения римской кафедры, или
же выполнял задачи в рамках текущей поли-
тики двора императора Гонория (395–423).
Наше исследование основано на применении
историко-критического метода изучения источ-
ников с одновременным привлечением и кри-
тической оценкой выводов обширной исследо-
вательской литературы, как относящейся на-
прямую к заявленной теме, так и рассматри-
вающей смежные темы и сюжеты.

Анализ. Прежде всего нам представля-
ется необходимым дать краткое описания ис-
торических событий, послуживших фоном к



8

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

избранию Зосима римским папой и обусловив-
ших особенности его церковной политики в
отношении западноримских областей за пре-
делами Италии.

Начальный период правления императо-
ра Гонория [9, p. 106–211; 75, p. 219–275; 43,
p. 170–216; 61, p. 135–222; 15, p. 50–83;
et passim] был отмечен неограниченным вли-
янием магистра Стилихона, до конца своей
жизни фактически руководившего политикой
западного двора [9, p. 106–173; 60; 59, p. 253–
283]. Примерно в конце 401 г. Стилихон отвел
римские войска из Британии и Галлии для за-
щиты Италии от готов под предводитель-
ством Алариха [76; 79; 85; 86]. В январе 407 г.
после перехода Рейна варварами войска в
Британии провозгласили императором некое-
го Марка 1. Последний продержался всего
несколько недель или дней: его сверг и убил
местный сенатор Грациан, правление которо-
го, в свою очередь, продолжалось четыре ме-
сяца [56, p. 518–519]. На его место весной-ле-
том 407 г. армией был избран Константин III 2,
назначивший на должности магистров римля-
нина Юстиниана и франка Невиогаста. После
проведения военной кампании против варва-
ров Константину удалось заключить договор
с вандалами, аланами и свевами, который
обеспечивал мир на рейнской границе. Затем
со своими британскими войсками он перешел
в город Бонония (Bononia, совр. Булонь), одер-
жал победу над варварами и добился призна-
ния своей власти как войсками, находивши-
мися в Галлии и Аквитании, так и местным
населением [88, p. 5–6; 74, S. 402–403; 63,
p. 454; 32, p. 350–352]. В начале осени 407 г.
Константин III с войсками двинулся далее на
юг. В Лугдуне (Lugdunum, совр. Лион), где он
временно закрепился, была отчеканена пер-
вая монета с надписью «restitutor reipublicae»
(восстановитель государства), отражавшая,
по-видимому, две стоявшие перед Константи-
ном задачи: восстановление порядка и госу-
дарственности в Галлии и декларирование
единства Запада. Префект претория Галлий
Лимений [56, p. 684] и командующий галльс-
кими войсками Хариобавд [56, p. 283], остав-
шиеся верными Гонорию, бежали в Италию.

В это время Стилихон собрал небольшое
войско во главе со стратигом Саром [88, p. 6;
56, p. 978–979], которому весной 408 г. уда-

лось нанести поражение армии магистра Юс-
тиниана [75, p. 385]. После этой неудачи Кон-
стантин III укрылся в Валентии (Valentia), где
имелся достаточный для обороны города и
верный узурпатору гарнизон. Сар в свою оче-
редь приступил к осаде. Между тем Невио-
гаст вступил в переговоры с Саром, которые
привели лишь к тому, что Невиогаст был убит.
Узурпатор назначил новых командующих –
франка Эдобиха [56, p. 386] и британца Ге-
ронтия [56, p. 508], которым удалось снять
длившуюся всего семь дней осаду. Сар был
вынужден спешно отходить в Италию, где при
переходе Альп подвергся нападению багау-
дов (τοsς Βακαύδαις), которым он был вынуж-
ден отдать всю добычу [88, p. 6].

В мае 408 г. Константин III сделал своей
резиденцией Арелат (Arelatum), где он среди
прочего отчеканил собственную монету. От-
туда ему удалось установить контроль над
Северной Испанией, в которую он отправлял
своих чиновников (iudices) [65, p. 550]. В клю-
чевых городах подконтрольной ему террито-
рии Южной Галлии он поставил епископов из
числа своих сторонников: на кафедру Арела-
та был возведен Герот [67, p. 981; 66, p. 1003;
32, p. 352–353], а в митрополии Второй Нар-
бонны Аквах Секстиевых (Aquae Sextiae,
совр. Экс-ан-Прованс) после изгнания епис-
копа Ремигия был поставлен некий Лазарь [68,
p. 1107–1109; 66, p. 1003–1006; 32, p. 351–352].
Впрочем, в других городах епископы очевид-
ным образом смогли выстроить отношения с
узурпатором и сохранили свои кафедры: так
было с Прокулом в Марселе [68, p. 1541–1544;
2, с. 56–61], Иларием в Нарбонне [67, p. 1008;
57, p. 57–60; 24] и Симплицием во Вьенне [68,
p. 1815–1816].

Император Гонорий летом собрал в Ти-
цине (Павия) армию для низложения узурпа-
тора и установления контроля над Галлией, но
13 августа войска устроили мятеж и переби-
ли офицеров и гражданских чиновников. При
дворе это послужило поводом для проведе-
ния антиготской политики: Стилихон, как сто-
ронник союза с варварами, был отстранен и
22 августа убит.

Нестроения при равеннском дворе позво-
лили узурпатору, находясь в Арелате, распро-
странить свой контроль на Испанию. 27 нояб-
ря он вызвал к себе своего сына Констанция,



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 9

М.В. Грацианский, К.В. Норкин. На службе империи: папа Зосим и Римский собор 417 года

находившегося в монастыре 3, и назначил его
цезарем. Констанций в свою очередь назна-
чил себе магистром оффиций некоего Деци-
мия Рустика [56, p. 965], а командующим ар-
мией – Геронтия. Задачей Констанция было
установление контроля над Испанией, что он
и сделал, разбив набранные из рабов и коло-
нов войска родственников Гонория Верениа-
на и Дидима [56, p. 358, 1155], которые попали
в плен. После окончания кампании Геронтий
с галльскими войсками был отправлен конт-
ролировать проходы в Пиренеях.

В начале 409 г. Константином III к импе-
ратору Гонорию в Равенну было направлено
посольство с просьбой о признании, для чего
в качестве дара императору были отчекане-
ны специальные солиды [45, p. 282]. Посколь-
ку в это время Аларих со своими войсками
находился в Италии, то Гонорий, не имевший
возможности воевать на два фронта и, по-ви-
димому, желавший спасти своих родственни-
ков, был вынужден уступить узурпатору, от-
правив ему в знак признания пурпурную ман-
тию [87, p. 64].

В сентябре 409 г. вандалы, аланы и све-
вы пересекли Пиренеи, но Геронтий вместо
борьбы с ними заключил мирный договор и,
отложившись от Констанция, назначил авгус-
том своего сына (или клиента) Максима [28,
S. 8], резиденцией которого стал Тарракон
(Tarraco, совр. Таррагона).

После низвержения магистра оффиций
Олимпия в Равенне пришла к власти друже-
ственная готам партия, а магистром конницы
был назначен Аллобих [56, p. 61]. Последний
поддерживал тайные сношения с Константи-
ном III, которого он желал поставить на мес-
то Гонория. В конце весны 410 г. узурпатор
двинул свои войска в Италию, однако уже в
августе у города Либурна получил известие о
том, что заговор Аллобиха раскрыт, а сам он
убит. Константину пришлось спешно возвра-
щаться в Арелат. В конце 410 – начале 411 г.
в Галлию из Испании вторгся Геронтий. Кон-
стантин поручил Констанцию оборонять Вьен-
ну, отправив своего командующего войсками
Эдобиха к Рейну, чтобы нанять войско из
франков и алеманнов, а сам остался командо-
вать гарнизоном Арелата. Геронтию удалось
взять Вьенну, причем Констанций был по его
приказу казнен. После этого Геронтий присту-

пил к осаде Арелата, которая продолжалась
четыре месяца.

В конце весны 411 г. Гонорий назначает
командовать войсками Флавия Констанция [56,
p. 321–325; 9, p. 209–211; 75, p. 269–271; 43,
p. 185–188; 62, p. 63–73; 53, S. 94–101; 70,
p. 86–116; 20, p. 4–12] и Ульфилу [56, p. 1181],
которые, отступив перед Эдобихом в Ита-
лию, устроили последнему засаду на реке
Роне (FÑοδαν’ν τ’ν ποταμόν) и разбили со-
бранную на помощь узурпатору армию. Пол-
ководец Константина смог бежать, однако уже
вскоре был убит [74, S. 405–406]. Константин
III, поняв, что его дело проиграно, вместе со
своим сыном Юлианом укрылся в Арелате,
сложил с себя императорские инсигнии и был
рукоположен во пресвитера митрополитом
Арелата Геротом [74, S. 406; 63, p. 455–456;
32, p. 353]. Войска и население города приня-
ли решение перейти на сторону законного им-
ператора и в обмен на гарантии безопасности
сдали узурпатора Констанцию. Вместе со сво-
им сыном Юлианом Константин был отправ-
лен в Италию и недалеко от Вероны по прика-
зу Гонория казнен. 18 сентября 411 г. его го-
лова была выставлена на всеобщее обозре-
ние в Равенне.

В 413 г. вестготы во главе с Атаульфом,
братом Алариха, овладели Нарбонной, куда
Атаульф привел Иовина (Jovinus) [56, p. 621–
622; 75, p. 262–264], которого на Рейне вождь
бургундов Гунтиарий [63, p. 456; 56, p. 526] и
вождь аланов Гоар [56, p. 514–515; 43, p. 187]
провозгласили императором. Затем здесь же,
в Нарбонне, Атаульф женился на сестре Го-
нория Галле Плацидии [64; 14; 72, p. 9–36; 71,
p. 93–97]. Возможно, в этой свадьбе участво-
вал и местный митрополит Иларий [32, p. 353–
354] 4. Констанций с моря блокировал постав-
ки продовольствия в город, и готы были вы-
нуждены уйти в Испанию. В 415 г. Атаульф был
убит, а его преемник Валлия за 600 тыс. моди-
ев зерна вернул Галлу Плацидию, а сам пере-
шел на службу императору: ему было пору-
чено освободить от варваров Испанию, что
он успешно и осуществил. Назначенный пре-
фектом Галлии Клавдий Постум Дардан [56,
p. 346–347; 32, p. 353; 33; 59, p. 323; 23, p. 564–
565] при проведении зачистки казнил узурпа-
тора Иовина, но при этом не сместил нарбон-
нского митрополита Илария [24, p. 37–38].



10

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Также при Констанции сохранили свои кафед-
ры митрополит Вьенны Симплиций и епископ
Марселя Прокул, сотрудничавший с Констан-
тином III [57, p. 29–30].

1 марта 416 г. императором Гонорием, в
продолжение политики реинтеграции Галлии
в Западную Римскую империю, был издан
закон, по которому всем, кто сотрудничал с
режимами узурпаторов и варваров, была да-
рована амнистия [78, p. 831]. Для урегулиро-
вания отношений с вестготами в 418 г. их вож-
дю Валлии было дано распоряжение со сво-
им народом переселиться в юго-западную
Галлию, где им для расселения предоставили
земли между нижней Луарой (Liger) и Гарон-
ной (Garumna) по Атлантическому побережью,
в основном расположенные в провинции Вто-
рая Аквитания (Aquitania Secunda) и примы-
кавшие к ней, в том числе город Тулузу (Tolosa)
[73, p. 150–158; 38, p. 186–233; 21].

Еще находясь в Арле, Констанций из-
гнал поставленного при узурпаторе Констан-
тине и рукоположившего последнего во пре-
свитеры епископа Герота и в 412 г. повлиял
на выборы местного епископа, в результате
чего кафедру занял Патрокл, пользовавший-
ся его расположением [68, p. 1437–1440].
Упоминание об этом событии содержится в
«Краткой Хронике» Проспера Аквитанско-
го 5. Большинство исследователей на осно-
вании этого текста сходятся во мнении, что
именно Констанций был инициатором назна-
чения своего сторонника [57, p. 36; 59, p. 313;
3, p. 42; 32, p. 349–350], однако Дж. Данн в
ряде своих работ выдвигает и обосновыва-
ет гипотезу, что военачальник Гонория всего
лишь утвердил инициативу, которая, по-види-
мому, исходила от местных элит [20, p. 7; 23,
p. 562–573] 6.

Все эти события пришлись на время пон-
тификата папы Иннокентия I (401–417) [10,
S. 101–123; 80, S. 35–44; 84, S. 205–264; 1]. Тем
не менее следует отметить, что Иннокентий
со времени восстановления власти законного
императора в Галлии и вплоть до своей кон-
чины не обращался к делам Галлии: по край-
ней мере, это не явствует из его сохранившихся
посланий [42, p. 35–38]. Между тем в краткий
понтификат его преемника Зосима (417–418)
вопросы папской политики в Галлии внезапно
приобретают первостепенное значение 7.

Первое послание Зосима (417–418), на-
правленное «всем епископам, поставленным
в Галлиях и семи провинциях», было состав-
лено уже 22 марта 417 г. – всего через четы-
ре дня после вступления Зосима на кафедру
[17, p. 95–112; 52, S. 26–52; 36, p. 146–152; 34,
S. 149–152; 40, S. 74–75; 23, p. 560–561; 81].
Оно не содержало какой бы то ни было пре-
амбулы и начиналось сразу с распорядитель-
ной части: «Было угодно апостольскому пре-
столу, что если кто из какой-либо части Гал-
лий, какого-либо церковного чина соберется
прийти к нам в Рим или вознамерится идти в
другую землю, то да отправится он не иначе
как получив рекомендательные [письма]
(formatas) арелатского епископа, дабы засви-
детельствовать свое священство и церковное
место, которым обладает, приложением его
писем» [89, col. 642–643; 29; 52, S. 29–31; 66,
p. 1009, n. 2]. Данное предписание Зосим обо-
значает как «постановление» (statuimus) и
«распоряжение» (auctoritas), которое он «ра-
зослал повсюду, дабы было известно всем
областям, что то, что мы постановили, сле-
дует всемерно соблюдать» (Quam auctoritatem
ubique nos misisse manifestum est, ut cunctis
regionibus innotescat, id quod statuimus omnimodis
esse servandum) [89, col. 643].

Далее понтифик задействует пока еще
довольно редкое для папской риторики выра-
жение: он «повелевает» (jussimus) арелатско-
му митрополиту иметь «особую власть»
(praecipuam auctoritatem) поставлять еписко-
пов. К своей юрисдикции последний должен
отнести (ad pontificium suum revocet) провин-
ции Вьеннскую, Нарбоннскую Первую и Нар-
боннскую Вторую 8.

В заключение Зосим «предупреждает» о
том, что все должны довольствоваться соб-
ственными территориями и не притязать на
чужие: подобное поведение он описывает как
«варварский и нечестивый беспорядок»
(barbara et impia ista confusio). Завершая пись-
мо, он утверждает, что Арелатская Церковь
имела «древнюю привилегию» (vetus
privilegium), поскольку к ней от римской кафед-
ры (ex hac sede) был в свое время направлен в
качестве «верховного предстоятеля» (summus
antistes) Трофим, «из источника которого все
Галлии получили ручейки веры» (ex cujus fonte
totae Galliae fidei rivulos acceperunt) 9.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 11

М.В. Грацианский, К.В. Норкин. На службе империи: папа Зосим и Римский собор 417 года

Решительность и бескомпромиссность
распоряжений Зосима, присутствующие уже
в его первом письме, заставили ряд исследо-
вателей предполагать, что их инициатором
выступила государственная власть Западной
Римской империи в лице Флавия Констанция
и что на самом деле действия папы пресле-
довали государственные цели поддержания
римской власти в Галлии, одновременно стра-
давшей в тот период от натиска варваров и
бесчинств узурпаторов. При этом другая ги-
потеза упирает на то, что данных для вывода
о решающем государственном влиянии на дей-
ствия Зосима недостаточно и мотивация пос-
леднего могла иметь чисто церковно-полити-
ческие корни 10.

Очевидным образом обе эти гипотезы
основываются на том, что в 412 г. Флавий
Констанций некоторое время находился в Аре-
лате после освобождения города от узурпа-
тора Константина и что, согласно Просперу
Аквитанскому, Патрокл был «другом и при-
ближенным» Флавия Констанция. В силу это-
го исследователи предполагают, что, укреп-
ляя церковно-административное положение
Арелата, Зосим действовал либо в русле по-
литики равеннского двора, либо же в пользу
Патрокла Арелатского, по-видимому, для того,
чтобы усилить папское влияние в Галлии [66,
p. 1007; 32; 20; 24; 23] 11. Тем не менее в отно-
шении второй гипотезы сразу следует указать,
что, издавая свое первое послание в пользу
Патрокла Арелатского, Зосим явным образом
шел на каноническое нарушение, умаляя пра-
ва других южногалльских митрополитов,
прежде всего Прокула Массилийского, Ила-
рия Нарбоннского и Симплиция Вьеннского.

Как уже было сказано, ключевым собы-
тием понтификата Зосима было проведение в
сентябре 417 г. Римского собора, на основа-
нии анализа деяний которого можно сделать
выводы касательно мотивов, целей и задач
этого папы. Два важных пункта повестки дня
этого собора – дела Галлии и Африки – пред-
ставляют собой, по нашему мнению, единое
целое и отражают общий подход к проблемам,
порожденным в церковно-политической плос-
кости событиями времен узурпации Констан-
тина III.

О ходе и результатах собора мы получа-
ем сведения из целого ряда писем папы Зоси-

ма, составленных в конце сентября 417 г., от-
ражающих соборно принятые в Риме реше-
ния и выражающих «auctoritas sedis apostolicae»
[89, col. 653]. Лейтмотивом главных рассмот-
ренных собором дел было возвышение в Гал-
лии арелатской кафедры, которую занимал
друг Констанция Патрокл в ущерб статусу
кафедр ряда других южногалльских городов,
епископы которых оказались в эпицентре со-
бытий, связанных с узурпацией Константина
III и вторжением на территорию Галлии вест-
готов Атаульфа.

В этих посланиях Зосим возвращается к
теме возвышения арелатской кафедры. В пер-
вом из посланий, составленном 26 сентября, он
обращается ко «всем епископам, поставленным
в Африке, всем епископам, поставленным в
Галлиях и Семи провинциях, всем епископам,
поставленным в Испании» [89, col. 661–665] 12.

Тема этого письма вновь, как и в первом
послании Зосима марта 417 г., затрагивает
случай с городами Кифариста и Локус Гарга-
риус ([89, col. 644]: Dedit enim exemplum
Arelatensis ecclesiae, quae sibi Citharistam et
Gargarium paroecias in territorio suo sitas
incorporari jure desiderat: ne de caetero ullus
sacerdos in alterius sacerdotis praesumat
injuriam). Речь теперь идет о епископах Урсе
и Туенции [68, p. 1808, 2014; 66, p. 1011–1012],
согласно мнению папы незаконно рукоположен-
ных в этих городах [89, col. 662]. В соучастии
в незаконном рукоположении обвиняется Ла-
зарь, епископ Акв Секстиевых, который, в
свою очередь, был незаконно рукоположен
Прокулом Массилийским. Этот Лазарь был
осужден на Туринском соборе за клевету на
епископа Брикция, однако впоследствии до-
бился епископства от Прокула, бывшего преж-
де на Туринском соборе среди обвинителей
самого Лазаря 13.

Называя проступки обоих епископов и
повод к принятию мер со стороны «апостоль-
ского престола», Зосим говорит следующее:
«Что можно прибавить к стольким и тако-
вым менее важным, нежели бесчестная узур-
пация, [проступкам], кроме того крайнего,
который превосходит всякое заблуждение,
[а именно] что были они недолжно постав-
лены в округах, с древности принадлежащих
городу арелатцев?» (Quid his tot tantisque
improba usurpatione posthabitis addi potest, nisi



12

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

illud extremum, quod totum transcendit errorem,
ut territoriis indebitis, ad Arelatensium civitatem
antiquitus pertinentibus, locarentur?) [89,
col. 663]. Зосим объявляет обоих низложен-
ными и анафематствованными, о чем пись-
менно сообщает «всему миру» (per totum
orbem) [89, col. 664]. Затем он повторяет пас-
саж из первого послания, в котором утверж-
дает привилегии арелатского митрополита в
трех провинциях.

Тема четвертого послания, отчасти на-
правленного против Прокула, развивается в
пятом послании Зосима, направленного уже
целиком против марсельского епископа и ад-
ресованного епископам провинций Вьеннская
и Нарбоннская Вторая [66, p. 1015–1018].
В нем Зосим порицает Прокула Массилийс-
кого за незаконное присвоение прав рукопо-
ложения вообще. Массилия (Марсель) – го-
род Вьеннской провинции, рукоположения в
которой, по мнению Зосима, безраздельно
принадлежали арелатскому епископу. Папа
сообщает, что для расследования проступ-
ков Прокула он устроил специальное дозна-
ние, причем первоначально планировалось,
что Прокул прибудет в Рим лично. Проступ-
ки массилийского епископа, а именно полу-
ченная последним на Туринском соборе
«власть рукополагать в качестве митрополита
священников в провинции Вторая Нарбоннская»
(ordinandorum sacerdotum veluti metropolitano in
Narbonensi secunda provincia potestatem), рас-
сматриваются Зосимом как «оскорбление апо-
стольского престола» (in apostolicae sedis
injuriam) [89, col. 665].

Папа объявляет сообщником Прокула
епископа Вьеннского Симплиция, вина кото-
рого якобы состояла в том, что он (также в
нарушение прерогатив Арелата) «бесстыдно»
(in non dissimili impudentia) присвоил себе ру-
коположения во Вьеннской провинции [89,
col. 665–666].

По результатам собора, 26 сентября
417 г. папа Зосим отвечает на несохранивше-
еся «донесение» (relatio) Илария Нарбоннско-
го [67, p. 1008; 32, p. 354–355; 57, p. 57–60; 24],
которое очевидным образом содержало воз-
ражение или даже протест против решения
папы предоставить право рукоположений в
провинции Первая Нарбоннская также арелат-
скому митрополиту 14. Реакция Илария была

совершенно оправданна: будучи епископом
главного города провинции, Иларий Нарбон-
нский отстаивал собственное право постав-
лять епископов в пределах своей провинции
в качестве ее митрополита ([89, col. 667]: de
ordinandis in provincia Narbonensi prima
sacerdotibus) [10, S. 348].

В своем послании Зосим одновременно
объявляет прерогативы нарбоннского митро-
полита полученными от Рима и обвиняет Ила-
рия в их незаконном получении 15. Зосим клей-
мит очевидно справедливые и канонически
обоснованные требования Илария как «домо-
гательства и вожделения» (assertio et desideria),
утверждая, что последний поступает в дан-
ном случае вопреки «древнему обычаю» и
«старому установлению» (antiqua consuetudo,
prisca institutio): «И этот обычай поставления,
а также понтификат того места... сохранен-
ный вплоть до ближайшего времени, подтвер-
ждаются состоявшимися у нас деяниями и
свидетельствами многих сосвященников»
(...atque hanc ordinandi consuetudinem, et
pontificatum loci illius quem obtinuerat primus et
justus, custoditum usque in proximum tempus,
gestis apud nos habitis, multorum consacerdotum
testimoniis approbatur) [89, col. 667]. Под упо-
мянутыми Зосимом «деяниями» имеется в
виду состоявшееся «дознание» по делу Про-
кула, на котором свидетелями выступили не-
кие «сосвященники». Нетрудно предположить,
что ими являлись суффраганы Патрокла Аре-
латского из той части Вьеннской провинции,
которая, согласно постановлению Туринского
собора, должна была отойти под юрисдикцию
арелатского митрополита.

Указанных «деяний и свидетельств», как
полагает Зосим, достаточно, чтобы удержать
Илария от его «поползновения... против ста-
рого обычая» (praesumptio... contra veterem
consuetudinem) [89, col. 668], однако считает
необходимым указать ему «меру справедли-
вого предписания» (modum... justae
praescriptionis) посредством нового распоря-
жения (hac auctoritate) [89, col. 668], основан-
ного на соборном решении. В случае повто-
рения со стороны Илария, вопреки папским
«постановлениям» (statuta), «незаконных по-
ползновений» (illicitis praesumptionibus) Зосим
угрожает ему тем, что не только его канди-
даты не смогут получить епископства, но и



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 13

М.В. Грацианский, К.В. Норкин. На службе империи: папа Зосим и Римский собор 417 года

сам он окажется «отделен от кафолическо-
го общения» (catholica communione discretus)
[89, col. 668].

Тремя днями позже, 29 сентября 417 г.,
Зосим составляет письмо к Патроклу Арелат-
скому [27, p. 265–269], которое представляет-
ся нам весьма важным в целом ряде отноше-
ний. Прежде всего Зосим упоминает в нем
бывшее в Риме расследование по поводу дей-
ствий Прокула Массилийского, на котором
присутствовал и сам Патрокл. Решение
(auctoritas) об осуждении Прокула, отражен-
ное в составленных в Риме «деяниях» (gesta),
или протоколах, тем самым было Патроклу
известно и, кроме того, было разослано «в раз-
личные земли» (per terrarum diversa). Далее
понтифик призывает: «Посему усматривай в
себе достоинство и личность митрополита
также и благодаря решению апостольского
престола; в каковое место, присвоенное не-
должным образом собором, воровски про-
брался Прокул» (Unde metropolitani in te
dignitatem atque personam etiam apostolicae sedis
auctoritate considera: in quem furtive locum per
indebita a synodo Proculus usurpatum irrepserat)
[89, col. 668] 16. Зосим подчеркивает, что «до-
стоинство и личность митрополита» арелат-
ский епископ имеет не в силу государственно-
административного значения своей кафедры,
как это утверждал, к примеру, Иларий Нарбон-
нский, и не в силу соборно признанного лично-
го авторитета, на котором основывались при-
вилегии Прокула Массилийского, а благодаря
позиции «апостольского престола».

Обозначенное Зосимом в письме дело
связанного с Прокулом Массилийским быв-
шего епископа Акв Секстиевых Лазаря полу-
чает свое развитие в связи с рассмотрением
на соборе африканских дел, причем Лазарь
признается подручным низложенного Кон-
станцием Герота Арелатского [10, S. 350–358;
6; 55, S. 150–159; 82, S. 134–219; 84, S. 252–
253; 49; 50; 51; 19]. Квинтэссенцией отноше-
ний с церквами Африки был в это время спор
об учении Пелагия. Этот спор, изначально
затронувший и Рим, и Африку, в самом нача-
ле 417 г., казалось, получил определенное за-
вершение, когда папа Иннокентий I в своих от-
ветах на ряд посланий африканских еписко-
пов присоединился к осуждению Пелагия и
Целестия, вынесенному собором Африкан-

ской Церкви в Карфагене [10, S. 326–337; 30,
p. 93–115; 12, p. 35–37; 7; 8; 37, S. 118–123; 84,
S. 226–242; 55, S. 127–160; 82; 19, p. 648–650;
1, с. 79–83].

Между тем на Римский собор сентября
417 г. лично прибыл один из осужденных –
последователь Пелагия пресвитер Целестий
[41]. Последний представил Зосиму свой иск,
представлявший собой апелляцию на решение
о его осуждении, принятое африканцами и под-
твержденное Иннокентием Римским. В обо-
снование правомочности своих возражений
Целестий упирал на то, что его осуждение
было предпринято в отсутствие обвиняющей
стороны. В силу этого Целестий счел необхо-
димым возобновить суд по своему делу с тем,
чтобы изменить вынесенный ему в Карфаге-
не приговор.

Обстоятельства рассмотрения дела Це-
лестия на Римском соборе Зосим излагает в
двух письмах, адресованных епископам Аф-
рики. Основным упреком в адрес собора Аф-
риканских Церквей было то, что его решение
по делу Целестия было недолжным образом
«внушено» (inculcata) римскому престолу [89,
col. 650]. Зосим отмечает, что в «день дозна-
ния» по делу Целестия у него было много раз-
нообразных дел, однако он не стал отклады-
вать рассмотрение, чтобы не затягивать «ожи-
дание» (expectatio) истца [89, col. 650]. Таким
образом, на заседании сначала были рассмот-
рены другие дела, а затем был вызван Целе-
стий, и ему было позволено зачитать свое ис-
поведание веры (libellus). Папа специально
указывает, что заседание проходило в бази-
лике святого Климента (in sancti Clementis
basilica) [89, col. 650], благодаря чему мы зна-
ем место проведения этого собора.

Выяснилось, что Целестий никогда не
видел Герота и Лазаря, которые письменно
выдвинули против него обвинения – «отсут-
ствующие против отсутствующего» (absentes
in absentem). Зосим отмечает, что при таких
обстоятельствах письма должны были быть
от людей, обладающих несомненным автори-
тетом, между тем как Герот и Лазарь, по его
мнению, были личностями весьма сомнитель-
ными: в нарушение правил поставления, вви-
ду возражений народа и клира, «неизвестные,
инородные» (ignotos, alienigenas), они добились
себе епископства в Галлии, от которого преж-



14

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

де добровольно отказывались [89, col. 651].
«Довольно досадно, – резюмирует он, – что
таковыми [людьми] посредством писем было
начато дело по обвинению отсутствующего,
который является лично, излагает [свою]
веру и подает апелляцию на обвинителя»
(Satis urget, causam a talibus processisse per
litteras in absentis ejus accusationem, qui se
praesens tuetur, qui exponit fidem, qui provocat
accusantem) [89, col. 651] 17.

Рассмотрев дело Целестия, суд под
председательством Зосима, в составе кото-
рого были епископы «из различных областей»
(ex diversis regionibus) [89, col. 653], постано-
вил, что в деле Целестия ранее «ничего ясно
постановлено не было» (nihil liquido judicatum
sit) [89, col. 652] в силу недостаточной дока-
зательной базы обвинения и сомнительной
надежности обвинителей, которые в резуль-
тате папским судом были удалены со своего
«священнического места» и от «всякого об-
щения» (sacerdotali... loco et omni communione
submovimus) [89, col. 651]. Тем самым Целес-
тий был очищен римским судом от возведен-
ных на него в Африке обвинений, а обвините-
лям была предоставлена возможность в те-
чение двух месяцев явиться в Рим, чтобы
подтвердить свои обвинения [89, col. 653; 19,
p. 650–653].

В письме от 21 сентября 417 г., направ-
ленном также Аврелию Карфагенскому и
всем епископам Африки, Зосим сообщает о
другом эпизоде рассмотрения африканских
дел, а именно о том, что на соборном заседа-
нии были зачитаны переданные в Рим письма
Пелагия. Исповедание веры Пелагия совпало
с таковым же Целестия [89, col. 655]. На осно-
вании знакомства с этими документами Зо-
сим пришел к выводу, что Пелагий был рав-
ным образом оклеветан Геротом и Лазарем
(Video etiam hunc Pelagium, Herote et Lazaro
scribentibus, infamari) [89, col. 655]. Зосим вновь
пользуется возможностью рассказать о бес-
чинствах последних (Sed quamquam specialis
illos apostolicae sedis auctoritas omni communione
submoverit, discite et in hac epistula, licet strictim,
hominum mores) [89, col. 656]: Лазарь в свое
время обвинял Брикция, епископа Тура, в чем
на Туринском соборе (in synodo Taurini oppidi)
[89, col. 656] добился соучастия Прокула 18.
Через много лет (post multos annos) [89,

col. 656] Лазарь был рукоположен Прокулом
во епископа Акв Секстиевых [32, p. 355].
Узурпатор Константин открыто объявляется
здесь покровителем Лазаря (Stetitque in eo
hactenus umbra sacerdotii, donec in tyranno imago
staret imperii: quo loco post internecionem patroni
sponte se exuit, et propria cessione damnavit) [89,
col. 657]. Покровителем Герота также оказы-
вается узурпатор (De Herote omnia similia, idem
tyrannus patronus, caedes, turbae, presbyterorum
contradicentium vincula et custodiae, et totius
civitatis addictio, similis poenitentia de abdicatione
sacerdotii) [89, col. 657].

Зосим объявляет письма Герота и Лаза-
ря «ложными» (falsis litteris) [89, col. 657], а
самих их – «легковесными доносчиками»
(levium susurronum) [89, col. 657]. В отличие
от Лазаря и Герота, Пелагий и Целестий пред-
стали перед апостольским престолом как лич-
но, так и в своих письмах и исповеданиях.
Герот и Лазарь выглядят в глазах Зосима
«лжесвидетелями» (falsi testes) [89, col. 658],
и потому он дает их деятельности весьма
жесткую оценку: «...всю Африку и всю без-
мятежную вселенную кафолического спокой-
ствия затуманивают ради своих похотей две
заразы» (...et totam Africam, universumque
tranquillum catholicae serenitatis innubilant ad
libidines suas duae pestes) [89, col. 660]. В срав-
нении с ними Пелагий и Целестий представ-
ляются «святыми» (ubi sanctorum aut
accusationem aut pericula reperimus) [89,
col. 658] и потому Зосим заявляет африканс-
ким епископам относительно дела Пелагия и
Целестии следующее: «Да будет вам в ра-
дость признать, что те, кого обвиняли ложные
судьи, никогда не были оторваны от нашего
тела и кафолической истины» (sit vobis
gaudium, eos quos falsi judices criminabantur,
agnoscere a nostro corpore et catholica veritate
numquam fuisse divulsos) [89, col. 660].

Результаты. На основании данных о
процедуре рассмотрения Римским собором
дела Пелагия и Целестия можно сделать вы-
вод о том, что церковное судопроизводство в
значительной мере отражало процедуру судо-
производства гражданского. Французский ис-
следователь Л. Дальмон усмотрел в письмах
Зосима по делу Целестия беспрецедентный
для римской кафедры уровень юридической
грамотности и усвоения принципов римской



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 15

М.В. Грацианский, К.В. Норкин. На службе империи: папа Зосим и Римский собор 417 года

процессуальной культуры [11, p. 146–147] 19.
Это же наблюдение позволило ему говорить
о том, что уже в первой четверти V в. пап-
ство стало принимать на себя функции и фор-
мы государственного судопроизводства, по-
степенно заменяя собой слабеющую граждан-
скую власть [11, p. 148].

Между тем из наблюдений над данны-
ми  фактами можно сделать и другой вывод,
а именно что римский престол в рамках су-
дебных заседаний Римского собора в сентяб-
ре 417 г. получил широкое юридическое со-
действие со стороны западного двора, по-ви-
димому весьма заинтересованного в широ-
кой административной реинтеграции Галлии
после ликвидации мятежа Константина III 20.

Помимо этого частного наблюдения,
также и целый ряд косвенных признаков мо-
жет, по нашему мнению, свидетельствовать
о том, что связанные между собой галльс-
кие и африканские дела, рассмотренные Рим-
ским собором 417 г., имели государственно-
политическую подоплеку и, по-видимому,
были инициированы светской властью Запад-
ной империи [32, p. 360–361]. Фактически
решения этого собора непосредственно на-
правлены против трех связанных друг с дру-
гом лиц: бывшего епископа Арелата Герота,
бывшего епископа Акв Секстиевых Лазаря
и действующего епископа Массилии Проку-
ла. Помимо этого, решениями собора затра-
гиваются прерогативы митрополита Нарбон-
на Илария и митрополита Вьенны Симпли-
ция. Всех их объединяет то, что при Констан-
тине III они занимали свои кафедры на тер-
риториях, находящихся под контролем узур-
патора, причем Герот и Лазарь пользовались
покровительством последнего и были вовле-
чены в его дела 21. Герот был епископом го-
рода – резиденции узурпатора и лично руко-
положил Константина, когда дело последне-
го оказалось проигранным, что свидетель-
ствует о близости их отношений. Иларий
Нарбоннский был епископом города во вре-
мя нахождения там вестготов и едва ли мог
остаться в стороне во время свадьбы Ата-
ульфа и Галлы Плацидии 22, в 417 г. уже став-
шей супругой соправителя Гонория Констан-
ция [72, p. 60–93; 71, p. 112–117]. Тем самым
мы можем констатировать, что государ-
ственная власть имела вполне ясные моти-

вы уладить на церковно-юридическом и цер-
ковно-административном уровнях галльские
дела так, как это было сделано. Африканское
дело при этом очевидным образом выступа-
ет здесь как способ сведения счетов с дву-
мя галльскими деятелями и тем самым слу-
жит проекцией дел галльских.

То, что Зосим оказался инструментом
государственной политики, видно также из
того, что в его интересы едва ли могло вхо-
дить выступление против значительного ко-
личества влиятельных южногалльских епис-
копов и митрополитов, которых в нарушение
принятых канонических постановлений он
лишил власти в своих провинциях и настро-
ил против себя. Что же касается африканс-
ких дел, то Зосим фактически пошел на от-
мену совсем недавних, начала того же года,
решений своего предшественника Иннокен-
тия I, авторитет которого он явным обра-
зом подорвал 23.

Несмотря на беспрецедентно властный
тон посланий Зосима и изложенное им пред-
ставление об исключительном положении и
прерогативах римской кафедры [89, col. 675–
677], его действия едва ли способствовали
их укреплению. Уже в мае следующего года,
вслед за очередным разворотом император-
ской политики в отношении Африки, выразив-
шимся в публикации Гонорием эдикта, осуж-
дающего пелагианство, Зосим отозвал при-
нятое им в отношении Пелагия и Целестия
решение [55, S. 156–159; 82, S. 209–218; 84,
S. 252–254; 83; 51, p. 368–372] 24. Созданная
же им в 417 г., явно противоречащая осново-
полагающим канонам и вызвавшая многочис-
ленные протесты церковно-административ-
ная система, при которой в Южной Галлии
стала доминировать арелатская кафедра,
была упразднена при преемнике Зосима –
папе Бонифации I (418–433) [10, S. 360; 37,
S. 130; 52, S. 53–61; 84, S. 264–277; 80, S. 48–
55; 22; 18; 2, с. 62–65]. Таким образом, мы
можем сделать вывод о том, что очевидных
мотивов, обусловленных стремлением к ук-
реплению положения римской кафедры, в
действиях папы Зосима не просматривается
и тем самым, скорее всего, его действия в
ходе Римского собора сентября 417 г. своди-
лись к обслуживанию текущей государствен-
ной политики.



16

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ПРИМЕЧАНИЯ

1 О Марке см.: [56, p. 719–720; 76]. Об узур-
пациях в эту эпоху в Западной Римской империи в
целом см.: [39, p. 341–368; 48; 77, S. 205–340].

2 См. о нем: [32; 28; 16; 53; 13; 20]. На лионских
солидах Константин фигурирует как Flavius Claudius
Constantinus: [4, p. 246–248; 46, p. 347].

3 Согласно сообщению Орозия, он был мо-
нахом: [65, p. 551].

4 См. возражения Дж. Данна: [24, p. 36–40].
5 [69, p. 466]: Eodem tempore Heros vir sanctus

et beati Martini discipulus cum Arelatensi oppido
episcopus praesideret, a populo eiusdem civitatis
insons et nulli insimulationi obnoxius pulsus est inque
eius locum Patroclus ordinatus amicus et familiaris
Constantii magistri militum, cuius per ipsum gratia
quaerebatur, eaque res inter episcopos regionis illius
magnarum discordiarum materia fuit.

6 На свою кафедру в Аквах Секстиевых так-
же вернулся и изгнанный при узурпаторе Ремигий,
но о причастности к его возвращению Констанция
сведений нет.

7 Помимо общих работ, посвященных пон-
тификату Зосима, следует специально отметить
следующие: [52, S. 18–52; 57, p. 44–68; 32; 54; 27; 20;
23; 25; 26; 24; 2, с. 57–62].

8 Состав городов с епископскими кафедра-
ми в этих провинциях: [52, S. 28–29].

9 О Трофиме см.: [17, p. 253; 35, p. 104; 2, с. 58–61].
10 Ср. работы Дж. Данна: [23–25, 27].
11 Впрочем, несмотря на достаточно про-

странное рассуждение Данна в пользу того, что
первое послание Зосима написано в ответ на хо-
датайство Патрокла, которое якобы было направ-
лено еще Иннокентию, очевидно, что однознач-
ных аргументов в пользу этого у автора нет. При-
веденное выше свидетельство Проспера, которое
Данн интерпретирует в том смысле, что Констан-
ций «оказался втянут в местную склоку» (drawn
into a local squabble [23, p. 565]) и тем самым по-
ставление Патрокла не было его инициативой, ока-
зывается, по сути, единственным, на котором Данн
строит свою версию.

12 Тем самым Зосим считал, что затронутое
им дело касается всей галльской префектуры. См.:
[66, p. 1014–1015]. Пьетри не без иронии подчерки-
вает несоразмерность малой значимости дела и
размах оглашения его результата, однако такая иро-
ния оказывается не вполне уместной. Следует под-
черкнуть, что доведение до сведения всей админи-
стративной единицы постановлений, касающихся
ее части, – обычная черта государственных распо-
рядительных документов.

13 Приведем здесь важнейшие новые работы
по Туринскому собору, в наибольшей степени учи-

тывающие относящуюся к этому вопросу более
старую библиографию: [32, p. 355–359; 47; 5; 58; 20;
2, с. 54–57].

14 Вопреки Д. Фраю [32, p. 354–355], Дж. Данн
не усматривает политических мотивов в протесте
Илария против действий Зосима: [24, p. 36–42].

15 Хотя это очевидным образом было не так:
права митрополитов вытекали из общего принци-
па организации церковно-административной струк-
туры и были зафиксированы I Вселенским собо-
ром в Никее (325 г.).

16 В данном пассаже Зосим оспаривает пол-
номочия Туринского собора решать этот вопрос,
говоря, что собор «присвоил» себя таковое право.
Соответственно, представляется неточным толкова-
ние Дж. Данном этого места: «To reinforce his own
importance, Zosimus stated that Proculus of Marseilles
seeking (irrepserat) of the position as a personal
metropolitan was invalid (furtiue... usurpatum) because
it had been given him by a synod that had not the
authority to do so (per indebita synodo)» [27, p. 266].
По непонятной причине Данн оставляет без внима-
ния предлог «а» перед словом «synodo». Пьетри и
вовсе связывает оба слова в «indebita synodus»,
не обращая внимания на то, что в цитируемом им
месте в издании  стоит «per indebita a synodo», оче-
видно несовместимое с его трактовкой этого пасса-
жа [66, p. 1017–1018, n. 3].

17 Выражение «provocat accusantem» совер-
шенно четко указывает на то, что речь идет об апел-
ляции. Именно это в первую очередь свидетель-
ствует о характере процесса. Ср.: [19, p. 652].

18 Этот эпизод упоминается и в письме от
27 сентября 417 г. [89, col. 662] по галльскому делу
Урса и Туенция, которое было направлено в том
числе и в Африку.

19 Среди прочего Дальмон фиксирует в «аф-
риканских» письмах Зосима практически дослов-
ные совпадения с памятниками императорского
законодательства.

20 Весьма любопытное противопоставление
Зосимом цитаты из Деяний апостольских о римс-
ком суде и замечания о поспешности африканского
суда, а также сделанная им высокая оценка тщатель-
ности подхода светских судов к подбору свидетелей
и доказательств могут косвенно свидетельствовать о
вовлеченности светской власти в дело оправдания
Целестия и Пелагия. Ср.: [89, col. 659–660].

21 Эти гонения, пожалуй, можно рассматри-
вать как продолжение расправ над галльской зна-
тью, поддержавшей в свое время Константина III.
Ср.: [32, p. 353].

22 Свадьба проходила в доме одного из «пер-
вых граждан города» (τιν’ς πρώτου τ§ν dν τ† πόλει)
Ингения: [63, p. 459]. Необходимость для Констан-
ция осаждать Нарбонн в 415–417 гг. с целью прину-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 17

М.В. Грацианский, К.В. Норкин. На службе империи: папа Зосим и Римский собор 417 года

дить вестготов уйти из города вполне могла выз-
вать у него недовольство местным епископом. См.:
[32, p. 353–354].

23 Ср. выводы в:  [51, p. 364; 19, p. 654–655].
24 Ср. [51, p. 372]: «To put the matter bluntly,

Zosimus changed his mind for purely political reasons».

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Грацианский, М. В. Роль и место Римской
Церкви в межцерковных отношениях в понтификат
Иннокентия I (402–417) / М. В. Грацианский // Ви-
зантийский временник. – 2020. – Т. 104. – С. 64–89.

2. Норкин, К. В. Становление церковного пер-
венства Арля в Галлии и римские папы (398–432 гг.)
/ К. В. Норкин // Византийский временник. – 2019. –
Т. 103. – С. 53–69.

3. Barnwell, P. S. Emperor, Prefects and Kings,
the Roman West, 395–565 / P. S. Barnwell. – L. :
Duckworth, 1992. – VII, 248 p.

4. Bastien, P. Le monnayage de l’atelier de Lyon.
Du regne de Jovien à la mort de Jovin (363–413)
/ P. Bastien. – Wetteren : Cultura Press, 1987. – 272 p.

5. Bleckmann, B. Arelate metropolis:
Überlegungen zur Datierung des Konzils von Turin und
zur Geschichte Galliens im 5. Jahrhundert / B. Bleckmann
// Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde
und Kirchengeschichte. – 2003. – Bd. 98. – S. 162–173.

6. Bonner, G. Augustine’s Visit to Caesarea in
418 / G. Bonner // Studies in Church History. – 1964. –
Vol. 1. – P. 104–113.

7. Brown, P. Pelagius and His Supporters: Aims
and Environment / P. Brown // The Journal of
Theological Studies. – 1968. – Vol. 19/1. – P. 93–114.

8. Brown, P. The Patrons of Pelagius: The Roman
Aristocracy Between East and West / P. Brown // The
Journal of Theological Studies. – 1970. – Vol. 21/1. –
P. 56–72.

9. Bury, J. B. History of the Later Roman Empire.
From the Death of Theodosius I. to the Death of
Justinian (A.D. 395 to A.D. 565). Vol. 1 / J. B. Bury. –
L. : Macmillan and Co, 1931. – XV, 471 p.

10. Caspar, E. Geschichte des Papsttums von
den Anfängen bis zur Höhe der Weltherrschaft. Bd. 1
/ E. Caspar. – Tübingen : Verlag von J.C.В. Мohr
(Paul Siebeck), 1933. – XV, 633 S.

11. Dalmon, L. Le pape Zosime et la tradition
juridique romaine / L. Dalmon // Eruditio Antiqua. –
2009. – Vol. 1. – P. 141–154.

12. Demougeot, É. A propos des interventions
du pape Innocent Ier dans la politique séculiere
/ É. Demougeot // Revue Historique. – 1954. – T. 212,
Fasc. 1. – P. 23–38.

13. Demougeot, É. Constantin III, lempereur
d’Arles / É. Demougeot // Homage à André Dupont.

Études médiévales languedociennes / éd. G. Barruol
[et al.]. – Montpellier : Fédération Historique du Languedoc
Méditerranéen et du Roussillon, 1974. – P. 83–125.

14. Demougeot, É. L’évolution politique de Galia
Placidia / É. Demougeot // Geriôn. – 1985. – Vol. 3. –
P. 183–210.

15. Doyle, Ch. Honorius. The Fight for the Roman
West AD 305–423 / Ch. Doyle. – L. ; N. Y. : Routledge,
2019. – XX, 205 p.

16. Drinkwater, J. F. The Usurpers Constantine III
(407–411) and Jovinus (411–413) / D. F. Drinkwater
// Britannia. – 1998. – Vol. 29. – P. 269–298.

17. Duchesne, L. Fastes épiscopaux de l’Ancienne
Gaule. T. 1 / L. Duchesne. – P. : Albert Fontemoing,
1907. – VII, 376 p.

18. Dunn, G.D. Innocent I’s Appointment of
Boniface as Papal Legate to Constantinople? / G. D. Dunn
// Sacris Erudiri. – 2012. – Vol. 51. – P. 135–149.

19. Dunn, G. D. Did Zosimus Pardon Caelestius?
/ G. D. Dunn // Lex et religio in eta tardoantica.
XL Incontro di studiosi dell’antichità cristiana, Roma
10–12 maggio 2012. – Roma : Institutum Patristicum
Augustinianum, 2013. – P. 647–656. – (Studia
Ephemeridis Augustinianum ; vol. 135).

20. Dunn, G. D. Flavius Constantius and Affairs
in Gaul between 411 and 417 / G. D. Dunn // Journal of
the Australian Early Medieval Association. – 2014. –
Vol. 10. – P. 1–21.

21. Dunn, G. D. Constantius III Galla Placidia and
the Aquitanian Settlement of the Goths / G. D. Dunn
// Phoenix. – 2015. – Vol. 69, № 3–4. – P. 376–393.

22. Dunn, G. D. Imperial Intervention in the
Disputed Roman Episcopal Election of 418/419
/ G. D. Dunn // Journal of Religious History. – 2015. –
Vol. 39, № 1. – P. 1–13.

23. Dunn, G. D. Placuit apostolicae (Ep. 1) of
Zosimus of Rome and the Ecclesiastical Reorganization
of Gaul / G. D. Dunn // Journal of Early Christian
Studies. – 2015. – Vol. 23, № 4. – P. 559–581.

24. Dunn, G. D. . ..Quid habuerit antiqua
consuetudo: Zosimus of Rome and Hilary of Narbonne
/ G. D. Dunn // Revue d’Histoire Ecclésiastique. –
2015. – Vol. 110. – P. 31–55.

25. Dunn, G. D. Zosimus’ Synod of Rome in
September 417 and His Letter to Western Bishops
(Cum aduersus) / G. D. Dunn // Aniquité tardive. –
2015. – Vol. 23. – P. 395–405.

26. Dunn, G. D. The Ecclesiastical Reorganisation
of Space and Authority in Late Antique Gaul: Zosimus’
Letter Multa contra (JK 334 = J3 740) / G. D. Dunn
// Journal of the Australian Early Medieval
Association. – 2016. – Vol. 12. – P. 1–33.

27. Dunn, G. D. Epistolary Sleight of Hand:
Diplomatic Manipulation in Zosimus’ Letter to Patroclus
of Arles (Quid de Proculi) / G. D. Dunn // Vigiliae
Christianae. – 2019. – Vol. 73. – P. 254–270.



18

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

28. Ehling, K. Zur Geschichte Constantins III
/ K. Ehling // Francia. Forschungen zur westeuropäischen
Geschichte. – 1996. – Bd. 23/1. – S. 1–11.

29. Fabricius, C. Die Litterae Formatae im
Frühmittelalter / C. Fabricius // Archiv für
Urkundenforschung. – 1926. – Bd. 9. – S. 39–86, 168–194.

30. Ferguson, J.  Pelagius / J.  Ferguson. –
Cambridge : W. Heffer & Sons Ltd., 1956. – IX, 206 p.

31. Fraisse-Coué, Ch. Zosime / Ch. Fraisse-Coué
// Dictionnaire historique de la papauté / Sous la direction
de Ph. Levillain. – P. : Fayard, 1994. – P. 1743–1745.

32. Frye, D. Bishops as Pawns in Early Fifth-
Century Gaul / D. Frye // Journal of Ecclesiastical
History. – 1991. – Vol. 42/3. – P. 349–361.

33. Frye, D. Is Cl. Postumus Dardanus the Lepidus
of De reditu suo 1.307? / D. Frye // Hermes. – 1993. –
Vol. 121. – P. 382–383.

34. Fuhrmann, H. Studien zur Geschichte
mittelalterlicher Patriarchate / H. Fuhrmann // Zeitschrift
der Savigny-Stiftung. Kanonische Abteilung. – 1953. –
Bd. 39. – S. 112–176.

35. Griffe, É. La Gaule chretienne à l’époque
romaine. T. 1 / É. Griffe. – P. : A. et D. Picard, 1947. –
XII, 303 p.

36. Griffe, É. La Gaule chrétienne à l’époque
romaine. T. 2 / É. Griffe. – P. : Letouzey et Ané, 1966. –
VIII, 257 p.

37. Haller, J. Das Papsttum. Idee und Wirklichkeit.
Bd. 1 / J. Haller. – Stuttgart : Port Verlag, 1950. – 560 S.

38. Halsall, G. Barbarian Migrations and the
Roman West, 376–568 / G. Halsall. – Cambridge :
Cambridge University Press, 2007. – XVIII, 594 p.

39. Hatt, J. J. Histoire de la Gaule romaine
(120 avant J.-C. – 451 après J.-C.) / J. J. Hatt. – P. : Payot,
1970. – 405 p.

40. Heinzelmann, M. Bischofsherrschaft in Gallien.
Zur Kontinuität römischer Führungsschichten vom 4.
bis zum 7. Jahrhundert. Soziale, prosopographische und
bildungsgeschichtliche Aspekte / M. Heinzelmann. –
München : Artemis Verlag Zürich und München, 1976. –
281 S.

41. Honnay, G. Caelestius, discipulus Pelagii
/ G. Honnay // Augustiniana. – 1994. – Vol. 44, № 3/4. –
P. 271–302.

42. Jasper, D., Fuhrmann, H. Papal Letters in the
Early Middle Ages. – Washington, DC : The Catholic
University of America Press, 2001. – XIII, 225 p.

43. Jones, A. H. M. The Later Roman Empire 284–
602. Vol. 1 / A. H. M. Jones. – Oxford : Basil Blackwell,
1964. – XV, 522 p.

44. Kelly, J. N. D. The Oxford Dictionary of Popes
/ J. N. D. Kelly. – Oxford ; N. Y. : Oxford University
Press, 1986. – 347 p.

45. Kent, J.  P. C. An Unusual Solidus of
Constantine III (407–408) / J. P. C. Kent // Mélanges
de numismatique offerts à Pierre Bastien / éd. par

H. Huvelin, M. Christol, G. Gautier. – Wetteren : Cultura
Press, 1987. – P. 281–284.

46. Kent, J. P. C. The Roman Imperial Coinage.
T. 10 / J. P. C. Kent. – L. : Spink and Son LTD, 1994. –
CLXXXII, 509 p.

47. Kulikowski, M. E. Two Councils of Turin
/ M. E. Kulikowski // Journal of Theological Studies. –
1996. – Vol. 47. – P. 159–168.

48. Kulikowski, M. E. Barbarians in Gaul, Usurpers
in Britain / M. E. Kulikowski // Britannia. – 2000. –
Vol. 31. – P. 325–345.

49. Lamberigts, M. Augustine and Julian of
Aeclanum on Zosimus / M. Lamberigts // Augustiniana. –
1992. – Vol. 42. – P. 311–330.

50. Lamberigts, M. Recent Research into
Pelagianism with Particular Emphasis on the Role of
Julian of Aeclanum / M. Lamberigts // Augustiniana. –
2002. – Vol. 52, № 2–4. – P. 175–198.

51. Lamberigts, M. Co-operation of Church and
State in the Condemnation of the Pelagians: The Case
of Zosimus / M. Lamberigts // Religious Polemics in
Context. Papers presented at the 2nd International
Conference of the Leiden Institute for the Study of
Religions (LISOR) held at Leiden (27–28 April 2000)
/ ed. by T. L. Hettema, A. van der Kooij. – Assen :
Royal Van Gorcum, 2004. – P. 363–375.

52. Langgärtner, G. Die Gallienpolitik der Päpste
im 5. und 6. Jahrhundert. Eine Studie über den
apostolischen Vikariat von Arles / G. Langgärtner. –
Bonn : Peter Hanstein Verlag, 1964. – 198 S.

53. Lütkenhaus, W. Constantius III: Studien zu
seiner Tätigkeit und Stellung im Westreich 411–421
/ W. Lütkenhaus. – Bonn : Dr Rudolf Habelt, 1998. –
XI, 232 S.

54. Marcos, M. Papal Authority, Local Autonomy
and Imperial Control: Pope Zosimus and the Western
Churches (a. 417–18) / M. Marcos // The Role of the
Bishop in Late Antiquity. Conflict and Compromise
/ ed. by A. Fear, J. Fernández Ubiña, M. Marcos. – L. ;
N. Y. : Bloomsbury Academic, 2013. – P. 145–166.

55. Marschall, W. Karthago und Rom. Die Stellung
der nordafrikanischen Kirche zum apostolischen Stuhl
in Rom / W. Marschall. – Stuttgart : Anton Hiersemann,
1971. – VII, 240 S.

56. Martindale, J. R. Prosopography of the Later
Roman Empire. Vol. 2 / J. R. Martindale. – Cambridge ;
L. ; N. Y. ; New Rochelle ; Melbourne ; Sydney :
Cambridge University Press, 1980. – XLI, 1341 p.

57. Mathisen, R. W. Ecclesiastical Factionalism
and Religious Controversy in Fifth-Century Gaul
/ R. W. Mathisen. – Washington : The Catholic
University of America Press, 1989. – XIX, 347 p.

58. Mathisen, R. W. The Council of Turin (398/399)
and the Reorganization of Gaul ca. 395/406
/ R. W. Mathisen // Journal of Late Antiquity. – 2013. –
Vol. 6, № 2. – P. 264–307.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 19

М.В. Грацианский, К.В. Норкин. На службе империи: папа Зосим и Римский собор 417 года

59. Matthews, J. Western Aristocracies and
Imperial Court, A.D. 364–425 / J. Matthews. – Oxford :
Clarendon Press, 1975. – XIV, 427 p.

60. Mazzarino, S. Stilicone : La crisi Imperiale dopo
Teodosio / S. Mazzarino. – Roma : Angelo Signorelli,
1942. – VIII, 401 p.

61. McEvoy, M. A. Child Emperor Rule in the Late
Roman West, AD 367–455 / M. A. McEvoy. – Oxford :
Oxford University Press, 2013. – XI, 367 p.

62. O’Flynn, J. M. Generalissimos of the Western
Roman Empire / J. M. O’Flynn. – Edmonton : The
University of Alberta Press, 1983. – XVI, 238 p.

63. Olympiodori fragmenta / ed. L. Dindorf
// Historici Graeci minores. Vol. I. – Lipsiae : Teubner,
1870. – P. 450–472.

64. Oost, S. I.  Galla Placidia Augusta :
A Biographical Essay / S. I. Oost. – Chicago ; L. :
University of Chicago Press, 1968. – X, 346 p.

65. Pauli Orosii Historiarum adversus paganos
libri VII / ed. C. Zangemeister. – Vindobonae : Apud
C. Geroldi filium Bibliopolam Academiae, 1882. –
XXXVIIII, 819 p. – (Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum
Latinorum ; vol. 5).

66. Pietri, Ch. Roma Christiana. Recherches sur
l’Eglise de Rome, son organisation, sa politique, son
idéologie de Miltiade à Sixte III (311–440). Vol. 2
/ Ch. Pietri. – Roma : École française de Rome, 1976. –
1792 p.

67. Prosopographie chrétienne du Bas-Empire.
T. 4. Vol. 1 / éds. L. Pietri, M. Heijmans. – P. : Association
des amis du Centre d’histoire et civilisation de
Byzance, 2013. – 1031 p.

68. Prosopographie chrétienne du Bas-Empire.
T. 4. Vol. 2 / éds. L. Pietri, M. Heijmans. – P. : Association
des amis du Centre d’histoire et civilisation de
Byzance, 2013. – 2067 p.

69. Prosperi Tironis Epitoma de Chronicon / éd.
Th. Mommsen // Monumenta Germaniae Historica. T. 9.
Vol. 1. – Berlin : Apud Weidemannos, 1892. – P. 341–499.

70. Reynolds, J. Defending Rome: The Masters
of the Soldiers / J. Reynolds. – Sydney : Xlibris, 2011. –
252 p.

71. Salisbury, J. E. Rome’s Christian Empress.
Galla Placidia Rules at the Twilight of the Empire
/ J. E. Salisbury. – Baltimore : Johns Hopkins
University Press, 2015. – IX, 236 p.

72. Sivan, H. Galla Placidia. The Last Roman
Empress / H. Sivan. – Oxford : Oxford University Press,
2011. – X, 224 p.

73. Sivonen, P. Being a Roman Magistrate.
Office-holding and Roman Identity in Late Antique
Gaul / P. Sivonen. – Helsinki : Suomalaisen
kirjallisuuden seura, 2006. – 178 p.

74. Sozomenus. Kirchengeschichte. 2. Aufl. / hrsg.
von J. Bidez, G. Ch. Hansen. – Berlin : Akademie Verlag,
1995. – LXVII, 548 p.

75. Stein, E. Histoire du Bas-Empire. Vol. 1
/ E. Stein. – P. ; Brussels ; Amsterdam : Desclée de
Brouwer, 1959. – XVI, 406 p.

76. Stevens, C. E. Marcus, Gratian, Constantine
/ C. E. Stevens // Athenaeum. – 1957. – Vol. 35. –
P. 316–347.

77. Szidat, J. Usurpator tanti nominis. Kaiser und
Usurpator in der Spätantike (337–476 n. Chr.) / J. Szidat. –
Stuttgart : Franz-Steiner Verlag, 2010. – 458 p.

78. Theodosiani libri XVI cum constitutionibus
Sirmondianis et leges novellae ad Theodosianum
pertinentes. T. 1 / eds. Th. Mommsen, P. Meyer. – Berlin :
Apud Weidmannos, 1895. – CCCLXXX, 931 p.

79. Thompson, E. A. Britain, A.D. 406–410
/ E. A. Thompson // Britannia. – 1977. – Vol. 8. –
P. 303–318.

80. Ullmann, W. Gelasius I. (492–496). Das
Papsttum an der Wende der Spätantike zum Mittelalter
/ W. Ullmann. – Stuttgart : Anton Hiersemann, 1981. –
XII, 317 p.

81. Villegas Marin, R. La primacía de Arlés en las
iglesias galas durante el episcopado de Patroclo (411/
413–426) / R. Villegas Marin // Costellazioni geo-
ecclesiali da Costantino a Giustiniano: dalle chiese
‘principali’ alle chiese patriarcali: XLIII Incontro di
Studiosi dell’Antichità Cristiana (Roma, 7–9 maggio
2015) / ed. M. Ghilardi, G. Pilara. – Roma : Institutum
Patristicum Augustinianum, 2017. – P. 307–318.

82. Wermelinger, O. Rom und Pelagius. Die
theologische Position der römischen Bischöfe im
pelagianischen Streit in den Jahren 411–432
/ O. Wermelinger. – Stuttgart : Anton Hiersemann
Verlag, 1975. – XII, 340 S.

83. Wermelinger, O. Das Pelagiusdossier in der
Tractoria des Zosimus / O. Wermelinger // Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie. – 1979. –
Bd. 26. – S. 336–338.

84. Wojtowytsch, M. Papsttum und Konzile von
den Anfängen bis zu Leo I. (440–461). Studien zur
Entstehung der Überordnung des Papstes über Konzile
/ M. Wojtowytsch. – Stuttgart : Anton Hiersemann,
1981. – XII, 468 S.

85. Wood, I. The Fall of the Western Empire and
the End of Roman Britain / I. Wood // Britannia. –
1987. – Vol. 18. – P. 251–262.

86. Wood, I.  The Final Phase / I.  Wood
// A Companion to Roman Britain / ed. by M. Todd. –
Oxford : Blackwell Publishing, 2004. – P. 428–442.

87. Zosime. Histoire nouvelle. T. III. 1re partie
/ éd. F. Paschoud. – P. : Les belles lettres, 1986. – 352 p.

88. Zosime. Histoire nouvelle. T. III. 2e partie / éd.
F. Paschoud. – P. : Les belles lettres, 1989. – 216 p.

89. Zosimi papae Epistolae et Decreta // Quinti
saeculi scriptorum ecclesiasticorum qui ad
S. Hieronymum usque floruerunt nonnullis tantum
exceptis, melius alibi collocandis, ut in eorum loco



20

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

adnotabitur, opera omnia et ordine chronologico
digesta / éd. J. P. Migne. – P. : Venit apud editorem,
1845. – Col. 637–704. – (Patrologiae cursus completus.
Series latina ; vol. 20).

REFERENCES

1. Gratsianskiy M.V. Rol i mesto Rimskoy Tserkvi
v mezhtserkovnykh otnosheniyakh v pontifikat
Innokentiya I (402–417) [The Role and Place of the
Roman Church in Inter-Church Relations in the
Pontificate of Innocent I (402–417)]. Vizantiiskii
vremennik, 2020, vol. 104, pp. 64-89.

2. Norkin K.V. Stanovlenie tserkovnogo
pervenstva Arlya v Gallii i rimskie papy (398–432 gg.)
[The Formation of the Ecclesiastical Primacy of Arles
in Gaul and the Popes of Rome in 398–432]. Vizantiiskii
vremennik, 2019, vol. 103, pp. 53-69.

3. Barnwell P.S. Emperor, Prefects and Kings,
the Roman West, 395–565. London, Duckworth, 1992.
VII, 248 p.

4. Bastien P. Le monnayage de l’atelier de Lyon.
Du regne de Jovien à la mort de Jovin (363–413).
Wetteren, Cultura Press, 1987. 272 p.

5. Bleckmann B. Arelate metropolis:
Überlegungen zur Datierung des Konzils von Turin und
zur Geschichte Galliens im 5. Jahrhundert. Römische
Quartalschrift für christliche Altertumskunde und
Kirchengeschichte, 2003, Bd. 98, S. 162-173.

6. Bonner G. Augustine’s Visit to Caesarea in 418.
Studies in Church History, 1964, vol. 1, pp. 104-113.

7. Brown P. Pelagius and His Supporters: Aims
and Environment. The Journal of Theological Studies,
1968, vol. 19/1, pp. 93-114.

8. Brown P. The Patrons of Pelagius: The Roman
Aristocracy Between East and West. The Journal of
Theological Studies, 1970, vol. 21/1, pp. 56-72.

9. Bury J.B. History of the Later Roman Empire.
From the Death of Theodosius I. to the Death of
Justinian (A.D. 395 to A.D. 565). Vol. 1. London,
Macmillan and Co, 1931. XV, 471 p.

10. Caspar E. Geschichte des Papsttums von den
Anfängen bis zur Höhe der Weltherrschaft. Bd. 1.
Tübingen, Verlag von J.C.В. Мohr (Paul Siebeck), 1933.
XV, 633 S.

11. Dalmon L. Le pape Zosime et la tradition juridique
romaine. Eruditio Antiqua, 2009, vol. 1, pp. 141–154.

12. Demougeot É. A propos des interventions du
pape Innocent Ier dans la politique séculiere. Revue
Historique, 1954, vol. 212, Fasc. 1, pp. 23-38.

13. Demougeot É. Constantin III, lempereur
d’Arles. Barruol et al., éd. Homage à André Dupont.
Études médiévales languedociennes. Montpellier,
Fédération Historique du Languedoc Méditerranéen
et du Roussillon, 1974. pp. 83-125.

14. Demougeot É. L’évolution politique de Galia
Placidia. Geriôn, 1985, vol. 3, pp. 183–210.

15. Doyle Ch. Honorius. The Fight for the Roman
West AD 305–423. London, New York, Routledge, 2019.
XX, 205 p.

16. Drinkwater J.F. The Usurpers Constantine III
(407–411) and Jovinus (411–413). Britannia, 1998,
vol. 29, pp. 269-298.

17. Duchesne L. Fastes épiscopaux de l’Ancienne
Gaule. T. 1. Paris, Albert Fontemoing, 1907. VII, 376 p.

18. Dunn G.D. Innocent I’s Appointment of
Boniface as Papal Legate to Constantinople? Sacris
Erudiri, 2012, vol. 51, pp. 135-149.

19. Dunn G.D. Did Zosimus Pardon Caelestius?
Lex et religio in eta tardoantica. XL Incontro di
studiosi dell’antichità cristiana, Roma 10–12 maggio
2012. Roma, Institutum Patristicum Augustinianum,
2013, pp. 647-656. (Studia Ephemeridis Augustinianum,
vol. 135).

20. Dunn G.D. Flavius Constantius and Affairs in
Gaul Between 411 and 417. Journal of the Australian
Early Medieval Association, 2014, vol. 10, pp. 1-21.

21. Dunn G.D. Constantius III Galla Placidia and
the Aquitanian Settlement of the Goths. Phoenix, 2015,
vol. 69, no. 3–4, pp. 376-393.

22. Dunn G.D. Imperial Intervention in the Disputed
Roman Episcopal Election of 418/419. Journal of
Religious History, 2015, vol. 39, no. 1, pp. 1-13.

23. Dunn G.D. Placuit apostolicae (Ep. 1) of
Zosimus of Rome and the Ecclesiastical Reorganization
of Gaul. Journal of Early Christian Studies, 2015,
vol. 23, no. 4, pp. 559-581.

24. Dunn G.D. ...Quid habuerit antiqua consuetudo:
Zosimus of Rome and Hilary of Narbonne. Revue
d’Histoire Ecclésiastique, 2015, vol. 110, pp. 31-55.

25. Dunn G.D. Zosimus’ Synod of Rome in
September 417 and His Letter to Western Bishops
(Cum aduersus). Aniquité tardive, 2015, vol. 23,
pp. 395-405.

26. Dunn G.D. The Ecclesiastical Reorganisation
of Space and Authority in Late Antique Gaul: Zosimus’
Letter Multa contra (JK 334 = J3 740). Journal of the
Australian Early Medieval Association, 2016, vol. 12,
pp. 1-33.

27. Dunn G.D. Epistolary Sleight of Hand:
Diplomatic Manipulation in Zosimus’ Letter to
Patroclus of Arles (Quid de Proculi). Vigiliae
Christianae, 2019, vol. 73, pp. 254-270.

28. Ehling K. Zur Geschichte Constantins III.
Francia. Forschungen zur westeuropäischen
Geschichte, 1996, Bd. 23/1, S. 1-11.

29. Fabricius C. Die Litterae Formatae im
Frühmittelalter. Archiv für Urkundenforschung, 1926,
Bd. 9, S. 39-86, 168-194.

30. Ferguson J. Pelagius. Cambridge, W. Heffer &
Sons Ltd., 1956. IX, 206 p.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 21

М.В. Грацианский, К.В. Норкин. На службе империи: папа Зосим и Римский собор 417 года

31. Fraisse-Coué Ch. Zosime. Levillain Ph., ed.
Dictionnaire historique de la papauté. Paris, Fayard,
1994. pp. 1743-1745.

32. Frye D. Bishops as Pawns in Early Fifth-
Century Gaul. Journal of Ecclesiastical History, 1991,
vol. 42/3, pp. 349-361.

33. Frye D. Is Cl. Postumus Dardanus the Lepidus of
De reditu suo 1.307? Hermes, 1993, vol. 121, pp. 382-383.

34. Fuhrmann H. Studien zur Geschichte
mittelalterlicher Patriarchate. Zeitschrift der Savigny-
Stiftung. Kanonische Abteilung, 1953, Bd. 39, S. 112-176.

35. Griffe É. La Gaule chretienne à l’époque
romaine. T. 1. Paris, A. et D. Picard, 1947. XII, 303 p.

36. Griffe É. La Gaule chrétienne à lépoque
romaine. T. 2. Paris, Letouzey et Ané, 1966. VIII, 257 p.

37. Haller J. Das Papsttum. Idee und Wirklichkeit.
Bd. 1. Stuttgart, Port Verlag, 1950. 560 p.

38. Halsall G. Barbarian Migrations and the
Roman West, 376–568. Cambridge, Cambridge
University Press, 2007. XVIII, 594 p.

39. Hatt J.J. Histoire de la Gaule romaine
(120 avant J.-C. – 451 après J.-C.). Paris, Payot, 1970.
405 p.

40. Heinzelmann M. Bischofsherrschaft in Gallien.
Zur Kontinuität römischer Führungsschichten vom 4.
bis zum 7. Jahrhundert. Soziale, prosopographische
und bildungsgeschichtliche Aspekte . München,
Artemis Verlag Zürich und München, 1976. 281 S.

41. Honnay G. Caelestius, discipulus Pelagii.
Augustiniana, 1994, vol. 44, no. 3–4, pp. 271-302.

42. Jasper D., Fuhrmann H. Papal Letters in the
Early Middle Ages. Washington DC, The Catholic
University of America Press, 2001. XIII, 225 p.

43. Jones A.H.M. The Later Roman Empire 284–
602. Vol. 1. Oxford, Basil Blackwell, 1964. XV, 522 p.

44. Kelly J.N.D. The Oxford Dictionary of Popes.
Oxford, New York, Oxford University Press, 1986. 347 p.

45. Kent J.P.C. An Unusual Solidus of Constantine III
(407–408). Huvelin H., Christol M., Gautier G., eds.
Mélanges de numismatique offerts à Pierre Bastien.
Wetteren, Cultura Press, 1987. pp. 281-284.

46. Kent J.P.C. The Roman Imperial Coinage. T. 10.
London, Spink and Son LTD, 1994. CLXXXII, 509 p.

47. Kulikowski M.E. Two Councils of Turin. Journal
of Theological Studies, 1996, vol. 47, pp. 159–168.

48. Kulikowski M. Barbarians in Gaul, Usurpers
in Britain. Britannia, 2000, vol. 31, pp. 325-345.

49. Lamberigts M. Augustine and Julian of
Aeclanum on Zosimus. Augustiniana, 1992, vol. 42,
pp. 311-330.

50. Lamberigts M. Recent Research into
Pelagianism with Particular Emphasis on the Role of
Julian of Aeclanum. Augustiniana, 2002, vol. 52, no. 2–
4, pp. 175-198.

51. Lamberigts M. Co-operation of Church and
State in the Condemnation of the Pelagians: The Case

of Zosimus. Hettema T.L., van der Kooij A., eds.
Religious Polemics in Context. Papers Presented at
the 2nd International Conference of the Leiden
Institute for the Study of Religions (LISOR) held at
Leiden (27–28 April 2000). Assen, Royal Van Gorcum,
2004, pp. 363-375.

52. Langgärtner G. Die Gallienpolitik der Päpste
im 5. und 6. Jahrhundert. Eine Studie über den
apostolischen Vikariat von Arles. Bonn, Peter
Hanstein Verlag, 1964. 198 S.

53. Lütkenhaus W. Constantius III: Studien zu
seiner Tätigkeit und Stellung im Westreich 411–421.
Bonn, Dr Rudolf Habelt, 1998. XI, 232 S.

54. Marcos M. Papal Authority, Local Autonomy
and Imperial Control: Pope Zosimus and the Western
Churches (a. 417–18). Fear A., Fernández Ubiña J.,
Marcos M., eds. The Role of the Bishop in Late
Antiquity. Conflict and Compromise. London, New
York, Bloomsbury Academic, 2013, pp. 145-166.

55. Marschall W. Karthago und Rom. Die
Stellung der nordafrikanischen Kirche zum
apostolischen Stuhl in Rom. Stuttgart,  Anton
Hiersemann, 1971. VII, 240 S.

56. Martindale J.R. Prosopography of the Later
Roman Empire. Vol. 2. Cambridge, London, New York,
New Rochelle, Melbourne, Sydney, Cambridge
University Press, 1980. XLI+1341 p.

57. Mathisen R.W. Ecclesiastical Factionalism
and Religious Controversy in Fifth-Century Gaul.
Washington, The Catholic University Of America
Press, 1989. XIX, 347 p.

58. Mathisen R.W. The Council of Turin (398/399)
and the Reorganization of Gaul ca. 395/406. Journal of
Late Antiquity, 2013, vol. 6, no. 2, pp. 264–307.

59. Matthews J. Western Aristocracies and
Imperial Court, A.D. 364–425. Oxford, Clarendon
Press, 1975. XIV, 427 p.

60. Mazzarino S. Stilicone : La crisi Imperiale
dopo Teodosio. Roma, Angelo Signorelli, 1942. VIII,
401 p.

61. McEvoy M.A. Child Emperor Rule in the
Late Roman West, AD 367–455. Oxford, Oxford
University Press, 2013. XI, 367 p.

62. O’Flynn J.M. Generalissimos of the Western
Roman Empire. Edmonton, The University of Alberta
Press, 1983. XVI, 238 p.

63. Dindorf L., ed. Olympiodori fragmenta.
Historici Graeci minores. Vol. I. Lipsiae, Teubner, 1870,
pp. 450-472.

64. Oost S.I.  Galla Placidia Augusta :
A Biographical Essay. Chicago, London, University
of Chicago Press, 1968. X, 346 p.

65. Zangemeister C., ed. Pauli Orosii Historiarum
adversus paganos libri VII. Vindobonae, Apud C. Geroldi
filium Bibliopolam Academiae, 1882. XXXVIIII, 819 p.
(Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, vol. 5).



22

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

66. Pietri Ch. Roma Christiana. Recherches sur
l’Eglise de Rome, son organisation, sa politique, son
idéologie de Miltiade à Sixte III (311–440). Vol. 2.
Roma, École française de Rome, 1976. 1792 p.

67. Pietri L., Heijmans M., eds. Prosopographie
chrétienne du Bas-Empire. T. 4, Vol. 1. Paris,
Association des amis du Centre dhistoire et civilisation
de Byzance, 2013. 1031 p.

68. Pietri L., Heijmans M., eds. Prosopographie
chrétienne du Bas-Empire. T. 4, Vol. 2. Paris,
Association des amis du Centre d’histoire et
civilisation de Byzance, 2013. 2067 p.

69. Mommsen Th., ed. Prosperi Tironis Epitoma
de Chronicon. Monumenta Germaniae Historica. T. 9,
Vol. 1. Berlin, Apud Weidemannos, 1892. pp. 341-499.

70. Reynolds J. Defending Rome: The Masters of
the Soldiers. Sydney, Xlibris, 2011. 252 p.

71. Salisbury J.E. Rome’s Christian Empress. Galla
Placidia Rules at the Twilight of the Empire. Baltimore,
Johns Hopkins University Press, 2015. IX, 236 p.

72. Sivan H. Galla Placidia. The Last Roman
Empress. Oxford, Oxford University Press, 2011. X, 224 p.

73. Sivonen P. Being a Roman Magistrate. Office-
Holding and Roman Identity in Late Antique Gaul.
Helsinki, Suomalaisen kirjallisuuden seura, 2006. 178 p.

74. Bidez J., Hansen G.Ch., eds. Sozomenus.
Kirchengeschichte. 2. Aufl. Berlin, Akademie Verlag,
1995. LXVII, 548 p.

75. Stein E. Histoire du Bas-Empire. Vol. 1. Paris,
Brussels, Amsterdam, Desclée de Brouwer, 1959. XVI,
406 p.

76. Stevens C.E. Marcus, Gratian, Constantine.
Athenaeum, 1957, vol. 35, pp. 316-347.

77. Szidat J. Usurpator tanti nominis. Kaiser und
Usurpator in der Spätantike (337–476 n. Chr.).
Stuttgart, Franz-Steiner Verlag, 2010. 458 p.

78. Mommsen Th., Meyer P., eds. Theodosiani
libri XVI cum constitutionibus Sirmondianis et leges
novellae ad Theodosianum pertinentes. T. 1. Berlin,
Apud Weidmannos, 1895. CCCLXXX, 931 p.

79. Thompson E.A. Britain, A.D. 406–410.
Britannia, 1977, vol. 8, pp. 303-318.

80. Ullmann W. Gelasius I. (492–496). Das
Papsttum an der Wende der Spätantike zum Mittelalter.
Stuttgart, Anton Hiersemann, 1981. XII, 317 p.

81. Villegas Marin R. La primacía de Arlés en las
iglesias galas durante el episcopado de Patroclo (411/413–
426). Ghilardi M., Pilara G., eds. Costellazioni geo-ecclesiali
da Costantino a Giustiniano: dalle chiese  ‘principali’
alle chiese patriarcali: XLIII Incontro di Studiosi
dell’Antichità Cristiana (Roma, 7–9 maggio 2015). Roma,
Institutum Patristicum Augustinianum, 2017, pp. 307-318.

82. Wermelinger O. Rom und Pelagius. Die
theologische Position der römischen Bischöfe im
pelagianischen Streit in den Jahren 411–432.
Stuttgart, Anton Hiersemann Verlag, 1975. XII, 340 S.

83. Wermelinger O. Das Pelagiusdossier in der
Tractoria des Zosimus. Freiburger Zeitschrift für
Philosophie und Theologie, 1979, Bd. 26, S. 336-338.

84. Wojtowytsch M. Papsttum und Konzile von
den Anfängen bis zu Leo I. (440–461). Studien zur
Entstehung der Überordnung des Papstes über
Konzile. Stuttgart, Anton Hiersemann, 1981. XII, 468 S.

85. Wood I. The Fall of the Western Empire and
the End of Roman Britain. Britannia, 1987, vol. 18,
pp. 251-262.

86. Wood I. The Final Phase. Todd M., ed.
A Companion to Roman Britain. Oxford, Blackwell
Publishing, 2004, pp. 428-442.

87. Paschoud F., ed. Zosime. Histoire nouvelle.
T. III. 1re partie. Paris, Les belles lettres, 1986. 352 p.

88. Paschoud F., ed. Zosime. Histoire nouvelle.
T. III. 2e partie. Paris, Les belles lettres, 1989. 216 p.

89. Zosimi papae Epistolae et Decreta. Migne J.P.,
ed. Quinti saeculi scriptorum ecclesiasticorum qui ad
S. Hieronymum usque floruerunt nonnullis tantum
exceptis, melius alibi collocandis, ut in eorum loco
adnotabitur, opera omnia et ordine chronologico
digesta. Paris, Venit apud editorem, 1845, col. 637–704.
(Patrologiae cursus completus. Series latina, vol. 20).



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 23

М.В. Грацианский, К.В. Норкин. На службе империи: папа Зосим и Римский собор 417 года

Information About the Authors

Mikhail V. Gratsianskiy, Candidate of Sciences (History), PhD, Leading Researcher, Ecclesiastical
Institutions Research Laboratory, St. Tikhons Orthodox University for the Humanities, Likhov Lane, 6/1,
office 408, 127051 Moscow, Russian Federation, gratsianskiy@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-6981-3216

Konstantin V. Norkin, Junior Researcher, Ecclesiastical Institutions Research Laboratory,
St. Tikhons Orthodox University for the Humanities, Likhov Lane, 6/1, office 408, 127051 Moscow,
Russian Federation, norkin-kostas@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0002-2725-345X

Информация об авторах

Михаил Вячеславович Грацианский, кандидат исторических наук, PhD, ведущий науч-
ный сотрудник, лаборатория исследований церковных институций, Православный Свято-Тихо-
новский гуманитарный университет, пер. Лихов, 6/1, комната 408, 127051 г. Москва, Российская
Федерация, gratsianskiy@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-6981-3216

Константин Владимирович Норкин, младший научный сотрудник, лаборатория иссле-
дований церковных институций, Православный Свято-Тихоновский гуманитарный университет,
пер. Лихов, 6/1, комната 408, 127051 г. Москва, Российская Федерация, norkin-kostas@yandex.ru,
https://orcid.org/0000-0002-2725-345X




G

ra
ča

ni
n H

., 2
02

0

24 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.2

UDC 94(4)“04/14”:930.1 Submitted: 24.07.2020
LBC 63.3(4)41-9г Accepted: 25.09.2020

CONSTANTINE VII PORPHYROGENNETOS ON CROATS
IN EARLY MEDIEVAL SOUTHERN PANNONIA (DAI, c. 30, 75–78):

A NOTE ON CONCEPT AND METHOD OF BYZANTINE HISTORY WRITING 1

Hrvoje Gračanin
University of Zagreb, Zagreb, Croatia

Abstract. The paper endeavours to discuss anew a scholarly puzzle related to the Croatian early Middle Ages
and centred on a few lines from Constantine VII Porphyrogennetos’s De administrando imperio, which in English
translation are as follows: And of the Croats who arrived to Dalmatia one part separated and ruled Illyricum and
Pannonia. And they also had an independent ruler who was sending envoys, though only to the ruler of Croatia
from friendship. Taking a different approach from the complete dismissal of the two sentences as a pure fiction or
a mere literary device, the paper instead attempts to trace the concept behind this account as well as its underlying
meaning. On the one hand, it seeks to detect the methods or strategies used by the royal compiler in trying to
elucidate the past. On the other hand, it aims to provide a thorough historical analysis and offer a possible
interpretation in opposition to the view, still largely extant in the Croatian scholarship, that this account is an
evidence for an early presence of the group called Croats in southern Pannonia.

Key words: De administrando imperio, Croats, southern Pannonia, source analysis, migrations, early medieval
identity and ethnicity.

Citation. Gračanin H. Constantine VII Porphyrogennetos on Croats in Early Medieval Southern Pannonia
(DAI, c. 30, 75–78): A Note on Concept and Method of Byzantine History Writing. Vestnik Volgogradskogo
gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science
Journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 24-43.
DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.2

УДК 94(4)“04/14”:930.1 Дата поступления статьи: 24.07.2020
ББК 63.3(4)41-9г Дата принятия статьи: 25.09.2020

КОНСТАНТИН VII БАГРЯНОРОДНЫЙ О ХОРВАТАХ
В РАННЕСРЕДНЕВЕКОВОЙ ЮЖНОЙ ПАННОНИИ (DAI, c. 30, 75–78):

ЗАМЕЧАНИЯ О КОНЦЕПЦИИ И МЕТОДЕ
ВИЗАНТИЙСКОЙ ИСТОРИОГРАФИИ 1

Хрвое Грачанин
Загребский университет, г. Загреб, Хорватия

Аннотация. В статье предпринята новая попытка обсудить научную головоломку, имеющую отношение к
раннесредневековой хорватской истории и сосредоточенную в нескольких строчках трактата «Об управлении
империей» Константина Багрянородного, которые в переводе на русский язык звучат следующим образом: «И от
хорватов, которые пришли в Далмацию, одна часть отделилась и правила Иллириком и Паннонией. И они также
имели независимого правителя, который отправлял послов, однако только к правителю Хорватии ради дружбы».
Применяя иной подход, нежели тот, что заключается в полном отклонении двух предложений как чистой выдумки
или художественного приема, автор вместо этого пытается проследить концепцию, лежащую в основе данного
рассказа, а также его скрытый смысл. С одной стороны, он стремится выявить методы и стратегии, использован-
ные царственным составителем трактата в попытке прояснить прошлое. С другой стороны, цель работы – прове-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 25

H. Gračanin. Constantine VII Porphyrogennetos on Croats in Early Medieval Southern Pannonia

сти тщательный исторический анализ и предложить возможную интерпретацию в противовес точке зрения, все
еще широко распространенной в хорватской науке, что это сообщение является доказательством раннего присут-
ствия группы, называемой хорватами, в Южной Паннонии.

Ключевые слова: «Об управлении империей», хорваты, Южная Паннония, источниковедческий ана-
лиз, миграция, раннесредневековая идентичность и этническая принадлежность.

Цитирование. Грачанин Х. Константин VII Багрянородный о хорватах в раннесредневековой Южной
Паннонии (DAI, с. 30, 75–78): замечания о концепции и методе византийской историографии // Вестник
Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отно-
шения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 24–43. – (На англ. яз.). – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.2

Introduction. The Croatian early Middle
Ages is in many aspects just a collection of
research puzzles, a mosaic of various details that
open more questions than they give answers. As it
stands today, one can easily say that the entire
early medieval Croatian history is a construct
which makes it only possible to follow the historical
processes in broad outlines since the literary and
material sources available to scholars mostly offer
the material for merely making general, more or
less founded, assumptions (cf. remarks in [29,
p. 248]). An example of such a scholarly puzzle,
which comparably engages both Croatian
historians and archaeologists, relates to a question
of the early medieval presence of the Croat ethnie
in southern Pannonia, i.e. modern Northern
Croatia or, as it also called, the region between
the rivers Sava, Drava and Danube.

Research problems and approaches.
In a nutshell, the entire problem is centred, which
is not a rarity when it comes to the history of the
Croatian early Middle Ages, on an isolated record.
In this case, it is the two lines from the famous
treatise composed by the Byzantine emperor
Constantine VII Porphyrogennetos (905–959) for
his son and heir Romanus II, and known under
the Latin historiographic title De administrando
imperio, commonly abbreviated as the DAI, and,
in Greek, Pro<v to<n i]dion uiJo<n FRwmano>n. The
work is, in essence, a sort of a Byzantine
Fürstenspiegel, a manual with guidelines and
useful facts primarily for diplomatic purposes,
which emphasized the importance of proper
information or, at least, helpful tips as such
knowledge would give obvious advantages in
dealings with foreign states and peoples 2. Not
that the royal compiler was always able to
adequately fulfill the task taken upon himself, since
the collecting and arranging of the material proved
to be, in some instances, too challenging and some
information is clearly garbled 3.

Nevertheless, even though the final
product – in its present form – clearly lacks a
precise editing and finishing touches, it was a
project that fitted well into Constantine
Porphyrogennetos’s overall literary program
(whether or not he was its actual instigator), and
it was sufficiently sophisticated in the sense that
it had an elaborated agenda and general structure,
and aimed at offering new perspectives on the up
to four century long past as well as recent past of
the regions and polities (with conspicuous
omissions, at least to a modern researcher’s eyes)
relevant or of value to current Byzantine interests.
That is to say, whatever one may think of how
successful was Constantine Porphyrogennetos in
his undertaking, the fact remains that the DAI was
an attempt at understanding and explaining the
geopolitical situation of the day in its historical
perspective, and finding practical lessons with
bearing on the challenges that the existing
circumstances posed. Therefore, it may be
contended that the DAI was perhaps the most
complex of the Constantinian collections
considering its goals and implications 4. In other
words, notwithstanding its apparent haphazardness,
the DAI seems to be a deliberate document
containing purposely collected pieces of
information with concrete meanings and intents.
Hence – I shall venture to claim – if one manages
to decipher the background, the nature and the
context of these pieces of information, they might
perhaps be able to unlock their actual meaning
and specific ramifications.

In line with that, the following examination
will depart from the approach that, at first look,
might seem innovative, mirroring recent
theoretical advances and devoid of any ulterior
motives but, by its dismissal of historical
phenomena, processes or events in the manner
they are portrayed in the DAI as Constantine
Porphyrogennetos’s fabrications and inventions



26

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

resulting from narrative strategies, instead of
considering and addressing them in their own right
with adducing all the possible evidence, does not
get us actually closer to understanding
Constantine’s concepts and methods nor it
contributes to the interpretative clarification of not
easily explainable claims or pieces of information
or textual places 5. The main research problem
tackled here is whether the Croats or, better yet,
the fundamental (eponym) ethnic group or groups,
which participated decisively in the construction
of Croat ethnic identity 6, already settled in south
Pannonian area in the seventh century A.D., or
this, in all its value, cannot be the case, that is to
say, the presence of the Croat ethnie in the region
between the rivers Sava, Drava and Danube in
the early Middle Ages should rather be seen as a
result of insufficiently founded conjectures of
modern scholars based on not enough informed
claim by the source. The paper will argue that
the view supporting such an early presence of
the Croats in southern Pannonia is misleading, and
if there were any Croat name-bearing groups in
that region at all – which cannot be entirely
excluded nor corroborated – their number must
have been negligible when compared to other
Slav(icized) populations, which is also very much
consistent with the circumstance that the area of
the primary construction of Croat identity was
much farther to the south, close to the Adriatic 7.

Presenting the source’s account. The
two sentences narrating about the Croats migrating
from Dalmatia to Illyricum and Pannonia are found
in the Chapter 30 of the DAI, entitled The
narrative about the theme Dalmatia, and in
English translation they are as follows: And of
the Croats who arrived to Dalmatia one part
separated and ruled Illyricum and Pannonia.
And they also had an independent ruler who
was sending envoys, though only to the ruler
of Croatia from friendship (EApo< de< tîn
Crwba>twn, tîn ejlqo>ntwn ejn Delmati>a|,
diecwri>sqh me>rov ti, kai< ejkra>thsen to<
EIlluriko<n kai< th<n Pannoni>an? ei+con de<
kai <  au jtoi <  a ]rconta au jt ex ou > s i on ,
diapempo>menon kai< mo>non pro<v to<<n a]rconta
Crwbati>av kata< fili>an; DAI, c. 30, 75–78) 8.

This passage is preceded in the DAI by the
story about the Croat’s arrival to Dalmatia from
their ancestral land, their fight against and victory
over the Avars, and their occupation of Dalmatia,

as well as by the remark about the Croat’s
ancestral land near Saxony (and beyond Bavaria),
where they are subordinate (uJpo>keintai) to
Franks and in friendly relationship with the Turks
(i.e. Magyars), and is followed by the story about
how, in Dalmatia, the Croats were also subject
(uJpeta>ssonto) to Franks, but then rose against
them because of their brutal reign, prevailed over
them and became sovereign and autonomous
(aujtode>spotai kai< aujto>nomoi) (c. 30, 61–
75, 78–88) 9.

The context in which the two relevant
sentences appear is tightly related to a sort of
setting of, in modern terms, a geopolitical stage
of East-Central Europe from the Byzantine
imperial perspective, where the Croats are given
a prominent place as a gens that possesses three
separate regions (one is Dalmatia, the other is
Illyricum and Pannonia, and the third is their
ancestral land), of which the two they control were
of an immediate interest to Byzantines. The
mechanism by which the Croats are said to have
gotten into position to possess these two regions
is migration, which, as the source tells us, was
twofold and happening at two different times: the
Croats first came to Dalmatia and conquered the
Avars, and afterwards a part of them detached
from the main group and crossed to Illyricum and
Pannonia, where they established a separate polity
(an archontry, in Byzantine phrasing), same as
there was a Croat polity in Dalmatia, which is
said to have been subject to Franks for an
unspecified amount of time (how and when it came
under the Frankish dominion is never explicitly
explained), before it became sovereign and
autonomous (again). The ruler of the Croats of
Illyricum and Pannonia is also accorded an
autonomy as he is called aujtexou>siov (having
self-authority) and portrayed as possessing right
to send envoys, but his status is never described
as fully authoritative as that of the prince of the
Croats of Dalmatia 10. Furthermore, since the
claim about the Croats of Illyricum and Pannonia
having an independent ruler is in the past tense
(even though the verb’s imperfective aspect is
indicative of duration (cf. [88, p. 95])), it may be
surmised that, from Constantine’s perspective, this
was something occuring in the past and no longer
extant in his days. What may be further concluded
from the order of storytelling is that the Croats of
Dalmatia fell under the Frankish control after the



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 27

H. Gračanin. Constantine VII Porphyrogennetos on Croats in Early Medieval Southern Pannonia

establishment of the Croat polity in Illyricum and
Pannonia, but that the cordial relations between
the two polities continued.

The Croats as being in Pannonia are also
alluded to in Constantine’s biography of his
grandfather Basil I [15, c. 52, 6–11, pp. 188–189]:
“Moreover, Scythians dwelling in Pannonia,
Dalmatia and beyond – I mean the Croats, Serbs,
Zachlumians, Terbuniotes, Kanalites (i.e.
Konavlians), Diocletians (i.e. Docleans) and
Rentanians (i.e. Neretvians) – rebelled against
the immemorial dominance of the Romans, and
became independent and sovereign, led only by
their rulers” (...e]ti ge mh<n kai< tîn ejn Panoni>a|
kai Dalmati>a| kai< tîn ejpe>keina tou>twn
diakeime>nwn Skuqîn _–Crwba>toi fhmi< kai<
Se>rbloi kai< Zacloumoi>, Terbouniî ~tai te
kai< Kanali~tai kai< Dionklhtianoi< kai<
FRentanoi<, th~v ajne>kaqen tî ~n FRwmai>wn
ejpikratei>av ajfhnia>santev aujto>nomoi te
kai< aujtode>spotoi kaqeisth>kesan, uJpo<
ijdi>wn ajrco>ntwn mo>non ajgo>menoi). This
development was dated by Constantine to the reign
of emperor Michael II (820–829) [15, c. 52, 1–3,
pp. 188–189] 11. It is important to point out that
this passage has a parallel in the DAI (c. 29, 63–
66), where, however, there is no mention of
Pannonia.

Variety of hypotheses 12.  The older
Croatian scholarship – taking the account in the
DAI at face value – saw the two sentences as a
confirmation that the Croats were present in the
region between the rivers Sava, Drava and
Danube since their (assumed) arrival in the
seventh century. Such a view was supported,
among others, by Šime Ljubić [61, p. 117] and
Tadija Smičiklas [84, pp. 108–109, 160–161], and
it had already been maintained by the so-called
father of the Croatian historiography Ioannes
Lucius (Giovanni Lucio, Ivan Lučić) in his capital
work The Kingdom of Dalmatia and Croatia
(De regno Dalmatiae et Croatiae) [63, lib. I,
c. 12, 21–34, p. 306], and repeated by Daniele
Farlati in the second volume of his monumental
work The Sacred Illyricum (Illyricum Sacrum)
[25, Th. III, c. 3, § 2, p. 312]. The identical
standpoint was adopted by Vjekoslav Klaić [54,
p. 42], Josip Bösendorfer [10, p. 62], and,
eventually, by the founding figure of the modern
Croatian historiography Ferdo Šišić [79, p. 277].
The same opinion was also held by Kaspar Zeuss

[92, p. 612], Pavel Jozef Šafárik (Paul Joseph
Schaffarik) [76, pp. 278–279], Hermann L.
Krause [57, p. 4], Ernst Dümmler [20, pp. 373–
374], John Bagnell Bury [13, p.  275],
Stanko Guldescu [42, pp. 92ff.], František
(Francis) Dvornik [50, pp. 118–119, 121], John
Van Antwerp Fine, Jr. [29, pp. 254ff.13], and Huw
M. A. Evans [24, pp. 106, 270]. It has echoed
strongly in part of the contemporary Croatian
scholarship,  especially in the works by
Ivo Goldstein [32, pp. 9, 94; 33, pp. 220–221], and
has been particulary insisted upon by Vladimir
Sokol who has even assumed that the Croatian
ethnie might have been present in the area north
of the Drava, around the lake Balaton in modern
Hungary [85, p. 194; 68, pp. 17–18]. Hence it
has become a rule to speak of “Pannonian
Croats”, and “Pannonian Croatia” or “Posavian
Croatia” (the latter took its historiographic name
after the river Sava), and the rulers (the duces of
the Frankish sources) associated with the region
between the rivers Sava, Drava and Danube
(Liudewit, Ratimar, Brazlavo 14) have all been made
into ethnic Croats. Moreover, as voiced by some
scholars, even the Slav population(s) living in today’s
Croatian Baranya in the tenth and eleventh
centuries were Croat [75, p. 104].

Some researchers have pointed out that the
presence of Croats in Pannonia does not
necessarily have anything to do with the Croat
migration in the seventh century, and formulated
a hypothesis that the sentences actually describe
the situation in the age of the Croat king Tomislav
(first half of the tenth century) [39, pp. 30, 31; 52,
p. 278 15]. However, there were opinions that the
information about the independent Croat prince
in Pannonia could only refer to the times before
Tomislav [26, pp. 74–75], although some scholars
raised objection that, chronologically, this would
have been too early [53, p. 52].

There have also been conjectures about the
existence of the autonomous Croat principality in
southern Pannonia, the so-called “Pannonian
Croatia”, in the early ninth century [64, p. 56; 67,
p. 61], or that the rule of the Croat prince
extended, after the suppression of Liudewit’s
rebellion, into the region between the rivers Sava,
Drava and Danube in the first half of the ninth
century [3, p. 90; 12, p. 400]. On the other hand,
some concluded that there is no evidence that
there had ever been a unified Croat dominion



28

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

encompassing both Slavonia and Dalmatia, and
opted for an independent principality in Slavonia in
the tenth century [32, pp. 284–285; 33, p. 231 16].

The cause for an equally fertile scholarly
dispute was the area which is meant under
Constantine Porphyrogennetos’s Illyricum and
Pannonia. Thus, Ioannes Lucius had already
believed Illyricum to be the interior of Dalmatia,
and that Pannonia was Pannonia Savia, the late
Roman province encompassing the western parts
of the region between the rivers Sava, Drava and
Danube. Some scholars assumed that Illyricum and
Pannonia refer, respectively, to Bosnia and the entire
region between the rivers Sava, Drava and Danube
[61, p. 117], or that a part of northwestern Bosnia
was meant under Illyricum [67, pp. 61, 84], or even
the entire area between Dalmatinska Zagora
(the mountainous region behind the coastal strip of
Dalmatia) and modern Slavonia [66, p. 164]. This
was decisively rejected by others, who even sought
to introduce designations that are not corroborated
in the sources, such as “the Illyrian Panonnia”,
which, in their view, would encompass the area of
the so-called “Greater Pannonia” along the edge of
Illyricum or southern Pannonia, i.e. the region
between the rivers Sava, Drava and Danube [88,
p. 93; 53, pp. 40–42]. Others yet thought that both
Illyricum and Pannonia refer exclusively to the region
between the rivers Sava and Drava [57, p. 4; 39,
p. 31; 26, p. 74; 12, p. 398]. Moreover, one scholar
proposed that Constantine Porphyrogennetos’s
Pannonia should be placed around the lake Balaton
in modern Hungary, but this was refuted as
unsubstantiated [41, pp. 93–95; contra 40, pp. 173–
176]. Some believed that either Noricum or Doclea
(Duklja) were meant under Illyricum17. Yet another
scholar thought that Pannonia refers to the area
between the lower Sava and the Danube (modern
Syrmia), and Illyricum to the territory encompassing
Dalmatia up to the Sava in the north and the Drina
in the east [20, pp. 373–374].

Posing the research questions. The variety
of opinions just surveyed clearly shows quite a
perplex scholarly problem as the source’s
succinctness only raises a number of possible
interpretations, some of which are more or less
probable, and some straight out unacceptable.
In approaching the analysis of the source material
one has to first determine if it is at all reliable
before proceeding to decipher and interpret its
actual meaning. For a long time, there had been a

tacit opinion among the scholars that the account
is not to be suspected, i.e. that it is based on a
true tradition. More recently, however, there has
been a tendency to treat the historical literary
sources as mere narratives, stories that create
events or even invent the reality based on literary
techniques and literary topoi, thus taking away
their power of evidence altogether. To be sure, it
is important to bear in mind that the textual sources
are multilayered and multifaceted products of
specific periods of time, sociopolitical, ideological
and cultural contexts, goals, experiences and
opinions of the authors, and views, interests and
needs of the targeted audiences, meaning that the
information they offer cannot be trusted at face
value and simply fitted into a reconstruction that
seems most likely to a researcher 18. While fully
taking this into account, the approach taken here
is not to reject possible historicity of what was
meant by the two sentences under scrutiny, but
to try to go behind this particular representation
of the past by avoiding pitfalls of postmodernist
and poststructuralist hypercriticism. Therefore, the
following analysis is conducted under the
assumption of, mutatis mutandis ,  basic
trustworthiness and usefulness of the DAI as an
historical source, not the least as a testimony of
how the past was perceived. After all, had
Constantine Porphyrogennetos composed his
treatise by knowingly and intentionally introducing
the literary creations in his text in an attempt to
be seen as following the established tradition of
Greek historiography and ethnography, the treatise
would have lost its practical and instructive – that
is to say, its principal – purpose (however much
imbued with ideology and Constantine’s own
perceptions and rationalizations).

This brings us to the question of the account’s
actual meaning. As it seems, the real background
to what it describes is not clear on several different
levels. Who were the Croats of Illyricum and
Pannonia? In what sense did they separate from
the Croats of Dalmatia? When might this have
happened if at all? What do Illyricum and
Pannonia refer to? What was this independent
Croat principality? How are we to understand the
claim about cordial relations between the two
Croat princes? Before taking up an historical
analysis and proposing answers to the questions
as laid out, we shall investigate three separate
issues that might prove valuable for better



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 29

H. Gračanin. Constantine VII Porphyrogennetos on Croats in Early Medieval Southern Pannonia

understanding of Constantine Porphyrogennetos’s
approaches in explaining the past.

Movements of peoples and groups in the
DAI. Up until recently the idea of Croat migration
as an historical fact established by the DAI has
never been challenged. Lately, a number of sharp
observations has been made aimed at dismantling
of the migration narrative [16, pp. 138–139; 17,
pp. 41ff.; 18, pp. 116ff.; 22, pp. 112ff.; 23, pp. 158ff.;
9, pp. 210ff.; with 2, p. 148; 1, p. 190]. Therefore,

it seems worthwhile to examine how the
appearance of peoples or groups in some region or
their shift to another area is depicted in the DAI.
These movements may tentatively be divided into
several categories based on their character as
presented in the DAI: conquest; branching-off;
refuge seeking; unsanctioned settlement;
sanctioned settlement; resettlement by invitation;
planned resettlement; forced resettlement; divinely
inspired migration; seasonal movements (Table 1).

Table 1. Movements of peoples and groups in the DAI
Conquest Branching-off 

c. 25, 23–24, 40–41: the Visigoths, after taking Rome, 
conquered the Gallic provinces and later Spain as well 

c. 30, 61–67: at this time (i.e. when the Avars conquered 
Dalmatia), the Croats lived beyond Bavaria, and a family 
of five brothers and two sisters separated from them, 
arrived with their folk in Dalmatia, which was possessed 
by Avars 
c. 31, 3–6: the Croats who are now settled in Dalmatia are 
descended from the Croats who are settled beyond 
Turkey and next to Francia c. 29, 14–22, 36–49: the Slavs, also called Avars, were 

incited by a plundering incursion made by the Dalmatian 
Romans across the Danube to cross the river, took Salona 
by a strategem, settled down in Dalmatia and gradually 
conquered the places of the Romans 
c. 30, 18–61: the Avars conquered all the country of 
Dalmatia and settled down in it 
c. 37, 2–14: the Pechenegs used to be settled on the rivers 
Atil (i.e. Volga) and Geich (i.e. Ural), but then were 
expelled from their country. After they had fled and 
wandered around in search of where to settle down, they 
arrived to the country where the Turks dwelt. After a 
battle they cast the Turks out and expelled them, and 
settled down in their country 

c. 30, 75–77: of the Croats who arrived to Dalmatia one 
part separated and ruled Illyricum and Pannonia 
c. 32, 3–7: the Serbs are descended from the Serbs who 
are settled beyond Turkey and are neighbors to Francia, 
and this is where they originally lived 

c. 38, 55–60; c. 40, 16–27: after the Pechenegs fell upon 
the Turks (for the second time) and expelled them, the 
Turks were on a search for a land to settle in, and they 
expelled those who dwelt in Great Moravia and settled 
down in their land, where they live to this day 

c. 32, 16–18: one part of the Thessalonican Serbs decided to 
depart to their own homes and were sent off by the emperor 
c. 33, 8–10: the Zachlumians are Serbs from the time of 
that prince who came in refuge to the emperor Heraclius 
c. 33, 16–18: the family of the prince of Zachlumians, 
Michael, came from those who live on the river Visla 
c. 34, 3–6: the Terbuniotes and Kanalites are descended 
from the unbaptized Serbs, from the time of that prince 
who came from the unbaptized Serbia and in refuge to the 
emperor Heraclius 
c. 35, 1–9: the land where the Diocletians now dwell was 
populated in the time of the emperor Heraclius, just as 
were Croatia, Serbia, Zachlumia, Terbounia and the 
country of Kanalites 
c. 36, 5–9: the Pagani (also called Arentanians) are descended 
from the unbaptized Serbs, of the time of that prince who 
came in refuge to the emperor Heraclius, and their country 
was populated in the time of the emperor Heraclius 
c. 37, 50–53: one part of the Pechenegs, at the time they 
were expelled from their country, remained and united with 
the Uzes, and they are among the Uzes even to this day 
c. 38, 24–31: after the Turks were defeated by the 
Pechenegs (for the first time), they split in two parts, one 
part settled in Persia, while the other settled in the 
western region, where now the Pechenegs live 

 



30

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

End of Table 1
Refuge seeking Sanctioned settlement 

c. 31, 8–10, 26–27: the Croats came in refuge to the 
emperor Heraclius before the Serbs did the same; the 
land, in which the Croats had settled, was originally under 
the authority of the Roman emperor 

c. 25, 25–29: the Goths were allowed to dwell in Thrace, 
and then were permitted to conquer the Western Empire 
(i.e. Italy) 

c. 32, 7–10: one of the two brothers who succeeded the 
reign over White Serbia took one half of the folk and 
came in refuge to the emperor Heraclius  

c. 32, 10–11: the Serbs who came in refuge to the 
emperor Heraclius were granted the province of 
Thessalonica to settle in 

c. 41, 20–25: the country of the Moravians was destroyed 
and conquered by the Turks who even presently dwell in 
it, while the Moravians were scattered and fled for refuge 
to the Bulgars, Turks, Croats and the rest of the nations  

c. 32, 18–27: the Thessalonican Serbs who left the 
province of Thessalonica on a return migration were 
granted by the emperor Heraclius other land to settle in 
and settled down in what is now Serbia, Pagania, the 
country of Zachlumians, Terbounia, and the country of 
Kanalites 

Unsanctioned settlement Resettlement by invitation 
c. 25, 15–21: the Goths, Visigoths, Gepids and Vandals, 
who were settled in the regions across the Danube, 
crossed the river and settled on the Roman soil 

c. 25, 32–49: the Vandals were persuaded by the Roman 
general in Africa, Boniface, to cross the sea strait and 
settle in Lybia 

c. 25, 24–25: the Goths first held Pannonia c. 27, 32–37: at the time the Lombards lived in Pannonia, 
where the Turks presently dwell (c. 27, 30-31), they were 
invited by the patrician Narses to come to Italy and settle 
in it, and so they took their families and arrived in 
Beneventum 

c. 25, 29–32: the Vandals joined with the Alans and 
Germans (i.e. Franks), crossed the river (Rhine) and 
settled in Spain 

Planned resettlement Forced resettlement 
c. 29, 1–5; 33, 3–5; 35, 3–5; 36, 3–5: the emperor 
Diocletian brought families from Rome and settled the 
Romans in Dalmatia 

c. 28, 4–16 (cf. c. 27, 71–75): those who are now called 
Venetians were Franks from Aquileia and from other 
places in Francia, and they lived on the mainland opposite 
Venice. But after Attila, king of the Avars, devastated and 
depopulated all the parts of Francia, the Franks from 
Aquileia and other cities of Francia began to flee and to 
come to the inhabited islands, and after the king Attila 
advanced as far as Rome and Calabria leaving Venice 
behind, those who fled to the islands decided to settle 
there and they have been settled there to this day 

c. 47, 15–25: the emperor Justinian II decided to populate 
Cyprus, persuaded the caliph to dismiss the folk of 
Cyprus that were in Syria, and resettled those who lived 
in other parts of the empire 

c. 29, 49–50: after the Slavs/Avars’ conquest the 
remaining Dalmatian Romans saved themselves in coastal 
cities 
c. 29, 230–235: there was a migration of a group of 
people from Salona to Rausium 

c. 32, 135–142: the Serbs who were staying in Croatia, 
Bulgaria and the rest of the countries came back to 
Serbia, and those who escaped from Bulgaria to 
Constantinople were sent back by the emperor to Serbia 

c. 39, 2–7; 40: 6–7: the Kabaroi, who were of the race of 
Chazars, were forced to escape and came and settled with 
the Turks in the land of the Pechenegs 
c. 32, 123–126: the Bulgars entered Serbia and took away 
with them the entire folk and carried them into Bulgaria, 
though a few escaped away and entered Croatia 

Divinely inspired migration Seasonal movements 
c. 45, 10–12, 38–39: the Iberians originate from 
Jerusalem, and were warned by an oracular dream to 
migrate from there and settle near Persia, in the country 
where they now dwell 

c. 8, 34–35: the Pechenegs cross the river Dnieper to 
spend summer on its far side 
c. 9, 105–111: at the beginning of winter, the Kievan 
Russians go off to other Slav regions of their tributaries 
and come back to Kiev in spring 
c. 11, 6–8: along their routes, the Chazars pass through to 
Sarkel 

 

Of particular interest here is the manner in
which the DAI explains the appearance of the
new groups after the arrival of Croats and Serbs,
namely, the Zachlumians, Terbuniotes, Kanalites,
Diocletians and Pagani (Arentanians). The Serbs

are said to have been allowed to settle by the
emperor Heraclius in what is now Serbia, Pagania,
the country of Zachlumians, Terbounia, and the
country of Kanalites, which is then further
corroborated by a statement that some are Serbs



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 31

H. Gračanin. Constantine VII Porphyrogennetos on Croats in Early Medieval Southern Pannonia

(Zachlumians), while others (Terbuniotes,
Kanalites, Pagani/Arentanians) are descended
from Serb’s from the time of the Serbs arrival
from their ancestral land. This would posit that
the Serbs split off in several additional groups at
a very early stage. The only excluded are the
Diocletians, even though their land is said to have
been populated in the time of the emperor
Heraclius as well 19. The key to understand
Constantine Porphyrogennetos’s logic behind
these claims of branching-off, i.e. connecting what
were obviously diverse identity groups under one
ethnic umbrella label, seems to be his limiting of
the duration of the Terbouniotes’ and Kanalites’
being descended from the Serbs: until the prince
of Serbia, Blastimer, made the zupan of Trebounia
independent (c. 34, 6–10). That is to say,
Constantine equated the ethnic identity affiliation
with the political overlordship. He seems to have
followed the same “misconception” when he
turned the Venetians into Franks (c. 28, 4–6).
The DAI provides additional hints to such an
interpretation: Pagania is indicated to have
been subject to the prince of Serbia in the early
tenth century (c. 32, 84–85), and the princes
of Trebounia are said to have been always
under the command of the prince of Serbia
(c. 34, 11–12).

What also merits attention is the claim by
some scholars that what separates all the migration
stories in the DAI from the story of Croat (as
well as of Serb) migration is that Constantine
Porphyrogennetos did not provide any reason for
their movement 20. That is not entirely valid
observations since the DAI does not provide any
reasons for initial movements of the Goths,
Visigoths, Gepids and Vandals as well, the story
of which was copied from the Chronographia
of Theophanes Confessor [89, A.M. 5931, pp. 93–
95], who, in turn, excerpted Prokopios of
Caesarea’s Wars [74, lib. 3, c. 2–3, pp. 311–324;
lib. 5, c. 1, pp. 4–10], where much more detail is
given. Furthermore, the Croats are also depicted
as seeking refuge, albeit the details as to the
reasons why are not specified. The reasons are
perhaps alluded to in the passage where it is said
that the Croats’ ancestral home is constantly
plundered by Franks, Turks and Pechenegs (c. 31,
85–87) 21. Even though this information belongs
to a different time plain, it may be that the exposure
of both the Croat and Serb ancestral lands from

external attacks is implied as the main reason for
their migration.

Earliest chronology in the so-called
Dalmatian dossier of the DAI. Recently it has
been – rightly – inferred that the description of
events in the Dalmatian dossier of the DAI does
not represent an historical chronology, even though
it may be presumed that the events closer to
Constantine Porphyrogennetos’s own time are
much more reliably dated [1, p. 190]. Therefore,
the attempts to pinpoint the exact time of the
earlier events amount to nothing more than sheer
speculations (see, for example, attempts in [67,
pp. 56ff.; 65, pp. 144ff.]). Of some use might be
the order in which the events are arranged as it
would suppose that this, at least, reflects in general
the sequence in which they occurred (departures
from this are due to narrative peculiarities). What
may be termed as the Dalmatian dossier is
comprised in three chapters of the DAI (c. 29,
30, 31). The order of the events related to the
earliest history is given in the synoptic table below
(see Table 2).

What may be surmised from the comparison
is that, given its position in the master narrative
comprising of all the three Dalmatia-related stories
up to the point when the Croats are said to have
settled down in Dalmatia, the account of the
Dalmatian Croats’ split-off group’s arriving to
Illyricum and Pannonia seems to refer to some
later times. The intrinsic narrative logic of the
integrated story would suggest that, since the
entire Dalmatia with all its nations and cities is
said to have been under Byzantine rule from the
reign of Heraclius until the reign of Michael II,
the creation of another Croat polity is – in the
representation of the past as offered – to be rather
connected to the time of the latter emperor.

Illyricum, Pannonia and Dalmatia in the
DAI.  The last of the three interim issues
investigated here is the examination of what was
understood in the DAI under the regions of
Illyricum, Pannonia and Dalmatia. Illyricum is
mentioned only once in the entire treatise 22, but
since the perspective is eastern Roman, i.e.
Byzantine, it is fairly certain that the Illyricum of
the DAI refers to the late Roman prefecture of
Illyricum. Furthermore, as it is mentioned in
connection to Pannonia, it surely signifies the part
of the prefecture that was geographically adjacent
to Pannonia 23.



32

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Table 2. Synoptic table for the Dalmatian dossier in the DAI (c. 29, 30, 31)
DAI, c. 29 DAI, c. 30 DAI, c. 31 

3–11: the resettlement of Romans to 
Dalmatia, and the foundation of 
Spalato and Diocleia in the time of 
the emperor Diocletian 

14–17: the emperor Diocletian built 
Salona and Spalato 

11–14: the emperor Diocletian 
brought the Romans to Dalmatia and 
settled them there 

14–15: the territory possessed by 
Romans used to extend as far as the 
river Danube 

8–14: the province of Dalmatia, 
which used to extend as far as the 
confines of Dyrrachium, the 
mountains of Istria and the river 
Danube, was under the rule of the 
Romans before it was taken by Slavs 

 

15–18: beyond the river Danube 
lived Slav nations, who were also 
called Avars 

18–21: a force of cavalry, collected 
from the other towns of Dalmatia, 
was dispatched from Salona to keep 
guard on the river Danube against 
the Avars 

 

21–23: the Avars had their haunts on 
the far side of the river Danube, 
where the Turks are now 

 

18–22: the Dalmatian Romans made 
an incursion into the Slav territory, 
overcame the Avars and took booty 
and prisoners 

23–30: the men of Dalmatia crossed 
over into the Avar territory, attacked 
the Avars when their men and youths 
were on a military expedition, and 
came back to Salona carrying booty 

 

22–32: the Romans introduced 
frontier station at the river, and the 
starting point for advancement of the 
exchanging garrison to the station 
was the frontier pass called Kleisa 
near Salona  

 

32–38: the Slavs, who were also 
called Avars, ambushed, and 
defeated the Romans after they once 
more crossed over to their territory 

33–39: another garrison was 
dispatched from Salona, they also 
crossed over into the Avar territory, 
but were defeated and slain or 
captured 

 

38–46: the Slavs proceeded to attack 
Salona, took it by a strategem and 
settled there 

39–56: the Avars proceeded to attack 
Salona and managed to take it by a 
strategem 

 

46–49: the Slavs began to make raids 
and took possession of the lands of 
the Romans 

56–58, 60–61: thereafter, the Avars 
made themselves masters of all of 
Dalmatia and settled down in it 

15–17: the Romans of Dalmatia were 
expelled by the Avars in the time of 
the emperor Heraclius 

49–53: the remaining Romans 
escaped to coastal cities and possess 
them still 
 

58–60: only the coastal cities held 
out against the Avars, and continued 
to be in the hands of the Romans 

 

61–63: at the time, the Croats were 
dwelling beyond Bavaria, where the 
White Croats are presently 

 

63–67: one part of the Croats split 
off, came to Dalmatia and found the 
Avars in possession of that land 

8–11: the Croats of White Croatia 
arrived to Dalmatia in refuge to the 
emperor Heraclius, at that time when 
the Avars fought and expelled the 
Romans 

 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 33

H. Gračanin. Constantine VII Porphyrogennetos on Croats in Early Medieval Southern Pannonia

End of Table 2
DAI, c. 29 DAI, c. 30 DAI, c. 31 

54–58: the whole of Dalmatia and 
the nations in it were subject to the 
empire of the Romans since the reign 
of Heraclius 

67–71: the Croats and Avars fought 
one another for some time, until the 
Croats prevailed, killed some of the 
Avars, and subjugated the remainder, 
and from that time Dalmatia has 
been possessed by Croats 

17–21: by command of the emperor 
Heraclius, the Croats defeated and 
expelled the Avars, and by the 
mandate of the same emperor, they 
settled down in that same country of 
the Avars, where they now dwell; at 
that time the Croats had for prince 
the father of Porgas 
58–60: the prince of Croatia had ever 
since the time of the emperor 
Heraclius been subservient and 
subject to the emperor of the Romans 
21–25: the emperor Heraclius had 
the Croats baptized by bringing 
priests from Rome; at that time the 
Croats had Porgas for their prince 75–78: one part of the Croats who 

came to Dalmatia split off and 
possessed themselves of Illyricum 
and Pannonia, where they also had 
an independent prince 
78–82: for a number of years the 
Croats of Dalmatia also were subject 
to the Franks 

58–66: the cities and nations of 
Dalmatia became independent in the 
time of the emperor Michael II 

82–88: the Croats of Dalmatia 
rebelled against the Franks and won 
their independence 

233–236: 500(!) years has passed 
from the migration from Salona to 
Ragusa till the present year, which is 
A.D. 949  

71–75: the rest of the Croats who 
stayed behind in their ancestral land 
are now subject to Otto, the king of 
Francia, and maintain good relations 
with the Turks 

3–6: the Croats of Dalmatia are 
descended from the White Croats 
who live beyond Turkey and next to 
Francia 

Pannonia is mentioned directly three times
and implied three more. Apart from the mention
in connection to the Croat split-off group, Pannonia
is also said to have been in possession of Goths
before their transfer to Thrace (c. 25, 24–25),
and is identified as the region where the Lombards
were dwelling, and where now the Turks
(i.e. Magyars) live (c. 27, 30–31). Given the latter,
it may be presumed that it is also implied as the
territory of Gepids who are said to have been later
divided off by the Lombards and Avars and
previously lived in the area of Sirmium (as well
as that of Singidunum) (c. 25, 21–23), and as the
territory of Turks who are also singled out as
holding Sirmium (and Belgrade as well) (c. 40,
29–32). Moreover, the Turks’ is also the land
between the rivers Danube and Sava (c. 42, 19–

20). Sirmium (and Belgrade, too) is mentioned as
one of the landmarks along the Danube as well
(c. 40, 31).

Dalmatia, understandably, received much
more attention. It is said to be the most illustrious
of all the provinces of the West (c. 30, 11–13)
and the most fair country (c. 30, 60–61). Dalmatia
is described as extending from the confines of
Dyrrachium 24 as far as the mountains of Istria
and the river Danube (c. 30, 8–11). Its territory is
implicitly matched with the territory that is said to
have once been – i.e. prior to the Slav conquest –
possessed by Romans and extending to the river
Danube (c. 29, 14–15). In the tenth century, the
Byzantine theme of Dalmatia encompassed all the
remaining Byzantine possessions on the eastern
Adriatic save those that belonged to the theme of



34

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Dyrrachium 25. The theme of Dalmatia is referred
to in the DAI as the “whole of Dalmatia” separated
from other nations (the Croats, Serbs,
Zachlumians, Terbuniotes, Kanalites, Diocletians
and Arentanians) that are about it (c. 29, 56–58;
cf. also 32, 24–25), and as the cities of Dalmatia
(c. 29, 61–63, 110) as well as the islands of
Dalmatia (c. 29, 285–293). All these other nations
are said or implied to live in the territory of the
former (Roman-time) Dalmatia, and their
countries, as presented in the DAI, extended in
some cases beyond the boundaries of what is
known as the late Roman province of Dalmatia
(including Praevalitana). Accordingly, the Croats
are said to border with the Turks on the latter’s
southern side (c. 40, 43–44), and, simultaneously,
the Turks are pointed out as possessing the land
between the Danube and the Sava (c. 42, 19–
20), which would suppose that the Croats and
Turks must have shared a border in this area and
that this portion was meant under the Danube to
which Dalmatia is said to stretch (assuming that
the DAI has not confused the Sava with the
Danube 26). Consequently, it may be that the DAI
has simply (but not particularly precisely)
translated the contemporaneous geopolitical
circumstances to earlier times.

There is however an alternative explanation.
Constantine Porphyrogennetos may have had the
Croats of Illyricum and Pannonia before his eyes,
and since they are presented as a group that was –
to put it in the phrasing of the DAI – descended
from the Croats of Dalmatia but no longer extant
as a polity in Constantine’s own time, he merely
included them – following the logic of equating the
ethnic identity affiliation with the political
overlordship – under their Dalmatian counterparts
which, by extension, meant that they also could be
regarded as part of Dalmatia 27. Finally, yet another
explanation might lie in the sphere of the imaginary,
since the Danube could have been used in this
context as a symbolic marker that divided the
Romans from the barbarians, a perceived landmark
of liminality between the two culturally disparate
worlds 28. Therefore, in regard to the northern
boundary of Dalmatia in the DAI, the Danube might
have been used as the divide symbol rather than the
concrete watercourse, even though both of these
meanings have been merged 29.

Analysis and discussion. Let us now
return to the research questions related to the two

sentences from the DAI that are the focus of this
investigation. Before we proceed, we shall make
a cursory point related to the recent state of
research of the early medieval ethnic identities.
Succinctly put, the ethnic identity was a quite
different category in early medieval societies than
it is in modern societies, even though some national
historiographies still seem slow in escaping the
grips of nineteenth-century perceptions 30. To sum
up, the current socio-anthropological discourse is
that the early medieval ethnic identity is a
situational construct, a fluid and constantly created
and re-created subjectivity of the group that is
based on the perception of the group’s history and
traditions. The ethnic identity is created by the
group from within the group but also from outside
the group, through the perception of differences
toward other groups. At the same time, the ethnic
identity is also imposed by external observers that
control the discourse thanks to their political as well
as ideological and cultural domination.

In other words, the feeling of ethnic
affiliation in the early Middle Ages had much less
to do with the awareness of common descent and
shared cultural traits than with political, ideological
and economic interests. It was primarily a matter
of the élite and contingent on the success of the
fundamental (eponym) group (or several such
groups united by a strong appreciation of shared
kinship and origin) in imposing their own traditions
and values on other groups and populations 31.
In the case of the Croats, there could have really
been several groups since the DAI, our main
source for the Croatian origo gentis,  has
preserved the tradition about seven brothers and
sisters who purportedly led the Croat split-off
group during their migration to Dalmatia (c. 30,
63–67). Therefore, being part of an early medieval
people (gens, natio) was more than anything else
an ideological political category, and especially in
the perception of external observers. Consequently,
the “Croats” are most likely to have been – in
early medieval terms – an ethnic-identity label for
various populations that began to identify
themselves with the eponym group and, in this
way, to form an ethnie. The label could also be
applied only to members of the core group(s),
i.e. the élite as holders of power and influence,
through which the ethnonym would become a
marker for authority, that is, a population or
populations, or even another ethnie might have



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 35

H. Gračanin. Constantine VII Porphyrogennetos on Croats in Early Medieval Southern Pannonia

been perceived as “Croat” in the eyes of external
observers if the Croats imposed their rule or
exerted their influence over these populations, or
if a member of the Croat élite became their ruler.

The last remark aims directly at the actual
meaning of the story in the DAI about part of the
Croats splitting off and possessing Illyricum and
Pannonia. Taken at face value, it would mean a
migration of a portion of the Croat ethnie from
Dalmatia to a new abode (which Constantine
Porphyrogennetos, strictly speaking, says), or it
could signify the transfer of political dominion. Not
discarding a priori the possibility that there really
was another Croat migration (but certainly nothing
like a large-scale movement, which may also be
valid remark for their original, assumed, migration
from the ancestral land), it must be said that the
archaeological and anthropological research –
notwithstanding methodological limitations – has
so far not yielded any evidence to support such
an interpretation. Craniometric analyses of skeletal
remains discovered in graves located in the area
from the Adriatic into the deep inland seem to
indicate that the so-called “Old Croat” populations
gradually spread from the coast into the interior
to southern Pannonia in the tenth to thirteenth
centuries [81; 82, pp. 106–107; 83]. The
Dalmatian Croat(icized) populations have been
determined as clearly differ ing by their
anthropometric and craniometric traits from the
continental populations from Vukovar and Bijelo
Brdo – which is actually suggestive of the
predominance of pre-Slav (and pre-Croat)
population substrate in the post-Roman Dalmatia –
while the populations from the site Gomjenica near
Prijedor (based on archaeological finds, the site
has been attributed to the so-called Bijelo Brdo
cultural complex) are included in the Dalmatian
Croat(icized) populations [80, pp. 105–106]. Slow
penetration of the Croat influence to the north is
further backed by jewelry finds from the same
period, which may be taken as evidence for direct
contacts between the Dalmatian Croat and south
Pannonian Slav cultural circles [86, pp. 138–141;
87, pp. 136–142]. Under the assumption that these
artifacts were specific to the Croat cultural circle
to the point of being used as identity markers, both
the anthropological and archaeological findings
definitely suggest that the early Croats had not
settled at all in southern Pannonia during their
original (assumed) north-south migration, even

though it is possible – if we accept that the Croat
migration happened at some point and that the
Croats traversed, on their southbound move, the
region between the Danube, Sava and Drava –
that there might have been minor Croat groups
staying behind in this area and eventually fading
away in the mass of other  Slav(icized)
populations. It would appear that the spreading
of the so-called “Old Croat” populations from
the south to the north belongs to the period from
the tenth century onward and that it is related to
the altered political situation, the strengthening
and expansion of the early Croat state.

Based on all of these assumptions it is more
likely that the ethnonym “Croats” and the purported
reverse migration hide the circumstance of the
transfer of political dominion. This would mean that
Constantine Porphyrogennetos, as already argued,
identified the political overlordship with the ethnic
presence, i.e. ethnicity. When could this presumed
transfer of political dominion have taken place?
Certainly, before the tenth century since there
could not have been an independent prince in
“Pannonia and Illyricum” at the time when
Constantine Porphyrogennetos was compiling his
treatise (the mid-tenth century), which he himself
alludes to by using the past tense in connection to
this Croat prince. The ninth century is the only
possible candidate given that southern Pannonia
was still part of the Avar Kaganate in the late
eighth century.

Let us now try to determine what Constantine
Porphyrogennetos may have meant under
Illyricum and Pannonia. A logical point of departure
is the assumption that, in his use of provincial
administrative designations, he had before his eyes
the contemporary situation as well as the situation
in Late Antiquity since he also had written sources
from that time at his disposal, and he is known to
have used them. This duality could explain
apparent illogicalities that exist in his account
regarding the use of the names of Pannonia,
Dalmatia and Illyricum, i.e. their overlapping.
As has been pointed out, under Illyricum the early
Byzantine sources regularly understood the
prefecture of Illyricum which was bound on the
northwest by the Sava and the Upper Drina
watercourses. The late Roman Pannonia
encompassed the area from the northern slopes
of the Bosnian mountain range just below the Sava
to the Drava and Danube in the north. Dalmatia



36

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

stretched from the southern borderline of
Pannonia down to the Adriatic coast. Assuming,
sensibly, that the Illyricum and Pannonia
mentioned in the account have to be areas in
immediate proximity to each other, since they
stood under the authority of one and the same
prince, at first there seems to be a plenty of
possibilities for various speculations.

A proposed solution to the conundrum lies,
as I see it, in the circumstances that existed in Late
Antiquity. In principle, the label Pannonia could be
applied to all of the territory included in the late
Roman Pannonian provinces (Pannonia Prima,
Valeria, Pannonia Savia,  and Pannonia
Secunda), or, in the broadest sense, could denote
the diocese of Pannonia (dioecesis Pannoniarum,
also known as the diocese of Illyricum) 32.
Following the collapse of the Roman
administrative system in the Middle Danube
region, southern Pannonia between the rivers
Sava and Drava retained a certain value for the
eastern Roman government, even though it had
been almost continuously under the sway of
various barbarian groups (the Ostrogoths, Gepids,
Lombards) (for details, cf. [36, pp. 167ff; 38,
pp. 193ff.]). The Eastern Roman Empire
succeeded ultimately in preserving, until the Avar
invasion, the southeasternmost part of the Second
Pannonia (Pannonia Secunda) with the town of
Bassianae (Donji Petrovci east of Sremska
Mitrovica) as a forward stronghold. This area was
also known in the early Byzantine literary sources
as “the Herul land” (hJ FElou>rwn cw>ra), after
the Heruls who were first settled there in 512 33,
and it was joined, together with Sirmium as long
as the city was in Byzantine hands, with the
prefecture of Illyricum and considered part of
Illyricum. Therefore, it may be assumed that
Constantine Porphyrogennetos’s Pannonia refers
to the region between the rivers Sava, Drava and
Danube (modern northwestern Croatia without
Medjimurje, Slavonia and western Syrmia), and
Illyricum to the Sirmium-Bassianae area,
i.e. eastern Syrmia 34.

It is no coincidence that this area matches
with the so-called Principality, or Duchy, of Lower
Pannonia, or the regnum inter Savo et Dravo
flumine [7, a. 884, p. 113], which was created by
Franks after they had toppled the Avar Kaganate
in the early ninth century. Hence, it seems that
Constantine Porphyrogennetos had precisely the

Principality of Lower Pannonia in mind, whose
duke enjoyed a certain independence under the
Frankish overlordship. One of the features of an
independent position was the right to send
embassies. Frankish sources suggest that it was
customary for subject peoples to send envoys to
the Frankish emperor. Consequently, Constantine
Porphyrogennetos’s remark about the “Croat”
prince of Illyricum and Pannonia dispatching
envoys is in essence accurate. Especially close
relations between the duke of Lower Pannonia
and the prince of Croatia, as surmised from the
DAI, should be seen as nothing more than an
amicable relationship resulting from the same
concerns in line with overarching interests of their
Frankish overlords as they both governed their
respective territories under the tutelage of the
Franks (the duke of Lower Pannonia remained a
Frankish vassal until the collapse of his regnum
due to the advent of Magyars 35, while the Croat
prince seems to have enjoyed a significant
freedom of action from very early on).

Proposed reconstruction for a conclusion.
Based on the analysis and discussion conducted
above I argue that the separation of Croats and
their move into southern Pannonia, as depicted
in the DAI, should not be understood as an actual
migration but as a case of the identification of
political dominion with ethnicity. Furthermore, the
Illyricum and Pannonia of the DAI seem to fully
correspond with the territory of the so-called
Principality of Lower Pannonia during the ninth
century. Finally, the cordial relations between the
duke of Lower Pannonia and his counterpart in
Croatia were – at least at first – the result of
the political unity imposed by their Frankish
overlords, since both of these polities were
Frankish creations.

The identification of political dominion with
ethnicity suggested here means that , in
Constantine Porphyrogennetos’s view, the Croats
were actually in control of southern Pannonia,
i.e. the so-called Principality of Lower Pannonia.
To be sure, it is usually believed that, during the
first quarter of the tenth century, the Croat polity
of Dalmatia managed to extended its rule and
influence over some portions of southern Pannonia
with the center at Siscia (see [35, pp. 200ff.]).
Thus, it may well be that Constantine had this in
mind. However, such an explanation cannot
account for the claim that the Croats possessed



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 37

H. Gračanin. Constantine VII Porphyrogennetos on Croats in Early Medieval Southern Pannonia

Illyricum and Pannonia, that is, the entire Lower
Pannonia, unless he made a blunder, which is not
likely considering that the developments mentioned
above were close to his own time and age.
Consequently, we have to look somewhere else
for an answer. It is known that the Franks
intervened twice against the local dukes in Lower
Pannonia: there was a proper war fought against
Liudewit (819–822),  while Ratimar  was
overthrown in a single campaign (838) (apart from
[35, pp. 157–168, 175–178], cf. also [91, pp. 307–
310, 312, 314; 11, pp. 60–71, 99–100]). The
sources are tacit on what happened with the
Principality after Ratimar’s removal (for that
matter, they have nothing to say about what
happened immediately after Liudewit had been
ousted, although we may assume that Ratimar
became Liudewit’s successor at some point,
possibly in 831), but the Franks would certainly
have been still very interested in finding a
permanent solution to stabilize the southeastern
frontier area of their empire. If this suggestion
holds water, it is quite possible that, looking for a
suitable candidate to fill the position of the duke
of Lower Pannonia, they turned their attention to
the Adriatic coast.

I would thus propose that the Franks chose
as Ratimar’s successor a member of the Croat
élite from the nearby Croat polity in Dalmatia,
which, at that time, had been faithfully adhering
to the Franks for quite a while. Attracting this
presumed member of the Croat warrior élite and
installing him as the duke of Lower Pannonia
would not have been an unusual course of action
for the Franks. Similarly, the former duke of Nitra,
Pribina, after he had been forced to flee from the
duke of Moravia, Moimir I, was eventually
established as the Frankish vassal duke (dux) of
Lower Pannonia north of the Drava and centred
on Moosburg (modern Zalavár). The new duke
of Lower Pannonia between the Sava and the
Drava would have doubtlessly been loyal to those
who had appointed him, the more so since he
would have lacked a power base in the region.
Moreover, it may be assumed that the south
Pannonian Slavs would not have perceived the
rule of a duke of the Croat descent as something
alien since there was no language barrier or
conflicting customs or practices. The presumable
Frankish support for their appointee would have
certainly suppressed any opposition to such an

arrangement. From the perspective of a Byzantine
emperor writing in Constantinople one century after
the fact, with no clear understanding of the situation
in distant times and with no access to accurate
sources, and in an attempt to elucidate the past as
best as he could, it might have indeed appeared as
if the Croats had also established their rule in
southern Pannonia. If the proposed reconstruction
is correct, the move was a success for the Franks
given that there is no more news in the sources of
troubles in the Frankish southeast that were caused
by unruly and disobedient dukes. The last known
duke of Lower Pannonia, Brazlavo, was to the last
a faithful follower of the Frankish emperor, and
even entrusted with the control of Lower Pannonia
north of the Drava as his fief as well [35, pp. 189–
193; with 91, pp. 92, 119; 11, pp. 245, 271].

For the final note I would like to suggest
that the designations “Pannonian Croatia” and
“Posavian Croatia”, which are commonly used
by modern scholars to denote the early medieval
Slav principality in southern Pannonia, be
dispensed with, since such a Croat polity had never
existed. The renown Croatian medievalist, Nada
Klaić, consistently argued against the use of both
of these labels, emphasizing that they are a
scholarly invention by modern historians and not
based on contemporary sources (cf., for example,
[53, pp. 40, 45, 51]). They may perhaps only be
used in a broad geographical sense, with a clear
idea of their modern context, where Posavian
Croatia has a narrower meaning than Pannonian
Croatia. Instead of these anachronistic and
unwarranted names, Lower Pannonia or the
Principality or Duchy of Lower Pannonia, or
perhaps even the Sava-Drava Principality (after
the regnum inter Dravo et Savo flumine from
the Annales Fuldenses) should be preferred for
the early medieval polity of south Pannonian Slavs
that existed in the region between the Sava, the
Drava and the Danube under Frankish tutelage
during the better part of the ninth century.

NOTES

1 This paper is a re-written, expanded and
updated version of the article first published in [34],
but the basic arguments are unchanged.

2 For a brief survey on the DAI and its purpose,
with references to the relevant scholarship: [37, pp. 25–
27]. Now see also: [71, pp. 130–137; 56, pp. 41–58].



38

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

3 About the production process of the DAI, cf.
[49, pp. 306–310]. However, his overall appraisal of
Constantine Porphyrogennetos’s effort seems to be
too harsh. For less critical assessment, see [78, pp. 97–
98]; with [8, pp. 553–554]. For a humorous but to-the-
point justification of obstacles that the emperor might
have met in the formation of the text: [77, pp. 189–192].

4 Cf. also [71, pp. 135–136], and [71, pp. 54–60]
for the compilation method.

5 For an example of such an approach, despite some
interesting assertions: [9]. A critical appraisal of Borri’s
approach and methods: [5, pp. 45–49].

6 The idea behind this assertion is inspired by
the approach of the so-called Viennese school to the
construction of early medieval identities, but the
concept of a firm group identity embedded in an
immutable binding core of tradition is implicitly
abandoned, since the acceptance and maintaining of
an ethnic identity had to be negotiated and reaffirmed,
especially under external ideological-political and
cultural influences and in adverse situations, however,
a group ethnic identity could be inherited and exercise
a sufficiently powerful constraint upon its individual
members. Cf. [73]; with [48, pp. 26–47; 59, pp. 87–96].

7 The basic conclusions of this paper have
been reproduced in [1, p. 300].

8 This translation differs somewhat from the
standard translation by R.J.H. Jenkins in [14, p. 143].
For the peculiarities related to the translation of this
spot, cf. [62, pp. 352–356].

9 For an interpretation and a possible meaning
of the story about the Croats of Dalmatia revolting
against Franks, cf. [37, pp. 29, 31–32]. For a different
take, see [2, pp. 144–146, 157–158, 163–164], who
explains the story as an invented event that served
the military élite as a structural ideological element to
open a way for their political emancipation from the
Franks and the formation of a new independent ethno-
political organism in the Frankish Dalmatia – the
regnum Chroatorum. However, it seems far-fetched
to conclude that the story of a hard-won war against
the Franks was entirely a fabrication, and the only
other incident of such magnitude in the wider area
was the anti-Frankish rebellion of the Lower Pannonian
duke Liudewit.

10 M. Suić [88, pp. 94–95] has interpreted this
place as indicating a foedus (symmachía) existing
between the two polities, where the prince of Croatia
was primus inter pares and, in recognition of his
primacy, the prince of the Croats in southern Pannonia
sent him embassies with gifts. It might be worthwhile
to address here a question of the English rendering of
Slavic ruler titles. In the Croatian scholarship, it has
been customary to use the word “knez” (dux or comes
in Latin) as a title for early medieval Croat rulers before
Tomislav who is usually taken to be the first king of

Croatia, as well as for early medieval Slavic rulers in
southern Pannonia. The word “knez” is better to render
in English as a “prince”, since a “duke”, which is
commonly used in English-speaking scholarship (see,
however, [29, pp. 253ff.]), translates in Croatian as
“vojvoda” and does not necessarily denote a ruler in
his own right. The problem which an English-speaking
scholar might encounter when trying to properly
translate these titles into English is shown, for example,
in F. Curta’s two monographs about history of
southeastern and eastern Europe in the Middle Ages.
In his Southeastern Europe in the Middle Ages 500–
1250, Curta uses the title “duke” for Borna [16, p. 135],
Liudewit [16, p. 135], Trpimir [16, p. 137], Branimir [16,
pp. 140–141], and Muncimir [16, p. 140], and “prince”
for Tomislav [16, p. 137] and Domagoj [16, p. 140],
which is not consistent. His somewhat of a dilemma is
alluded to in the remark “early dukes or princes” [16,
p. 141]. Similarly, in his Eastern Europe in the Middle
Ages (500–1300), Curta uses the title “duke” for Borna
[17, p. 109], Liudewit [17, p. 109], Brazlav [17, p. 110],
and Tomislav [17, p. 325], but “chieftain” for Ratimir
[17, p. 110] and “prince” for Branimir [17, p. 591].
In German, the word “Fürst” is used, which is more
appropriate. Therefore, in this paper the word “prince”
is used for the Greek archon, whereas “duke” denotes a
ruler under tutelage. For a discussion on Latin and Slavic
titles of early medieval Croat rulers, cf. [31].

11 The translation by I. Ševčenko has been
slightly modified.

12 A partial survey of Croatian scholarship on
this matter is also offered in [1, pp. 298–301].

13 J.V.A. Fine Jr. [30, p. 20] rightly expresses
reservation with regard to the term “Pannonian
Croatia”, but he uses it nevertheless later in his text
[30, pp. 21, 49, 72].

14 In the Croatian scholarship, the names of
these south Pannonian Slav dukes are regularly
rendered in their Slavicized / Croaticized forms as
Ljudevit, Ratimir, and Braslav.

15 This is followed in [60, p. 371 (note 19)].
16 Similarly to this was already maintained in [61,

pp. 136–138].
17 Noricum: [76, p. 279; 43, p. 256; 44, p. 340].

Doclea: [45, pp. 22–23; 46, pp. 337–338; 47, pp. 112–
113]. Cf. also [32, p. 91].

18 This is a remark that has already been stressed
by the author in several of his papers. Cf., for example,
[38, p. 186, with note 5].

19 Simplistic is the claim in [55] that Constantine
Porhyprogennetos considered the Diocleatians to be Serbs,
even though he does not mention them as such.
Komatina’s arguments are all quite circumstantial and the
fact that Diocleia is not mentioned as a country settled by
Serbs is explained as the emperor’s failing to follow strictly
to the principle of listing countries and peoples in details.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 39

H. Gračanin. Constantine VII Porphyrogennetos on Croats in Early Medieval Southern Pannonia

20 This was first observed in [62, pp. 328–329]
(even though Lončar mentions that the words “in
refuge” might allude to a reason), and accentuated in
[22, p. 112, note 83].

21 In the previous chapter of the DAI (c. 30, 71–
75) it is, however, said that the Croats of White Croatia
are subject to the king Otto of Francia and in friendly
relations with the Turks (i.e. Magyars), which would
suppose that the attacks by Franks and Magyars
predated these new political arrangements.

22 The Illyria mentioned in the chapter devoted
to the Iberians (c. 45, 159) is the Armenian province of
Aghori (cf. [50, p. 177]).

23 That this Illyricum was adjacent to Pannonia
had already been suggested in [39, p. 31].

24 These confines are, on their northern side,
set by Constantine Porphyrogennetos at Ulcinium
(DAI, c. 30, 95–96).

25 On the theme of Dalmatia in the late ninth and
the tenth centuries, see [28, pp. 165–191]. On the theme
of Dyrrachium in the ninth and the tenth centuries,
see [51, pp. 337ff.].

26 For misidentifications of the Danube in
ancient literary sources and Sirmium as a switch point
between the two hydronyms for this watercourse
(Danubius/Ister), cf. [19, pp. 138–139].

27 It is perhaps instructive as well that the
13 th-century chronicler, Thomas archdeacon of Split,
when describing the extent of the kingdom of Dalmatia
and Croatia, its northern border also sets at the banks
of the Danube [90, c. 13, pp. 60–61].

28 For the construction of the Danube as a socio-
cultural frontier in Antiquity, see [70, pp. 751–755].

29 It is worth noting that B. Ferjančić [27] does not
dwell on these issues related to the boundaries of Dalmatia.

30 For this problem in the context of modern
Croatian historiography, cf. [4].

31 For a discussion on identities in post-Roman
Dalmatia cf. [21; 22, pp. 64–73].

32 Main sources for the administrative division
of the later Roman Empire are the Notitia Dignitatum
[72] and the Laterculus Veronensis [58].

33 The phrasing is by Menander Protector [69,
fr. 5.4, pp. 52–53]. Cf. [38, p. 200, with note 60, p. 219].

34 Constantine Porphyrogennetos’s Illyricum and
Pannonia are reminiscent of the Illyricum and Pannonia
mentioned in the Annales Laureshamenses’ account of
the Frankish campaign against the Avars in 791 [6, a.
791, p. 34]. However, since the perspective is here
decidedly western, it is most likely that southwestern
parts of the former diocese of Pannonia, i.e. Noricum
mediterraneum (the territory of modern Slovenia), were
meant under the Illyricum. Cf. [35, pp. 150–151].

35 For details on political developments in
southern Pannonia during the ninth century, cf. [35,
pp. 154–194].

REFERENCES

1. Alimov D.E. Etnogenez khorvatov:
formirovanie khorvatskoy etnopoliticheskoy
obshchnosti v VII–IX vv. [Ethnogenesis of Croats:
Formation of the Croatian Ethnopolitical Community
in the 7th–9th Centuries]. St. Petersburg, Nestor-Istoriya
Publ., 2016. 380 p.

2. Alimov D.J. Hrvati, kult Peruna i slavenski
gentilizam (Komentari na hipotezu Ante Miloševića o
identitetu Porina i Peruna) [Croats, the cult of Perun
and Slavic “gentilism”. (A Comment on the hypothesis
of Ante Milošević about the identity of Porin and
Perun)]. Starohrvatska prosvjeta, 2016, vol. 3, no. 43,
pp. 141–164.

3. Ančić M. U osvit novog doba. Karolinško
carstvo i njegov jugoistočni obod [At the dawn of a
new age. The Carolingian empire and its southeastern
edge]. Milošević A., ed. Hrvati i Karolinzi. Rasprave
i vrela. Split, Muzej hrvatskih arheoloških spomenika,
2000, pp. 70–103.

4. Ančić M. Što “svi znaju” i što je “svima
jasno”. Historiografija i nacionalizam [What is it that
‘everyone knows’ and is ‘clear to everyone’?
Historiography and nationalism]. Zagreb, Hrvatski Inst.
za povijest, 2008. 270 p.

5. Ančić M. Migration or Transformation: The
Roots of the Early Medieval Croatian Polity. Dzino D.,
Milošević A., Vedriš T., eds. Migration, Integration
and Connectivity on the Southeastern Frontier of the
Carolingian Empire. Leiden; Boston, Brill, 2018,
pp. 43–62. (East Central and Eastern Europe in the
Middle Ages, 450–1450; vol. 50).

6. Annales Laureshamenses. Pertz G.H., ed.
Annales et chronica aevi Carolini. Vol. I. Hannover,
Hahn, 1826, pp. 19–60. (Monumenta Germaniae
historica, Scriptores; vol. I).

7. Annalium Fuldensium Continuatio
Ratisbonensis. A. 882–897. Kurze F., ed. Annales
Fuldenses sive Annales regni Francorum orientalis.
Hannover, Impensis Bibliopolii Hahniani, 1891,
pp. 107–131 (Monumenta Germaniae historica,
Scriptores rerum Germanicarum; vol. 7).

8. Beaud B. Le savoir et le monarque: le Traité
sur les nations de l’empereur byzantin Constantin VII
Porphyrogénète. Annales. Économies, Sociétés,
Civilisations, 1990, vol. 45 (3), pp. 551–564.

9. Borri F. White Croatia and the Arrival of the
Croats: an Interpretation of Constantine Porphyrogenitus
on the Oldest Dalmatian History. Early Medieval Europe,
2011, vol. 19 (2), pp. 204–231.

10. Bösendorfer J. Crtice iz slavonske povijesti s
osobitim obzirom na prošlost županija: križevačke,
virovitičke, požeške, cisdravske baranjske, vukovske
i srijemske te kraljevskog i slobodnog grada Osijeka
u srednjem i novom vijeku [Sketches from the Slavonic



40

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

history with special regard to the past of the županias
of Krizevci, Virovitica, Pozega, Cis-Dravian Baranya,
Vukovo and Syrmia, and the free royal city of Osijek in
Middle and Early Modern Ages]. Osijek, Tiskom J.
Pfeiffera, 1910. 482 p.

11. Bowlus Ch.R. Franks, Moravians, and
Magyars. The Struggle for the Middle Danube, 788–
907. Philadelphia, Univ. of Pennsylvania Pr., 1995.
xviii, 420 p.

12. Budak N. Slavic ethnogenesies in modern
Northern Croatia. Bratož R., ed. Slovenija in sosednje
dežele med antiko in karolinško dobo. Začetki
slovenske etnogeneze. Vol. 1. Ljubljana, Narodni Muzej
Slovenije, 2000, pp. 395–402. (Situla; vol. 39).

13. Bury, J.B. A History of the Later Roman
Empire from Arcadius to Irene (395 A.D. to 800 A.D.).
Vol. II. London, Macmillan, 1889. xxiv, 579 p.

14. Constantine Porphyrogenitus. De
administrando imperio. Moravcsik Gy., Jenkins R.J.H.,
eds. Washington, D.C., Dumbarton Oaks Center for
Byzantine Studies, 1967. ix, 341 p. (Corpus fontium
historiae Byzantinae. Series Washingtonensis; vol. 1).

15. Constantinus Porphyrogenitus. De vita
Basilii. Ševčenko I., ed. Chronographiae quae
Theophanis continuati nomine fertur liber quo Vita
Basilii Imperatoris amplectitur. Berlin; Boston, De
Gruyter, 2011. xii, 501 p. (Corpus fontium historiae
Byzantinae. Series Berolinensis; vol. 42).

16. Curta F. Southeastern Europe in the Middle
Ages 500–1250. Cambridge, Cambridge Univ. Pr., 2006.
xxviii, 496 p.

17. Curta F. Eastern Europe in the Middle Ages
(500–1300). Vol. I. Leiden; Boston, Brill, 2019. xxi,
717 p. (Brill’s Companions to European History;
vol. 19).

18. Curta F. Migrations in the Archaeology of
Eastern and Southeastern Europe in the Early Middle
Ages (Some Comments on the Current State of Research).
Preiser-Kapeller J., Reinfandt L., Stouraitis Y., eds.
Migration Histories of the Medieval Afroeurasian
Transition Zone: Aspects of Mobility between Africa,
Asia and Europe, 300–1500 c.e. Leiden; Boston, Brill,
2020, pp. 101–138. (Studies in Global Social History,
vol. 39).

19. Dan A. Between the Euxine and the Adriatic
Seas: Ancient Representations of the Ister (Danube
River) and the Haemus (Balkan Mountains) as Frames
of Modern South-Eastern Europe. Tsetskhladze G.R.,
Avram A., Hargrave J., eds. The Danubian Lands
between the Black, Aegean and Adriatic Seas
(7th Century BC – 10th Century AD): Proceedings of
the Fifth International Congress on Black Sea
Antiquities (Belgrade – 17–21 September 2013).
Oxford, Archaeopress Publ., 2015, pp. 133–151.

20. Dümmler E. Über die älteste Geschichte der Slawen
in Dalmatien (549–928). Sitzungsberichte der

philosophisch-historischen Classe der kaiserlichen
Akademie der Wissenschaften, 1856, vol. 20, pp. 353–430.

21. Dzino D. “Becoming Slav”, “Becoming
Croat”: New Approaches in the Research of Identities
in Post-Roman Illyricum. Hortus artium medievalium,
2008, vol. 14, pp. 195–206.

22. Dzino D. Becoming Slav, Becoming Croat.
Identity Transformations in Post-Roman and Early
Medieval Dalmatia. Leiden; Boston, Brill, 2010. 272 p.
(East Central and Eastern Europe in the Middle Ages,
450–1450; vol. 12).

23. Dzino D. Pričam ti priču: ideološko-narativni
diskursi o dolasku Hrvata u De administrando imperio
[Telling the stories: Ideological-narrative discourses
on the Croat migrations in the De administrando
imperio].  Radovi Zavoda za hrvatsku povijest
Filozofskoga fakulteta Sveučilišta u Zagrebu, 2010,
vol. 42. pp. 153–165.

24. Evans H.M.A. The Early Mediaeval
Archaeology of Croatia A.D. 600–900. Oxford, B.A.R.,
1989. vii, 378 p. (BAR International Series; vol. 539).

25. Farlati D. Illyricum Sacrum. Tomus secundus.
Ecclesia Salonitana, a quarto saeculo aerae
Christianae usque ad excidium Salonae. Venice, Apud
Sebastianum Coleti, 1753. xii, 636, xlviii, [3] p.

26. Ferjančić B. Struktura 30. glave spisa De
administrando imperio [The structure of the chapter 30
of the De administrando imperio]. Zbornik radova
Vizantološkog instituta, 1978, vol. 18, pp. 67–80.

27. Ferjančić B. Dalmacija u spisu De
administrando imperio – vrela i putevi saznanja
[Dalmatia in the treatise De administrando imperio –
sources and paths of knowledge]. Zbornik radova
Vizantološkog instituta, 1991, vol. 29–30, pp. 9–20.

28. Ferluga J. L’amministrazione bizantina in
Dalmazia. Venice, Deputazione di storia patria per le
Venezie, 1978. 297 p.

29. Fine Jr. J.V.A. The Early Medieval Balkans: a
Critical Survey from the Sixth to the Late Twelfth
Century. Ann Arbor, Univ. of Michigan Pr., 1983. xix,
336, [8] p.

30. Fine Jr. J.V.A. When Ethnicity Did Not Matter
in the Balkans. A Study of Identity in Pre-nationalist
Croatia, Dalmatia, and Slavonia in the Medieval and
Early-Modern Periods. Ann Arbor, Univ. of Michigan Pr.,
2006. xiv, 652 p.

31. Goldstein I. O latinskim i hrvatskim naslovima
hrvatskih vladara do početka 12. stoljeća [On Latin
and Croatian titles of the Croatian rulers to the early
12th century]. Historijski zbornik, 1983, vol. 36 (1),
pp. 141–164.

32. Goldstein I. Hrvatski rani srednji vijek [The
Croatian Early Middle Ages]. Zagreb, Novi Liber, 1995.
511 p.

33. Goldstein I. Slika političkog i etničkog stanja
u panonskom dijelu Hrvatske (Slavonije) 7.–12. stoljeća



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 41

H. Gračanin. Constantine VII Porphyrogennetos on Croats in Early Medieval Southern Pannonia

[A picture of the political and ethnic situation in the
Pannonian part of Croatia (Slavonia), 7th–12th centuries].
Internationales kulturhistorisches Symposion
Mogersdorf, 1996, vol. 24, pp. 217–233.

34. Gračanin H. Od Hrvata pak koji su stigli u
Dalmaciju odvojio se jedan dio i zavladao Ilirikom i
Panonijom: razmatranja uz DAI c. 30, 75–78 [And of
the Croats who arrived to Dalmatia one part separated
and ruled Illyricum and Pannonia: remarks related to
the DAI c. 30, 75–78]. Povijest u nastavi, 2008, vol. 6,
no. 11 (1), pp. 67–76.

35. Gračanin H. Južna Panonija u kasnoj antici i
ranom srednjem vijeku (od konca 4. do konca 11.
stoljeća) [Southern Pannonia in Late Antiquity and
the Early Middle Ages (from the late fourth to the late
eleventh centuries)]. Zagreb, Plejada, 2011. 455 p.

36. Gračanin H., Škrgulja J. The Ostrogoths in Late
Antique Southern Pannonia. Acta Archaeologica
Carpathica, 2014, vol. 49, pp. 165–205.

37. Gračanin H., Škrgulja J. Refashioning of
Historical Reality: Three Stories by Constantine VII
Porphyrogenitus and the Early Medieval History of
Croatia. Panov M.B., ed. Samoilovata država i
Vizantija: istorija, legenda, tradicija, nasledstvo.
Zbornik na trudovi od Megjunarodniot simpozium
“Denovi na Justinian I”, Skopje, 17–18 oktombri,
2014. Skopje, Univerzitet “Evro-Balkan”, 2015,
pp. 24–34.

38. Gračanin, H., Škrgulja J. The Gepids and
Southern Pannonia in the Age of Justinian I. Vida T.,
Quast D., Rácz Zs., Koncz I., eds. Kollaps –
Neuordnung – Kontinuität. Gepiden nach dem
Untergang des Hunnenreiches. Tagung der
Internationalen Konferenz and der Eötvös Loránd
Universität, Budapest, 14.–15. Dezember 2015.
Budapest, Archaeolingua Alapitvany, 2019, pp. 185–274.

39. Grafenauer, B. Prilog kritici izvještaja
Konstantina Porfirogeneta o doseljenju Hrvata
[Contribution to a critique evaluation of Constantine
Porphyrogennetos’s account about the migration of
the Croats]. Historijski zbornik, 1952, vol. 5, pp. 1–56.

40. Grafenauer B. Vprašanje konca Koceljeve
vlade v Spodnji Panoniji [Questions about the end of
Kocel’s reign in Lower Pannonia’]. Zgodovinski
časopis, 1952/1953, vol. 6–7, pp. 171–190.

41. Grégoire H. L’origine et le nom des Croates et
des Serbes. Byzantion, 1944/1945, vol. 17, pp. 88–118.

42. Guldescu S. History of Medieval Croatia. The
Hague, Mouton & Co., 1964. 351, [1] p.

43. Hauptmann L. Politische Umwälzungen unter
den Slowenen vom Ende des sechsten Jahrhunderts
bis zur Mitte des neunten Jahrhunderts. Mitteilungen
des Instituts für österreichische Geschichtsforschung,
1915, vol. 36, pp. 229–287.

44. Hauptmann L. Entstehung und Entwicklung
Krains. Jaksch A. von, Wutte L. Hauptmann A. Mell H.,

eds. Erläuterungen zum Historischen Atlas der
Österreichischen Alpenländer, volume I/4: Kärnten,
Krain, Görz und Istrien. Vienna, Holzhausen, 1929,
pp. 305–484.

45. Hauptmann L. Konstantin Porfirogenet o
porijeklu stanovništva dubrovačkog zaleđa
[Constantine Porphyrogenitus on the origin of
inhabitants of the Dubrovnik hinterland]. Zbornik iz
dubrovačke prošlosti. Milanu Rešetaru o 70-godišnjici
života. Dubrovnik, Jadran, 1931, pp. 17–24.

46. Hauptmann L. Kroaten, Goten und Sarmaten.
Germanoslavica, 1935, vol. 3, pp. 95–127, 315–353.

47. Hauptmann L. Hrvatsko praplemstvo [The
Croatian protonobility]. Razprave Slovenske akademije
znanosti in umetnosti, Razred za zgodovinske in
družbene vede, 1950, vol. 1, pp. 85–115.

48. Heather P.J. Ethnicity, Group Identity, and
Social Status in the Migration Period. Garipzanov I.H.,
Geary P.J., Urbańczyk P., eds. Franks, Northmen, and
Slavs. Identities and State Formation in Early Medieval
Europe. Turnhout, Brepols, 2008, pp. 17–49.

49. Howard-Johnston J. The De Administrando
Imperio: A Re-examination of the Text and Re-
evaluation of Its Evidence about the Rus’. Kazanski M.,
Nercessian A., Zuckerman C., eds. Les Centres proto-
urbains russes entre Scandinavie, Byzance et Orient.
Actes du Colloque tenu au Collčge de France en
octobre 1997, Paris, P. Lethielleux, 2000, pp. 301–336.
(Réalités byzantines; vol. 7).

50. Jenkins R.J.H., Dvornik F., Moravcsik G., eds.
Constantine Porphyrogenitus, De Administrando
Imperio. Vol. II. Commentary. London, Athlone Pr.,
1962. xii, 221 p.

51. Kislinger E. Dyrrhachion und die Küsten von
Epirus und Dalmatien im frühen Mittelalter –
Beobachtungen zur Entwicklung der byzantinischen
Oberhoheit. Millennium, 2011, vol. 8, pp. 313–352.

52. Klaić N. Povijest Hrvata u ranom srednjem
vijeku [The History of the Croats in the Early Middle
Ages]. Zagreb, Školska knjiga, 1975. xi, 595 p.

53. Klaić N. Najnoviji radovi o 29, 30. i 31. poglavlju
u djelu De administrando imperio cara Konstantina VII.
Porfirogeneta [The most recent studies on chapters 29,
30 and 31 of Constantine VII Porphyrogenitus’s De
administrando imperio’]. Starohrvatska prosvjeta,
1985, vol. 15, pp. 31–60.

54. Klaić V. Povjest Hrvata od najstarijih vremena
do svršetka XIX. stoljeća. Vol. 1: Vladanje knezova i
kraljeva hrvatske krvi (641–1102); Vladanje kraljeva
Arpadovića (1102–1301) [The history of the Croats
from the earliest times until the end of the 19th century,
volume I: The rule of dukes and kings of the Croatian
origin (641-1102); the rule of the Árpád kings (1102-
1301)]. Zagreb, Hartman, 1899. 318 p.

55. Komatina P. Identitet Dukljana prema De
administrando imperio [The identity of Diocletians



42

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

according to the De administrando imperio’].
Zbornik radova Vizantološkog instituta, 2014,
vol. 51, pp. 33–46

56. Komatina P. Constantine Porphyrogenitus,
De administrando imperio and the Byzantine
Historiography of the mid-10th Century. Zbornik
radova Vizantološkog instituta, 2019, vol. 56,
pp. 39–68.

57. Krause H.L. Res Slavorum in imperiorum
occidentalis et orientalis confinio habitantium
saeculo IX: diss. historico-critica. Berlin, 1854. 55 p.

58. Laterculus Veronensis. Riese A., ed.
Geographi Latini minores .  Heilbronn, Apud
Henningeros Fratres, 1878, pp. 127–129.

59. Liebeschuetz J.H.W.G. The Debate about the
Ethnogenesis of the Germanic Tribes. Liebeschuetz J.H.W.G.
East and West in Late Antiquity Invasion, Settlement,
Ethnogenesis and Conflicts of Religion, Leiden;
Boston, Brill, 2015, pp. 85–100. (Impact of Empire: Roman
Empire, c. 200 BC–AD 476; vol. 20).

60. Litavrin G.G., Novoseltsev A.P. Kommentariy
[Commentary]. Litavrin G.G., Novoseltsev A.P., eds.
Konstantin Bagryanorodnyy. Ob upravlenii imperiey
[Constantine Porphyrogennetos. On the
Administration of the Empire]. Moscow, Nauka Publ.,
1991, pp. 276–457.

61. Ljubić Š. O Posavskoj Hrvatskoj i o zlatnih
novcih njezina zadnjega kneza Serma (1018) [On the
Posavian Croatia and the gold coins of its last duke
Sermo]. Rad Jugoslavenske akademije znanosti i
umjetnosti, 1878, vol. 43, pp. 107–148.

62. Lončar M. Filološka analiza Porfirogenetovih
vijesti o Hrvatima: PhD diss [A Philological Analysis
of Porphyrogennetos’s Information about Croats].
Zadar, 2002. 570 p.

63. Lucius Ioannes. De regno Dalmatiae et
Croatiae. Kuntić-Makvić B., Kurelac M., Budak N.,
Goldstein I., eds. Zagreb, VPA, 1986. 471 p., [5] fold. il.
(Biblioteka Latina et Graeca; vol. 7).

64. Margetić L. Pitanja iz najstarije povijesti
Zagrebačke biskupije i Slavonije [Questions about the
earliest history of the Zagreb Bishopric and Slavonia].
Margetić L. Zagreb i Slavonija. Izbor studija. Zagreb,
Hrvatska akademija znanosti i umjetnosti; Rijeka,
Vitagraf, Adamicě, 2000, pp. 33–83.

65. Margetić L. Još o pitanju vremena dolaska
Hrvata [Some more about the question concerning the
arrival of Croats]. Margetić L. Dolazak Hrvata. Split,
Divič, 2001, pp. 137–148.

66. Margetić L. Još o vijestima Konstantina
Porfirogeneta o dolaska Hrvata [Some more about
Constantine Porphyrogennetos’s information about
the arrival of Croats]. Margetić L. Dolazak Hrvata.
Split, Divič, 2001, pp. 155–170.

67. Margetić L. Konstantin Porfirogenet i vrijeme
dolaska Hrvata [Constantine Porphyregennetos and

the time of the arrival of Croats]. Margetić L. Dolazak
Hrvata. Split, Divič, 2001, pp. 41–113.

68. Matijević-Sokol M., Sokol V. Hrvatska i Nin
u doba kneza Branimira [Croatia and Nin in the time
of prince Branimir]. Zagreb, Hrvatski Studiji Sveučilišta
u Zagrebu, 2005. 114 p.

69. Menander Protector. Historia. Blockley R.C., ed.
The History of Menander the Guardsman. Liverpool,
F. Cairns, 1985. 307 p. (ARCA Classical and Medieval
Texts, Papers and Monographs; vol. 7).

70. Mihajlović V.P. Imagining the Ister/Danube in
Ancient Thought and Practice: River, the Scordisci,
and Creation of Roman Imperialistic Space.
Etnoantropološki problemi, n.s., 2018, vol. 13 (3),
pp. 747–780.

71. Németh A. The Excerpta Constantiniana and
the Byzantine Appropriation of the Past. Cambridge,
Cambridge Univ. Pr., 2018. xiv, 338 p.

72. Notitia dignitatum. Neira Faleira C., ed.
La Notitia dignitatum. Nueva edición crítica y
comentario histórico. Madrid, Consejo Superior de
Investigaciones Cientiěficas, 2005. 697 p. (Nueva
Roma; vol. 25).

73. Pohl W. Ethnicity, Theory, and Tradition:
A Response. Gillet A., ed. On Barbarian Identity.
Critical Approaches to Ethnicity in the Early Middle
Ages. Turnhout, Brepols, 2002, pp. 221–239.

74. Procopius Caesariensis. Opera omnia. Vol. I:
De bellis libri I-IV. Vol. II: De bellis libri V-VIII. Haury J.,
Wirth G, eds. Leipzig, In aedibus B.G. Teubneri, 1962–
1963. 572 + 699 p. (repr. Berlin-New York, De Gruyter,
2013).

75. Radić M. Dva ulomka kamene plastike XI. st.
iz Baranje u Muzeju Slavonije u Osijeku [Two fragments
of the 11th-century stone sculpture from Baranya in
the Museum of Slavonia in Osijek]. Osječki zbornik,
1993/1995, vol. 22/23, pp. 99–122.

76. Šafárik P.J. Slawische Altertümer. Vol. II.
Leipzig, W. Engelmann, 1844. xiv, 742 p.

77. Ševčenko I.  Re-reading Constantine
Porphyrogenitus. Shepard J., Franklin S., eds.
Byzantine Diplomacy. Aldershot, Variorum, 1995,
pp. 167–195.

78. Shepard J. Soldiers, missionaries and
diplomacy under Gibbon’s eyes. McKitterick R.,
Quinault R., eds. Edward Gibbon and Empire. Rev.
ed. Cambridge, Cambridge Univ. Pr., 2002, pp. 78–100.

79. Šišić F. Povijest Hrvata u vrijeme narodnih
vladara [The History of the Croats in the time of the
national rulers]. Zagreb, Nakladni zavod Matice
hrvatske, 1925 (repr. 1990). xvi, 749 p.

80. Šlaus M. Kraniometrijska analiza
srednjovjekovnih populacija središnje Europe s
posebnim osvrtom na položaj hrvatskih lokaliteta
[Craniometric analysis of the medieval Central
European populations with special regard to the status



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 43

H. Gračanin. Constantine VII Porphyrogennetos on Croats in Early Medieval Southern Pannonia

of the Croatian sites]. Starohrvatska prosvjeta, 1998,
vol. 25, pp. 81–107.

81. Šlaus M. Kraniometrijska analiza
srednjovjekovnih nalazišta središnje Europe: novi dokazi
o ekspanziji hrvatskih populacija tijekom 10. do 13. stoljeća
[Craniometric analysis of the medieval Central European
sites: new evidence of the expansion of the Croatian
populations in the 10th to 13th century]. Opuscula
archaeologica, 1999/2000, vol. 23–24, pp. 273–284.

82. Šlaus M. Bioarheologija. Demografija,
zdravlje, traume i prehrana starohrvatskih
populacija [Bioarcheology. Demography, health,
traumata and nourishment of the old Croatian
populations]. Zagreb, Školska knjiga, 2006. 254 p.

83. Šlaus M., Tomičić Ž., Uglešić A., Jurić. R., eds.
Craniometric relationships among medieval Central
European populations: Implications for Croat migration
and expansion. Croatian Medical Journal, 2004,
vol. 45, pp. 434–444.

84. Smičiklas T. Poviest hrvatska. Vol. I: Od
najstarijih vremena do godine 1526 [The Croatian
History I: from the earliest times until the year 1526].
Zagreb, Matice Hrvatske, 1882. xxxii, 724 p.

85. Sokol V. Panonija i Hrvati u 9. stoljeću
[Pannonia and the Croats in the 9th century]. Majnarić-
Pandžić N., ed. Arheološka istraživanja u Podravini i
kalničko-bilogorskoj regiji.  Znanstveni skup
Koprivnica, 14–17. X. 1986.  Zagreb, Hrvatsko
Arheološko Društvo, 1990, pp. 193–195. (Izdanja
Hrvatskog arheološkog društva; vol. 14).

86. Sokol V. Arheološka baština i zlatarstvo
[Archaeological heritage and gold artifacts]. Supičić I.,
ed. Hrvatska i Europa. Kultura, znanost i umjetnost.
I: Srednji vijek (VII–XII. stoljeće). Rano doba hrvatske
kulture. Zagreb, AGM, 1997, pp. 117–146.

87. Sokol V. Medieval Jewelry and Burial
Assemblages in Croatia. A Study of Graves and Grave
Goods, ca. 800 to ca. 1450. Leiden; Boston, Brill, 2016.
256 p. (East Central and Eastern Europe in the Middle
Ages, 450–1450; vol. 36).

88. Suić M. Ocjena radnje L. Margetića “Konstantin
Porfirogenet i vrijeme dolaska Hrvata” [An Appraisal of
L. Margetić’s paper ‘Constantine Porphyregennetos and
the Time of the Arrival of Croats’]. Zbornik Odsjeka za
povijesne znanosti Zavoda za povijesne i društvene
znanosti Hrvatske akademije znanosti i umjetnosti,
1977, vol. 8, pp. 89–100.

89. Theophanis Chronographia. Vol. I. De Boor C.,
ed. Leipzig, In aedibus B.G. Teubneri, 1883. viii, 503 p.

90. Thomae Archidiaconi Spalatensis Historia
Salonitanorum atque Spalatinorum pontificum. Perić O.,
Karbić D., Matijević-Sokol M., Sweeney J.R., eds.
Budapest; New York, Central European Univ. Pr., 2006.
xliv, 404 p. (Central European Medieval Texts; vol. 4).

91. Wolfram H. Salzburg, Bayern, Österreich. Die
Conversio Bagoariorum et Carantanorum und die
Quellen ihrer Zeit. Vienna; Munich, R. Oldenbourg
Verl., 1995. 464 p.

92. Zeuss K. Die Deutschen und die
Nachbarstämme. Munich, Lentner, 1837. viii, 778 p.

Information About the Author

Hrvoje Gračanin, PhD, Full Professor, Department of History, Faculty of Humanities and
Social Sciences, University of Zagreb, Ivana Lučića, 3, 10000 Zagreb, Croatia, hgracani@ffzg.hr,
https://orcid.org/0000-0001-5018-6083

Информация об авторе

Хрвое Грачанин, PhD, профессор кафедры истории философского факультета, Заг-
ребский университет, ул. Ивана Лучича, 3, 10000 г. Загреб, Хорватия, hgracani@ffzg.hr,
https://orcid.org/0000-0001-5018-6083




Р

ом
ен

ск
ий

 А
.А

., 
20

20

44 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.3

UDC 94“10”:930.2 Submitted: 25.05.2020
BBC 63.3(0)4-92 Accepted: 03.11.2020

ON THE INTERPRETATION OF JOHN SCYLITZES’ EVIDENCE
ABOUT ARCHONTES OF RHOS, AM 6544 (1036 AD)

Alexandr A. Romensky
State Museum-Preserve “Tauric Chersonesos”, Sevastopol, Russian Federation

Abstract. Introduction. The article discusses the information of John Scylitzes about political changes in
Rus on the eve of 1036. Methods. The comparison of the texts of different written traditions is carried out. The
testimony of the “Synopsis Historion” by John Scylitzes is analyzed in the context of Russian Primary Chronicles
data and other sources. Analysis. The chronicle of John Scylitzes contains a message about the death of the
“archontes of Rhos” Nesisthlavos and Ierosthlavos, and election in their place their relative Zinisthlavos. These
persons are traditionally identified with Russian princes Mstislav of Tmutarakan, Yaroslav the Wise and Iziaslav
Yaroslavich. The researchers found chronological discrepancies in this evidence which were explained by the
usage of different accounts in the chronicle. It seems that John Scylitzes’ narration relied on Byzantine documents
only and reproduced the events faithfully. His mistake was not in chronology but in explaining the reasons for the
absence of Kievan prince during the siege of the city by Pechenegs in 1036. Results. As the study shows, the
information of John Scylitzes does not contain any chronological contradictions and describes a reliable political
situation. While the elder prince Yaroslav was in Novgorod, the Kievan veche elected his son Iziaslav who was a
prince of Turov to rule in the city. The defeat of the Pechenegs after prince Yaroslav’s return fits in the context of
the Rus-Byzantine military alliance.

Key words: John Scylitzes, Byzantine narrative sources, Yaroslav the Wise, Iziaslav of Kiev, Pechenegs,
princely power in Rus.

Citation. Romensky A.A. On the Interpretation of John Scylitzes’ Evidence About Archontes of Rhos,
AM 6544 (1036 AD). Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie.
Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International
Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 44-55. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.3

УДК 94“10”:930.2 Дата поступления статьи: 25.05.2020
ББК 63.3(0)4-92 Дата принятия статьи: 03.11.2020

К ИНТЕРПРЕТАЦИИ ИЗВЕСТИЯ ИОАННА СКИЛИЦЫ
ОБ АРХОНТАХ РУСИ ПОД 6544 (1036) ГОДОМ

Александр Александрович Роменский
Государственный музей-заповедник «Херсонес Таврический», г. Севастополь, Российская Федерация

Аннотация. В статье рассматривается свидетельство хроники Иоанна Скилицы о трех архонтах Руси
под 1036 годом. Традиционно их отождествляют с князьями Мстиславом и Ярославом Владимировичами, а
также с сыном последнего Изяславом Ярославичем. Эта версия видится более вероятной, чем предположе-
ние о том, что в тексте упоминались предводители наемников на византийской службе. Как представляется,
источник византийского хрониста превратно истолковал не хронологию, а причины отсутствия киевского
князя во время осады города печенегами. Его известие не противоречит контексту политических событий на
Руси этого времени. В период пребывания Ярослава в Новгороде киевское вече могло провозгласить князем
малолетнего Изяслава, княжившего в Турове. Нельзя исключить координацию похода Ярослава против пече-
негов с Византией в условиях действующего союза держав.

Ключевые слова: Иоанн Скилица, византийские нарративные источники, Ярослав Мудрый, Изяслав
Ярославич, печенеги, княжеская власть на Руси.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 45

А.А. Роменский. К интерпретации известия Иоанна Скилицы об архонтах Руси под 6544 (1036) годом

Цитирование. Роменский А. А. К интерпретации известия Иоанна Скилицы об архонтах Руси под
6544 (1036) годом // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведе-
ние. Международные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 44–55. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.3

Введение. Сведения византийских нар-
ративных источников о Руси давно привле-
кают внимание исследователей, но, несмот-
ря на появление в последнее время ценных
справочных пособий и обобщающих работ [3;
12, с. 69–160], информационный потенциал
этих памятников все еще не исчерпан. Одной
из наиболее содержательных фактографичес-
ки является хроника Иоанна Скилицы, охва-
тывающая изложение основных событий ви-
зантийской истории с 811 по 1057 год. Досто-
верных биографических данных об авторе
немного: выходец из Фракисийской фемы, он
занимал должности великого друнгария виг-
лы и эпарха Константинополя с титулами про-
топроедра, впоследствии – куропалата при
дворе Алексея I Комнина [59, S. 81–83; 49,
p. 80–89; 53, p. IX–X]. Не больше ясности и в
вопросе об источниках труда хрониста и ме-
тодах его работы. Если в описании событий
за IX – первую половину Х в. Скилица в це-
лом следует изложению хроник семейства
Симеона Логофета, Генесия и Продолжателя
Феофана, то в дальнейшем опирается на ут-
раченные источники [49, p. 92–99; 52, p. XII–
XVI; 53, p. XIX–XXII] 1. Представление о
Скилице как о компиляторе, механически вос-
производившем тексты предшественников,
уступило место признанию того, что он неред-
ко творчески переосмысливал имевшийся в
его распоряжении материал. Вероятно, текст
«Обозрения историй» был изначально распо-
ложен по тематическому принципу, лишь поз-
же получив хронологическую организацию [49,
p. 100; 62, p. 220; 38, с. 60]. Иоанн Скилица
не уделяет много внимания событиям на се-
вере византийской ойкумены, упоминая о вар-
варском народе Рос (¿ FP§ς) и его архонтах
лишь в том случае, когда отношения с ними
напрямую затрагивают интересы империи и
правящих самодержцев 2. Тем более интерес-
ны уникальные данные византийского автора
о Руси, которые не находят подтверждения в
других источниках. Одно из таких сообщений
посвящено политической ситуации, сложив-
шейся в 1036 году. Целесообразно рассмот-
реть свидетельство Скилицы в комплексе с

другими данными и попытаться верифициро-
вать его информацию.

Методы. Для реконструкции политичес-
кой истории Руси и обстоятельств осады Ки-
ева печенегами в 1036 г. в исследовании ис-
пользуется метод сравнения текстов различ-
ных письменных традиций. Сообщение «Обо-
зрения историй» Иоанна Скилицы анализиру-
ется в контексте известий Начальной летопи-
си и других древнерусских источников (запись
Остромирова Евангелия, перечень князей в
Новгородской первой летописи (далее –
НПЛ)), что позволяет охарактеризовать вза-
имоотношения князей династии Рюриковичей
в рамках сложившейся системы родового со-
владения, уточнить особенности баланса сил
в рамках «дуумвирата» Ярослава и Мстис-
лава Владимировичей, проследить начальный
этап деятельности князя Изяслава Яросла-
вича. Ключевой методологической предпо-
сылкой представляется понимание наррати-
ва как сложной семиотической системы, вы-
ступающего как динамический генератор
смыслов [23].

Анализ. Текст «Обозрения историй» под
6544 г. состоит из сгруппированных хроноло-
гически записей о событиях в Византии и на
ее границах, изложенных в характерном для
хрониста стиле кратких обобщений. Обратим-
ся непосредственно к источнику: Ô² äc

AòöìäA hôåé, kíäéκôé§íïò ôåôÜñôçò, äéN ôï™
háñïò ôñåsò åkóâïëNò ïj ÐáôæéíÜκáé
ðïéçóÜìåíïé κáôN FÑùìáßùí Tñäçí ôN
ðáñáôõ÷üíôá zöÜíéóáí, ½âçä’í ôï˜ò
QëéóκïìÝíïõò Píáéñï™íôåò κár ôéìùñåßáò
ôï˜ò ák÷ìáëþôïõò ›ðïâÜëëïíôåò
PíåκäéçãÞôïéò. ånëïí äc κár óôñáôçãï˜ò ðÝíôå
æùãñßáò, EÉùÜííçí ô’í ÄåñìïκáÀôçí, ÂÜñäáí
ô’í Ðßôæçí, ËÝïíôá ô’í ×áëκïýôæçí,
Êùíóôáíôsíïõ ô’í Ðôåñùô’í, κár Ìé÷áxë
ô’í Óôñáâïôñé÷Üñçí. åôåëåýôçóáí äc κár ïj
ô§í FÑ§ò Tñ÷ïíôåò, ÍåóéóèëÜâïò κár
EÉåñïóèëÜâïò, κár Tñ÷åéí ðñïåκñßèç ô§í FÑ§ò
óõããåíxò ô§í ôåëåõôçóÜíôïí Æéíßóèëáâïò.
Êár ½ Óåñâßá FÑùìáßùí PöçíéÜóáóá ìåôN
èÜíáôïí FÑùìáíï™ ôï™ âáóéëÝùò á¤èéò
åóðåßóáôï. IÁìåñ äc ôï™ ôyò Ákãýðôïõ



46

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Pìåñìïõìíy ôåëåõôÞóáíôïò, ½ ãõíx ášôï˜
×ñéóôéáíx ï¤óá äéáðñåóâåýåôáé Rìá ô² õj²
ðñ’ò âáóéëÝá ðåñr åkñÞíçò. ‚ò PðïäåîÜìåíïò
ôxí ðñïáßñåóéí ¿ âáóéëå˜ò óðïíäNò
ôñéáκïíôïýôåéò hèåôï ìåôEášôyò [50, p. 399.7–19].
(«Весной четвертого индикта 6544 г. печене-
ги предприняли три набега против ромеев,
уничтожая все встреченное на своем пути,
убивая всех взрослых мужчин, подвергая плен-
ных невыразимым карам. Были захвачены в
плен пять стратигов: Иоанн Дермокаит, Вар-
да Пица, Лев Халкуци, Константин Птерот и
Михаил Стравотрихарис. Скончались и архон-
ты Руси, Несислав и Иерослав, и был избран
править родственник умерших, Зинислав.
И Сербия, взбунтовавшаяся против ромеев
после смерти василевса Романа [Аргира],
снова заключила мирный договор. После
смерти Амра, амермумна Египта, его жена-
христианка отправила послов вместе с сыном
для заключения мира. Одобряя ее намерение,
василевс заключил с ней соглашение на трид-
цать лет»).

Итак, согласно Скилице, смена власти на
Руси произошла в промежутке между напа-
дениями печенегов на Романию весной 1036 г.
и смертью Фатимидского халифа Абуль Ха-
сана Али ибн Мансура аз-Захир Биллаха, слу-
чившейся 13 июня того же года [53, p. 376,
note 34]. Печенежское нашествие 1036 г. про-
должило череду разрушительных набегов
степняков, атаковавших имперские границы в
1027, 1032, 1034–1035 гг. [1, с. 112–114]. Хро-
нология византийского хрониста может содер-
жать неточности (согласно мусульманским
источникам, заключение мирного соглашения
ромеев с Фатимидами произошло в 427 г. хид-
жры (1035/1036 гг.)) [44, S. 107, A. 192], но в
целом его информация достоверна и соответ-
ствует контексту происходивших событий.
Разрушение печенегами ряда пограничных
крепостей в Добрудже и Северо-Восточной
Болгарии прослеживается и по археологичес-
ким источникам, нумизматический материал
(анонимные фоллисы классов А-2 и В) позво-
ляет датировать слой горения тридцатыми
годами XI в.3, что соотносится с данными
нарративов [43, p. 48–49; 1, с. 111–114].

Идентификация первых двух архонтов с
представителями династии Рюриковичей не
вызывает сомнений у большинства исследо-

вателей: под именем «Несислава» у византий-
ского автора фигурирует, вероятнее всего,
Мстислав Владимирович, князь тмутаракан-
ский и черниговский, взявший под контроль
левобережную часть «Русьской земли» пос-
ле соглашения 1026 года. Примечательно, что
на печати из Белгорода сохранился близкий
вариант греческой транскрипции имени –
ÌÅCÉÈËÁÂÏC [42, с. 20–23; 26, с. 167]. Так
же бесспорно узнается и имя его брата Ярос-
лава, княжившего в Киеве и Новгороде [11,
с. 25]. Третий персонаж хроники – «Зинис-
лав» – вероятнее всего, Изяслав Ярославич,
преемник Ярослава Мудрого на киевском пре-
столе [53, p. 376, note 33]; иногда его отожде-
ствляли со Станиславом смоленским (пред-
полагая путаницу в источнике [41, с. 89–90;
33, с. 918–919]) либо с сыном Мстислава, Ев-
стафием, скончавшимся раньше отца, в 1034 г.
[24, с. 79]. Альтернативную интерпретацию
предложил Дж. Шепард, согласно которому в
тексте Скилицы сообщается о предводителях
наемников на византийской военной службе.
По мнению исследователя, эта информация
противоречит как хронологии, так и внутри-
политическому контексту событий на Руси.
Он также отмечает, что термин «архонт» ча-
сто применялся в отношении военных чинов,
а значение слова «ðñïåκñßèç» (ðñïκñßíåéí)
не соотносится с древнерусскими традициями
наследования власти и может относиться к
назначению командира наемного отряда; веро-
ятно, предводители «росов» были убиты пече-
негами, так же как и упоминаемые выше пять
плененных стратигов [60, p. 212–215].

По нашему мнению, свидетельство Ски-
лицы вполне может быть согласовано с поли-
тическими обстоятельствами, сложившими-
ся на Руси. Византийский автор не сообщает
о гибели взятых в плен византийских воена-
чальников, следовательно, прямо связывать
с этим событием смерть двух «росских» ар-
хонтов нет оснований. Избрание их «родствен-
ника» Зинислава не выглядит уникальным слу-
чаем в контексте имеющихся сведений о роли
веча на Руси, нередко определяющей исход
политической борьбы в условиях кризисных
ситуаций.

Более проблематично объяснение хроно-
логического несоответствия в тексте визан-
тийского хрониста. Согласно сведениям На-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 47

А.А. Роменский. К интерпретации известия Иоанна Скилицы об архонтах Руси под 6544 (1036) годом

чальной летописи, Мстислав Владимирович
действительно умер в 1036 г., что позволило
его брату Ярославу стать «самовластцем»
«Русьской земли». Смерть самого «кагана»
Ярослава случилась много позже, 20 февраля
1054 г. [16, стб. 150; 7, с. 39–41], и после этого
ему наследовал старший из оставшихся сы-
новей, Изяслав Ярославич. Ошибку Скилицы
объясняли использованием двух различных
анналистических записей, информацию из ко-
торых он некритически скомпилировал [24,
с. 78–80]. Второй вариант интерпретации сво-
дился к тому, что хронист поменял местами
имена упоминавшихся в его источнике пра-
вителей [41, с. 89–90].

Вопрос о том, откуда Иоанн Фракисийс-
кий черпал сведения о князьях далекой Руси,
остается спорным. На наш взгляд, использо-
вание им гипотетических анналистических за-
писей о смерти князей маловероятно. Для того
чтобы навести справки о ком-то из чужезем-
ных архонтов, автору вовсе не было нужды
обращаться к историческим трудам. Инфор-
мацию можно было позаимствовать из доку-
ментов императорских ведомств, например
архивов логофесии дрома, к которым Скилица,
как высокопоставленный чиновник, безуслов-
но, мог иметь доступ 4. Следует отметить, что
в столицу империи регулярно поступали доне-
сения из приграничных фем, в частности, стра-
тиг Херсона чаще всего сообщал в Констан-
тинополь о действиях печенегов и «тавроски-
фов»5. Актуальные сведения могли собирать
византийские дипломаты-апокрисиарии или
императорские порученцы – «василики», от-
правляемые к варварам. Видимо, они извести-
ли вышестоящих функционеров об изменениях
среди правящей верхушки Руси, что было важно
учитывать при планировании дипломатических
и военных мероприятий.

Представляется, что свидетельство
«Обозрения историй» вовсе не содержит ра-
зительных хронологических противоречий с
другими источниками. Информатор византий-
ского хрониста не ошибался в датировке со-
бытий, он лишь превратно истолковал факт
отсутствия в Киеве князя Ярослава во время
осады города. Для обоснования нашего пред-
положения следует внимательнее присмот-
реться к политической истории Руси второй
четверти XI века.

Масштабная усобица между сыновьями
почившего в 1015 г. Владимира Святого за-
канчивается лишь в 1026 г. достижением ком-
промисса между двумя сильнейшими князья-
ми. Условия договора фактически продикто-
вал Мстислав Владимирович после неудачной
для Ярослава Лиственской битвы 1024 г., в
ходе которой его новгородско-варяжское вой-
ско потерпело поражение от хазар, касогов и
северян. Став хозяином положения, Мстислав
тем не менее уступил Киев старшему брату,
поскольку не пользовался поддержкой среди
жителей города («не приzша tго Къızне») [20,
стб. 147; 16, стб. 135]. Однако осторожный
Ярослав не спешил к отчему столу, остава-
ясь на севере владений, в Новгороде. Все это
время князь в Киеве фактически отсутство-
вал, и важнейший центр «Русьской земли» уп-
равлялся «мужами Ярославлими» [20, стб. 149;
16, стб. 136]. В том же 1024 г., по сообщению
летописи, родился второй сын Ярослава, Изяс-
лав. Лишь два года спустя братья встреча-
ются в Городце, уславливаются о разделе
Руси по Днепру и начинают «жити мирно и в
братолюбьи» [20, стб. 149; 16, стб. 137], что
соответствовало принципам классического ро-
дового совладения [27, с. 43–44]. Иногда бра-
тья предпринимают совместные военные эк-
спедиции: так, они соединенными силами от-
стояли Червенские города, вмешавшись в ход
внутренних распрей в Польше [20, стб. 150,
16, стб. 137] 6. Однако черниговский и тмута-
раканский князь, по-видимому, все же оста-
вался самым влиятельным игроком в этом
«дуумвирате», что не могло не вызывать рев-
ности на правом берегу Днепра [37, с. 151].
Лаконичные известия летописи посвящены в
основном деятельности Ярослава Владими-
ровича, но создается впечатление, что он по-
прежнему уделял больше внимания делам на
севере и западе. Лишь внезапная смерть
Мстислава на охоте изменила сложившийся
баланс сил, позволив его недавнему оппонен-
ту сконцентрировать в своих руках «власть его
всю» [20, стб. 150].

Показательно, что после смерти брата
Ярослав в первую очередь спешит в оставав-
шийся его главной опорой Новгород. Он ос-
тавляет старшего сына Владимира на новго-
родском столе и выдвигает на епископскую
кафедру Луку Жидяту 7. Именно в Новгоро-



48

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

де князь и получает весть об осаде Киева пе-
ченегами, что заставляет его собирать войс-
ка. Путь войска из Новгорода до Киева с пре-
одолением волока занимал как минимум ме-
сяц [22, с. 244]. В это время старейший
стольный город Руси находился в печенежс-
кой осаде.

Ситуация для осажденных усугублялась
отсутствием представителей княжеского
рода, которые могли бы осуществить военное
и политическое руководство. Авторитет «кня-
жеских мужей»-посадников, достаточный для
выполнения управленческих функций в мирное
время, не был сравним с властью Рюрикови-
чей, которая имела для современников сакраль-
ное символическое значение [36, с. 53–56].
Именно князь на Руси инициировал начало
военных действий и санкционировал заключе-
ние мирных соглашений: так, в ходе каратель-
ной экспедиции против древлян малолетний
Святослав первым бросил копье, упавшее под
ноги коню, и лишь после этого жеста его дру-
жина переходит к активным действиям [20,
стб. 58; 16, стб. 46]. В условиях вакуума вла-
сти в городе неизбежно усиливалось значе-
ние веча, которое нередко определяло исход
политического противоборства. Так, в част-
ности, случилось в 1068 г., когда отказ Изяс-
лава предоставить киевлянам оружие для
борьбы с половцами привел к его свержению и
вокняжению заточенного в «поруб» полоцкого
князя Всеслава Брячиславича [20, стб. 170–
172; 16, стб. 160]. Именно под давлением ки-
евского веча к власти в 1113 г. приходит Вла-
димир Мономах [16, стб. 275–276] 8. Свиде-
тельство Скилицы об избрании родственника
умерших архонтов на их место, озадачившее
Дж. Шепарда [60, p. 215], позволяет утверж-
дать, что вопрос о князе в 1036 г. также ре-
шался на вече. Но кого могли избрать киев-
ляне на стол «3тенъ и д4денъ»? Старейший
из оставшихся представителей династии
Ярослав вместе со старшим сыном Влади-
миром находились в Новгороде. Единствен-
ной теоретически возможной представляет-
ся кандидатура Изяслава Ярославича.

Двенадцатилетний возраст подростка не
являлся препятствием для выполнения кня-
жеских обязанностей. «Пути и ловы» Моно-
маха, по словам его «Поучения», начались с
тринадцати лет [20, стб. 247]; прадед Изяс-

лава, Святослав Игоревич, ребенком участво-
вал в сражениях и, если верить свидетельству
Константина Багрянородного, занимал новго-
родский стол в младенчестве, еще при жизни
отца [19, с. 44]. Разумеется, выполнение ре-
альных административных и военных функ-
ций при малолетнем княжиче возлагалось на
воевод-«кормильцев» из числа наиболее до-
веренных и близких лиц [9, с. 50].

Источники не позволяют с определенно-
стью проследить становление политической
карьеры Изяслава Ярославича. Упоминая о
распределении столов по «ряду» Ярослава
Мудрого, Лаврентьевская летопись и близкие
к ней списки умалчивают о месте его княже-
ния, тогда как в Ипатьевском и Хлебниковс-
ком списках содержится запись о его пребы-
вании в Турове [20, стб. 161; 16, стб. 149–150].
Специалисты полагают, что после кончины
старшего брата Владимира в 1052 г. именно
Изяславу достался важнейший новгородский
стол, обладатели которого традиционно пре-
тендовали и на киевское княжение [27, с. 83;
6, с. 306]. Основание для этого содержится в
записи диакона Григория в Остромировом
Евангелии (1057 г.): «...Из5славоу же кън5зоу
тогда пр4дрьж5щоу об4 власти и о(т)ца сво-
его Aрослава. и брата своего Володимира.
самъ же Изяславъ кън5зь . правлzаше столъ
о(т)ца своего Aрослава Кыєве. А брата сво-
его столъ пор6чи правити близокоу своемоу
Остромироу Нов4 город4» [30, с. 588]. Но сви-
детельство этого источника, как и перечня
новгородских князей в НПЛмл [29, с. 469], го-
ворит о распределении княжений уже после
кончины Ярослава Мудрого. К этому време-
ни давно возмужавший княжич, несомненно,
должен был привлекаться к управлению и до
смерти старшего брата. Возможно, именно
близкий к Киеву Туров стал его первой кня-
жеской резиденцией (что и зафиксировал про-
тограф Ипатьевского и Хлебниковского спис-
ков). Нет оснований предполагать нарушение
сложившейся традиции в случае с Изяславом.
Видимо, его приобщение к политической дея-
тельности, как и в случае с другими сверст-
никами, началось уже в подростковом возра-
сте. Таким образом, нет ничего невероятного
в том, что именно к Изяславу апеллировало
киевское вече во время осады города пече-
негами, избрав его своим князем в условиях



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 49

А.А. Роменский. К интерпретации известия Иоанна Скилицы об архонтах Руси под 6544 (1036) годом

смерти Мстислава и отсутствия Ярослава.
Источник Скилицы довольно точно передал
эту информацию, ошибочно истолковав лишь
причины отсутствия Ярослава Владимирови-
ча в Киеве.

Возвратившись в Киев с варягами и нов-
городцами, Ярослав с большим трудом отра-
зил окруживших город степняков. По свиде-
тельству Повести временных лет, решающая
схватка произошла «вн4 града», на месте бу-
дущего митрополичьего собора Св. Софии,
после чего «поб4гша Печен4зи разно» [20,
стб. 151; 16, стб. 139]. Впечатляющая карти-
на полного разгрома печенегов, созданная
летописцем с использованием характерной
для него риторики погибели врагов «до сего
дни», едва ли полностью соответствовала дей-
ствительности. В дальнейшем кочевники ус-
тремляются на Балканы, не раз опустошая
византийскую территорию. Не исчезли они и
в степях Восточной Европы, взаимодействуя
с другими тюркскими этносами, пришедши-
ми им «на смену», – торками и половцами и
даже поступая на службу к русским князьям.
Только василевсы из династии Комнинов,
Алексей I и его сын Иоанн, смогли положить
конец этой угрозе для империи ромеев [32,
с. 99–100; 45, p. 80].

Хронологическая и тематическая после-
довательность изложения Скилицы, согласно
которой смена архонтов на Руси последовала
непосредственно после нападения печенегов
на Византию и пленения пяти стратигов –
представителей известных родов византийс-
кой военной аристократии, создает впечатле-
ние взаимосвязанности событий на границах
империи и в Восточной Европе. Координацию
действий, направленных против номадов, меж-
ду киевским князем и правительством васи-
левса Михаила IV нельзя категорически ис-
ключать, поскольку в эти годы продолжал су-
ществовать военный и политический альянс
двух держав, оформившийся в основных чер-
тах к концу Х века. Мелкие инциденты и кон-
фликтные ситуации, как, например, случай с
отрядом наемников некоего Хрисохира, не
меняли приверженности обеих сторон к со-
трудничеству [50, p. 367; 22, с. 223–227; 39].
Примечательно, что именно после победы над
печенегами князь Ярослав смог завершить
грандиозный проект строительства митропо-

личьего кафедрала – собора Св. Софии – с
помощью византийских мастеров 9. Тогда же,
вероятно, были окончательно согласованы
вопросы статуса киевской митрополии, оста-
вавшейся зависимой от Константинополя, ко-
торый тем не менее учитывал предпочтения
светской власти на Руси, не раз склоняясь к
компромиссу с ее архонтами [8, с. 149–151].
Даже последняя масштабная война «росов»
и ромеев в 1043 г. не изменила в длительной
перспективе общих тенденций в их взаимоот-
ношениях, увенчавшись вскоре новым мирным
соглашением [22, с. 274–276].

Выводы. Как представляется, свиде-
тельство Иоанна Скилицы о смене архонтов
на Руси в 1036 г. не содержит существенных
хронологических противоречий. Информатор
византийского хрониста в целом достоверно
охарактеризовал политический расклад сил,
сложившийся в ходе осады Киева печенега-
ми, допустив ошибку лишь в трактовке при-
чин отсутствия Ярослава. В условиях отъез-
да князя в стольном городе решающая роль,
видимо, перешла к вечу, которое предложило
киевский стол подростку Изяславу Ярослави-
чу. Начало политической карьеры последне-
го, вероятно, связано с княжением в близком
к Киеву Турове. Малолетство Изяслава не
исключало его участия в функциях управле-
ния и военных действиях при поддержке «кор-
мильцев» из числа опытных воевод. Кризис
был разрешен после возвращения Ярослава
Владимировича с войском из Новгорода и ус-
пешного отражения печенегов. Победа киев-
ского князя над печенегами, последовавшая
после их вторжений на территорию Византии,
вписывается в контекст военного сотрудни-
чества двух государств.

ПРИМЕЧАНИЯ

1 Попытки реконструировать источники
«Обозрения историй» остаются в рамках недоста-
точно обоснованных гипотез. Это касается и так
называемой «Истории Фок», из которой, по мне-
нию исследователей, заимствованы многие общие
сведения Льва Диакона и Иоанна Скилицы [35,
с. 145–146; 17, c. 115–116; 54, p. 253; 63, p. 32; 53,
p. XVIII–XIX], и выдвинутого в противовес этому
мнения о лояльном к роду Склиров источнике [49,
p. 272]. В описании правления Василия II, как пола-
гают специалисты, автор мог использовать несох-



50

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ранившийся исторический труд Феодора Севастий-
ского [4, с. 67–68; 2, с. 138–139], однако определе-
ние его конкретных фрагментов (например, среди
известий об апостасии Варды Фоки в «Чудесах
св. Евгения Трапезундского), как представляется,
трудно аргументировать. См.: [57; 49, p. 96–97].

2 О терминологии византийских источников в
применении к князьям Руси см.: [61; 58, p. 424–425].

3 Специалисты не пришли к единому мне-
нию относительно классификации и хронологии
анонимных фоллисов. См.: [55, p. 586–600; 46, p. 634–
639; 47, p. 204–209; 51, p. 37–39; 1, с. 112].

4 Об эволюции должности логофета дрома и
его функциях см.: [48, p. 31–70; 25].

5 Известно, что патрикий и стратиг Херсона
Иоанн Вога сообщал Патриарху Николаю Мистику
о потенциально опасных контактах болгар и пече-
негов, другой его коллега прислал в Константино-
поль донесение о готовящемся нападении Руси в
941 г. См.: [56, p. 58; 34, с. 1477–1480; 14, с. 414–415;
40, с. 15–17].

6 Военные действия Мстислава и Ярослава в
Польше, очевидно, были согласованы с императо-
ром Священной Римской империи Конрадом II,
начавшим тогда же войну против Мешко II. См.:
[10, с. 35–37; 18, с. 260–262; 28, с. 613–614]. Поздняя
Никоновская летопись упоминает о походе Ярос-
лава «на ясы», который, в случае его реальности,
мог быть предпринят только для поддержки притя-
заний Мстислава [31, с. 81]; но это известие едва ли
заключает в себе нечто большее, чем вымысел
книжника XVI века.

7 Принимаемая некоторыми историками
версия об Илье, упоминаемом в списке новгород-
ских князей НПЛмл и летописи Авраамки [29, с. 471;
21, с. 313], как самом старшем из сыновей Яросла-
ва видится несостоятельной. Более вероятно пред-
положение о тождестве Ильи и Владимира Яросла-
вича: старший из Ярославичей принял крестиль-
ное имя в честь великого ветхозаветного пророка и
святого покровителя василевсов правящей в Визан-
тии Македонской династии [18, с. 67; 24, с. 77, при-
меч. 126].

8 Исследователи спорят о легитимности вок-
няжения Владимира Всеволодовича в 1113 году.
А.В. Назаренко полагает, что Любечский съезд ис-
ключил детей Святослава Ярославича, восприни-
мавшегося как узурпатор, из числа отчичей Киева,
на который, таким образом, могли претендовать
только сыновья Изяслава и Всеволода [27, с. 93–94].
Несмотря на наличие аргументов в пользу этой ин-
терпретации, она остается небезупречной. Если
Святославичи действительно не имели прав на
Киев, то чем было вызвано промедление Монома-
ха, решившегося войти в город лишь после двукрат-
ного требования веча? Едва ли такое поведение ос-

торожного политика можно объяснить одной лишь
скорбью по умершему Святополку Изяславичу.
«Болшие и нарочитые» мужи, составлявшие, со-
гласно «Сказанию о святых Борисе и Глебе»,
партию сторонников Мономаха на вече [15, с. 64],
вовсе не были уверены в его согласии на принятие
власти, и чтобы его добиться, им пришлось при-
бегнуть к давлению.

9 Проблема времени строительства собора
Св. Софии в Киеве остается крайне дискуссион-
ной. В последнее время к традиционной полеми-
ке сторонников «ранней» и «поздней» дат 1017 и
1037 гг., содержащихся в НПЛ и Повести времен-
ных лет соответственно, прибавилась контровер-
сионная гипотеза о закладке кафедрала уже кня-
зем Владимиром. Важно отметить, что достовер-
ный terminus ante quem освящения храма пред-
ставляет собой греческое граффито с датой
1038 год. В архитектурном плане собор отражает
черты византийского зодчества второй четверти
XI века. См.: [13, с. 493–494; 5].

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Атанасов, Г. Г. Анонимные византийские
фоллисы класса В и нашествие печенегов в Доб-
руджу 1036 г. / Г. Г. Атанасов // Stratum Plus. Архео-
логия и культурная антропология. – 1999. – № 6. –
С. 111–122.

2. Бибиков, М. В. Историческая литература
Византии / М. В. Бибиков. – СПб. : Алетейя, 1998. –
316 с.

3. Бибиков, М. В. Byzantinorossica : Свод
византийских свидетельств о Руси. В 2 т. Т. 1
/ М. В. Бибиков. – М. : Яз. слав. культуры : Ру-
коп. памятники Древ. Руси, 2004. – 736 с.

4. Васильевский, В. Г. Русско-византийские
отрывки. II. К истории 976–986 гг. / В. Г. Васильев-
ский // Труды В.Г. Васильевского. В 4 т. Т. 2. – СПб. :
Тип. Императ. Акад. наук, 1909.– С. 56–124.

5. Виноградов, А. Ю. Святая София Киевская
в контексте византийской архитектуры второй чет-
верти XI в. / А. Ю. Виноградов // Храм і люди : збірка
статей до 90-річчя з дня народження С.О. Висоцько-
го / відп. ред. Є. І. Архіпова, Г. Ю. Івакін. – Київ :
Інститут археології НАН України, Національний за-
повідник «Софія Київська», 2013. – С. 66–80.

6. Войтович, Л. В. Княжа доба на Русі: порт-
рети еліти / Л. В. Войтович. – Біла Церква : Вида-
вець Олександр Пшонківський, 2006. – 784 с.

7. Высоцкий, С. А. Дрвнерусские надписи
Софии Киевской. Вып. 1. XI–XIV вв. / С. А. Высоц-
кий. – К. : Наукова думка, 1966. – 240 с.

8. Гайденко, П. И. Становление высшего цер-
ковного управления в Киевской Руси : дис. ... д-ра



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 51

А.А. Роменский. К интерпретации известия Иоанна Скилицы об архонтах Руси под 6544 (1036) годом

ист. наук / Гайденко Павел Иванович . – Екатерин-
бург, 2011. – 459 с.

9. Гарданов, В. К. «Кормильство» в Древней
Руси / В. К. Гарданов // Советская этнография. –
1959. – № 6. – С. 43–59.

10. Головко, А. Б. Древняя Русь и Польша в
политических взаимоотношениях X – первой трети
XIII вв. / А. Б. Головко. – К. : Наукова думка, 1988. –
136 с.

11. Грушевський, М. С. Історія України-Руси.
Т. 2. XI–XIII вік / М. С. Грушевський. – Львів : З дру-
карні Наукового товариства імени Шевченка, 1905. –
633 с.

12. Древняя Русь в свете зарубежных источ-
ников : учеб. пособие / М. В. Бибиков [и др.] ; под
ред. Е. А. Мельниковой. – М. : Логос, 2003. – 608 с.

13. Евдокимова, А. А. Корпус греческих граф-
фити Софии Киевской на фресках первого этажа
/ А. А. Евдокимова // Древнейшие государства Вос-
точной Европы. Рюриковичи и российская государ-
ственность / отв. ред. М. В. Бибиков, Е. А. Мельнико-
ва, В. Д. Назаров. – М. : Индрик, 2008. – С. 465–518.

14. Житие Василия Нового в древнейшем сла-
вянском переводе. Т. 1. Исследования. Тексты / изд.
подгот. Т. В. Пентковская, Л. И. Щеголева, С. А. Ива-
нов. – М. : Яз. слав. культуры, 2018. – 779 с.

15. Жития святых мучеников Бориса и Глеба и
службы им / пригот. к печати Д. И. Абрамович. –
М. : Худож. лит., 1980. – 704 c.  –  (Памятники древ-
нерусской литературы : в 12 вып. / сост. и общ. ред.
Л. А. Дмитриева, Д. С. Лихачева ; вып. 2 ).

16. Ипатьевская летопись. – СПб. : Тип.
М.А. Александрова, 1908. – XVI с., 938 стб., 87,
IV с. – (Полное собрание русских летописей ; т. 2
/ подгот. А. А. Шахматов).

17. Каждан, А. П. Из истории византийской хро-
нографии Х в. / А. П. Каждан // Византийский вре-
менник. – 1961. – Т. 20. – С. 106–125.

18. Карпов, А. Ю. Ярослав Мудрый / А. Ю. Кар-
пов. – М. : Молодая гвардия, 2001. – 583 с. – (Жизнь
замечательных людей ; вып. 1008 (808)).

19. Константин Багрянородный. Об управле-
нии империей. Текст, перевод, комментарий / под
ред. Г. Г. Литаврина, А. П. Новосельцева. – М. :
Наука, 1989. – 496 с.

20. Лаврентьевская летопись. – Л. : Изд-во АН
СССР, 1926. – VIII с., 579 стб. – (Полное собрание
русских летописей ; т. 1 / под ред. Е. Ф. Карского).

21. Летописный сборник, именуемый летопи-
сью Авраамки. – СПб. : Тип. Ф. Еленского и К.,
1889. – 319, 69 с. – (Полное собрание русских лето-
писей ; т. 16 / подгот. А. Ф. Бычков, К. Н. Бестужев-
Рюмин).

22. Литаврин, Г. Г. Византия, Болгария, Древ-
няя Русь (IX – начало XII вв.) / Г. Г. Литаврин. –
СПб. : Алетейя, 2000. – 415 с.

23. Лотман, Ю. М. К современному понятию
текста // Статьи по семиотике культуры и искусства
/ Ю. М. Лотман. – СПб. : Акад. проект, 2002. – С. 79–83.

24. Михеев, С. М. «Святополкъ с4де в Киев4
по отци». Усобица 1015–1019 годов в древнерус-
ских и скандинавских источниках / С. М. Михеев. –
М. : Ин-т славяноведения РАН, 2009. – 292 с. – (Сла-
вяно-германские исследования ; т. 4).

25. Мохов, А. С. Ведомство дрома (“î˜ò äñüìïò)
в Х–ХI вв. / А. С. Мохов // Византийский времен-
ник. – 2011. – Т. 70. – С. 25–36.

26. Назаренко, А. В. Немецкие латиноязычные
источники IX–XI вв. Тексты, перевод, комментарий
/ А. В. Назаренко. – М. : Наука, 1993. – 240 с.

27. Назаренко, А. В. Древняя Русь и славяне
/ А. В. Назаренко. – М. : Рус. фонд содействия обра-
зованию и науке, 2009. – 528 с. – (Древнейшие госу-
дарства Восточной Европы. 2007).

28. Назаренко, А. В. Достоверные годовые даты
в раннем летописании и их значение для изучения
древнерусской историографии / А. В. Назаренко
//  Зарождение историописания в обществах Древ-
ности и Средневековья / отв. ред. тома Д. Д. Беляев,
Т. В. Гимон. – М. : Изд-во Ун-та Дмитрия Пожарско-
го, 2016. – С. 593–654. – (Древнейшие государства
Восточной Европы. 2013).

29. Новгородская первая летопись старшего и
младшего изводов / под ред. А. Н. Насонова. – М. ;
Л. : Изд-во АН СССР, 1950. – 640 с.

30. Остромирово Евангелие, 1056–1057 / пре-
дисл. А. Х. Востокова. –  Факс. воспр. – Л. : Аврора,
1988. – 588 с.

31. Патриаршая или Никоновская летопись. –
М. : Наука, 1965. – 256 с. – (Полное собрание рус-
ских летописей ; т. 9 / подгот. А. Ф. Бычков).

32. Пріцак, О. Й. Печеніги / О. Й. Пріцак // Ук-
раїнський історик. – 1970. – № 1–3. – С. 95–101.

33. Пріцак, О. Й. Походження Русі. Т. 2. Стародавні
скандинавські саги і стара Скандинавія / О. Й. Пріцак. –
Київ : Обереги, 2003. – 1304 с.

34. Сорочан, С. Б. Византийский Херсон. Очер-
ки истории и культуры. Ч. 1–2 / С. Б. Сорочан. –
Харьков : Майдан, 2005. – 1644 с.

35. Сюзюмов, М. Я. Об источниках Льва Диа-
кона и Скилицы / М. Я. Сюзюмов // Византийское
обозрение. – 1916. – Т. 2, вып. 1. – С. 106–166.

36. Толочко, О. П. До питання про сакральні
чинники становлення князівської влади на Русі у
IX–X ст. / О. П. Толочко // Археологія. – 1990. –
№ 1. – С. 51–63.

37. Толочко, О. П., Толочко, П. П. Київська Русь
/ О. П. Толочко, П. П. Толочко. – К. : Альтернативи,
1998. – 352 с.

38. Филипчук, О. М. Перечитуючи Іоанна
Скілицю: хто був Сфенг – брат Володимира Свято-
го? / О. М. Филипчук // Історична панорама :



52

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

збірник наукових статей Чернівецького національ-
ного університету. Спеціальність «Історія». – 2009. –
Вип. 8. – С. 58–70.

39. Филипчук, А. М. Русь и Византия в после-
дние годы правления Василия II: Хризохир и его
воины / А. М. Филипчук // Colloquia Russica. –
2015. – Vol. 5. – С. 55–70.

40. Хапаев, В. В. Роль стратигов Херсона в
осуществлении внешней политики Византийской
империи в первой половине Х в. / В. В. Хапаев
// Материалы по археологии и истории антич-
ного и средневекового Крыма. – 2013. – Вып. 5. –
С. 14–25.

41. Шахматов, А. А. Разыскания о древнейших
русских летописных сводах / А. А. Шахматов. –
СПб. : Тип. М.А. Александрова, 1908. – 686 с.

42. Янин, В. Л. Актовые печати Древней
Руси Х–ХV вв. В 2 т. Т. 1. Печати Х – начала XIII в.
/ В. Л. Янин. – М. : Наука, 1970. – 326 с.

43. Diaconu, P. Les Petchénègues au Bas-Danube
/ P. Diaconu. – Bucarest : Éditions de l’Académie de la
République socialiste de Roumanie, 1970. – 158 p. –
(Bibliotheca historica Romaniae ; vol. 27).

44. Felix, W. Byzanz und die islamische Welt im
früheren 11. Jahrhundert / W. Felix. – Wien : Verlag der
Österreichischen Akademie der Wissenschaften,
1981. – 236 S.

45. Golden, P. B. Studies on the Peoples and
Cultures of the Eurasian Steppes / P. B. Golden. –
Bucureşti ; Brăila : Editura Academiei Romane : Editura
Istros a muzeului Brăilei, 2011. – 424 p.

46. Grierson, P. Catalogue of the Byzantine Coins
in the Dumbarton Oaks Collection and in the
Whittemore Collection. Vol. 3. Part 1/2 / P. Grierson. –
Washington, DC : Dumbarton Oaks Research Library
and Collection, 1973. – X, 887 p., 70 pl.

47. Grierson, P. Byzantine Coins / P. Grierson. –
L. : Methuen and Co. ; Berkeley ; Los Angeles :
University of California Press, 1982. – XIII, 411 p.

48. Guilland, R. Les logothèthes. Etudes sur
l’histoire administrative de l’Empire byzantine
/ R. Guilland // Revue des études byzantines. –
1971. – T. 29. – P. 5–115.

49. Holmes, C. Basil II and the Governance of
Empire / C. Holmes. – N. Y. : Oxford University Press,
2005. – XIV, 625 p.

50. Ioannis Scylitzae Synopsis Historiarum / rec.
I. Thurn. – Berolini : Walter de Gruyter, 1973. – LVI,
580 p. – (Corpus fontium historiae byzantinae ; vol. 5).

51. Ivanišević, V. Interpretation and Dating of the
Folles of Basil II and Constantine VIII – the Class A2
/ V. Ivanišević // Зборник Радова византолошког ин-
ститута. – 1989. – Т. 27/28. – P. 19–42.

52. Jean Scylitzès. Empereurs de Constantinople
/ texte traduit par B. Flusin et annoté par J.-Cl. Cheynet. –
P. : Éditions P. Lethielleux, 2003. – XXX, 467 p.

53. John Skylitzes. A Synopsis of Byzantine History
/ transl. by J. Worthley ; with introd. by J.-Cl. Cheynet,
B. Flusin. – Cambridge : Cambridge University Psess,
2010. – XXXIII, 491 p.

54. Ljubarski, J. N. Nikephoros Phokas in
Byzantine Historical Writings / J. N. Ljubarski
// Byzantinoslavica. – 1993. – T. 54, Fasc. 2. – P. 245–253.

55. Morrisson, C. Catalogue des monnaies
byzantines de la Bibliothèque nationale. T. 2.
Philippicus à Alexis III / Morrisson C. – P. : Bibliotheque
Nationale, 1970. – 844 p.

56. Nicholas I, Patriarch of Constantinople.
Letters / ed. by R. J. H. Jenkins, L. G. Westerink. –
Washington : Dumbarton Oaks Center for Byzantine
Studies, 1973. – XXXVII, 631 p. – (Corpus fontium
historiae byzantinae ; vol. 6).

57. Panagiotakes, N. Fragments of a Lost Eleventh
Century Byzantine Historical Work? / N. Panagiotakes
// ÖéëÝëëçí : Studies in Honour of Robert Browning
/ ed. C. N. Constantinides, N. M. Panagiotakes, E. Jeffreys,
A. D. Angelou. – Venice : Istituto ellenico di studi
bizantini e postbizantini di Venezia, 1996. – P. 321–357.

58. Poppe, A. O tytule wielkoksiążęcym na Rusi
/ A. Poppe // Przegląd Historyczny. – 1984. – T. 75/3. –
S. 423–439.

59. Seibt, W. Johannes Skylitzes. Zur Person des
Chronisten / W. Seibt // Jahrbuch der Österreichischen
Byzantinistik. – 1976. – Bd. 25. – S. 81–85.

60. Shepard, J. Byzantinorussica / J. Shepard // Revue
des études byzantines. – 1975. – T. 33. – P. 211–225.

61. Soloviev, A. V. IÁ ñ÷ùí FÑùóßáò / A. V. Soloviev
// Byzantion. – 1961. – T. 31. – P. 237–244.

62. Stephenson, P. Review: Catherine Holmes,
“Basil II and the Governance of Empire (976–1025)”
(Oxford, 2005) / P. Stephenson // Byzantinische
Zeitschrift. – 2007. – Bd. 100/1. – P. 218–223.

63. The History of Leo the Deacon. Byzantine
Military Expansion in the Tenth Century / introd.,
transl., and annot. by A.-M. Talbot, D. F. Sullivan with
the assistance of G. T. Dennis and S. McGrath. –
Washington, DC : Dumbarton Oaks Research Library
and Collection, 2005. – XIX, 264 p.

REFERENCES

1. Atanasov G. G. Anonimnye vizantiyskie follisy
klassa B i nashestvie pechenegov v Dobrudzhu 1036 g.
[The Anonymous Byzantine Folles of the Class B and
the Pechenegs’ attack on Dobrudzha in 1036]. Stratum
Plus. Arkheologiya i kulturnaya antropologiya
[Stratum Plus. Archaeology and Cultural Anthropology],
1999, vol. 6, pp. 111–122.

2. Bibikov M. V. Istoricheskaya literatura Vizantii
[Historical Literature of Byzantium]. St.-Petersburg,
Aleteiia Publ., 1998. 316 p.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 53

А.А. Роменский. К интерпретации известия Иоанна Скилицы об архонтах Руси под 6544 (1036) годом

3. Bibikov M. V. Byzantinorossica: Svod
vizantiyskikh svidetelstv o Rusi. T. 1 [Corpus of
Byzantine Testimonies about Rus’]. Moscow, Yazyki
slavyanskoy kultury Publ. ; Rukopisnye pamyatniki
Drevney Rusi Publ., 2004. 736 p.

4. Vasilevskiy V. G. Russko-vizantiyskie otryvki.
II. K istorii 976 – 986 gg. [Russian-Byzantine passages.
II. To the history of 976–986]. Trudy V. G. Vasilevskogo
[Proceedings of V. G. Vasilievsky]. T. 2. Saint-
Petersburg, Tipografiya Imperatorskoy Akademii nauk
Publ., 1909. pp. 56–124.

5. Vinogradov A. Yu. Svyataya Sofiya Kievskaya
v kontekste vizantiyskoy arkhitektury vtoroy chetverti
XI v. [Hagia Sophia of Kiev in the context of Byzantine
architecture of the second quarter of the 11th century].
Arkhipova E. I., Ivakin G. Yu, ed. Khram і ludy: zbіrka
statei do 90-rіchchia z dnia narodzhennia
S. O. Vysotskogo [Temple and people: articles
dedicated to the 90th anniversary of S. O. Vysotsky].
Kyiv, Іnstitut arkheologіi NAN Ukraiiny, Natsіonalnii
zapovіdnik «Sofіia Kiїvska» Publ., 2013. pp. 66–80.

6. Voitovych L. V. Kniazha doba na Rusі: portrety
elіty [Princely Era in Rus’: Portraits of Elite]. Bіla Tserkva,
Oleksandr Pshonkіvs’kii Publ., 2006. 784 p.

7. Vysotskiy S. A. Drvnerusskie nadpisi Sofii
Kievskoy. Vol. 1. XI–XIV vv. [Ancient Rus’ graffiti of
St. Sophia Cathedral]. Kiev, Naukova dumka Publ.,
1966. 240 p.

8. Gaydenko P. I.  Stanovlenie vysshego
tserkovnogo upravleniya v Kievskoy Rusi: diss.
dokt. ... ist. nauk [The formation of the highest church
administration in Kievan Rus. Dr. Hist. Sci. Diss.].
Ekaterinburg, 2011. 459 p.

9. Gardanov V. K. «Kormilstvo» v Drevney Rusi
[“Kormilstvo” in Ancient Rus’]. Sovetskaya etnografiya
[Soviet etnography], 1959, vol. 6, pp. 43–59.

10. Golovko A. B. Drevnyaya Rus i Polsha v
politicheskikh vzaimootnosheniyakh X – pervoy treti
XIII vv. [Ancient Russia and Poland in political relations
of the 10th– first third of the 13th centuries]. Kiev,
Naukova dumka Publ., 1988. 136 p.

11. Grushevskiy M. S. Іstorіya Ukraiiny-Rusi.
T. 2. XI–XIII vіk. [History of Ukraine-Rus’. Vol. 2. 11th –
13th Centuries]. Lvіv: Naukovogo tovaristva іmeni
Shevchenka Publ., 1905. 633 p.

12. Bibikov M. V., Glazyrina G. V., Dzhakson T. N.,
Melnikova E. A. et al., ed. Drevnyaya Rus v svete
zarubezhnykh istochnikov: Uchebnoe posobie dlya
studentov vuzov [Ancient Russia in the light of
foreign sources : Textbook]. Moscow, Logos Publ.,
2003. 608 p.

13. Evdokimova A. A. Korpus grecheskikh graffiti
Sofii Kievskoy na freskakh pervogo etazha [Corps of
Greek graffiti of Sophia of Kiev on the frescoes of the
first floor]. Bibikov M. V., Melnikova E. A., Nazarov V. D.,
eds. Drevneyshie gosudarstva Vostochnoy Evropy.

Ryurikovichi i rossiyskaya gosudarstvennost [Ancient
states of Eastern Europe. Rurikovichi and Russian
statehood]. Moscow, Indrik Publ., 2008. pp. 465–518.

14. Pentkovskayia T. V., Shchegoleva L. I., Ivanov S. A.,
eds. Zhitie Vasiliya Novogo v drevneyshem
slavyanskom perevode. T. 1. Issledovaniya. Teksty
[The Life of Basil the New in the ancient Slavic
translation. T. 1. Research. Texts]. Moscow, Yazyki
slavyanskoy kultury Publ., 2018. 779 p.

15. Abramovich D. I., ed. Zhitiya svyatykh
muchenikov Borisa i Gleba i sluzhby im [The lives of
the holy martyrs Boris and Gleb and their services].
Dmitrieva L. A., Likhachev D. S., eds. Pamyatniki
drevnerusskoy literatury. Vyp. 2 [Monuments of
ancient Russian literature. Vol. 2]. Petrograd,
Tiporgafiya Imperatorskoy Akademii Nauk Publ., 1916.
XXXII, 204 p.

16. Ipatevskaya letopis [Ipatian Chronicle].
Shakhmatov A.A., ed. Polnoe sobranie russkikh
letopisey [Full Collection of the Russian Chronicles].
T. 2. St.-Petersburg, M. Alexandrov Publ., 1908. XVI p.,
938 col., 87, IV p.

17. Kazhdan A. P. Iz istorii vizantiyskoy
khronografii X v. [From the history of Byzantine
chronography of the tenth century]. Vizantiiskii
vremennik, 1961, vol. 20, pp. 106–125.

18. Karpov A. Yu. Yaroslav Mudryy [Iaroslav the
Wise]. Moscow, Molodaya gvardiya Publ., 2001. 583 p.
(Zhizn zamechatelnykh lyudei Vol. 1008 (808).

19. Litavrin G. G., Novoseltsev A. P., eds.
Ob upravlenii imperiey. Tekst, perevod, kommentarii
[The De administrando imperio. Text, translation and
Comments]. Moscow, Nauka Publ., 1989. 496 p.

20. Lavrentevskaya letopis [Laurentian
Chronicle]. Karskiy E. F., ed. Polnoe sobranie russkikh
letopisey. T. 1. [Full Collection of Russian Chronicles.
Vol. 1]. Leningrad, AN SSSR Publ., 1926. VIII p., 579 col.

21. Letopisnyy sbornik, imenuemyy letopisyu
Avraamki [The Avraamka’s Chronicle]. Bychkov A. F.,
Bestuzhev-Ryumin K. D., eds. Polnoe sobranie
russkikh letopisey. T. 16 [Full Collection of Russian
Chronicles. Vol. 16]. St.-Petersburg, Tipografiya
F. Elenskogo I K. Publ., 1889. 319, 69 p.

22. Litavrin G. G. Vizantiya, Bolgariya,
Drevnyaya Rus (IX – nachalo XII vv.) [Byzantium,
Bulgaria and the Ancient Rus’]. St.-Petersburg, Aleteii
Publ., 2000. 415 p.

23. Lotman Yu. M. K sovremennomu ponyatiyu
teksta [To the modern concept of the text]. Lotman Yu. M.
Stati po semiotike kultury i iskusstva [Articles on the
semiotics of culture and art]. St.-Petersburg,
Gumanitarnoe agenstvo “Akademicheskiy proekt”
Publ., 2002. pp. 79–83.

24. Mikheev S. M. “Sviatopolk sede v Kieve po
ottsi”. Usobitsa 1015–1019 godov v drevnerusskikh
i skandinavskikh istochnikakh [Sviatopolk owned



54

ВИЗАНТИЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫЙ МИР

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Kiev after the Father. Strife of 1015–1019 in Old Russian
and Scandinavian Sources]. Moscow, Institut
slavyanovedeniya RAN Publ., 2009. 292 p. (Slavyano-
germanskie issledovaniya. Vol. 4).

25. Mokhov A. S. Vedomstvo droma (oksys
dromos) v X–XI vv. [The Department of the “î˜ò
äñüìïò in the 10 th–11 th Centuries]. Vizantiiskii
vremennik, 2011, vol. 70, pp. 25–36.

26. Nazarenko A. V. Nemetskie latinoyazychnye
istochniki IX–XI vv. Teksty, perevod, kommentarii
[German Latin-Sources of the 9th – 11th centuries. Texts,
Translation, Comment]. Moscow, Nauka Publ., 1993.
240 p.

27. Nazarenko A. V. Drevnyaya Rus i slavyane
[Ancient Russia and the Slavs]. Moscow, Russkiy fond
sodeystviya obrazovaniyu i nauke Publ., 2009. 528 p.
(Drevneishie gosudarstva Vostochnoy Evropy. 2007 g.).

28. Nazarenko A. V. Dostovernye godovye daty
v rannem letopisanii i ikh znachenie dlya izucheniya
drevnerusskoy istoriografii [Reliable annual dates in
the early chronicles and their importance for the study
of ancient Russian historiography]. Belyaev D D.,
Gimon T. V., eds. Drevneyshie gosudarstva Vostochnoy
Evropy. 2013. Zarozhdenie istoriopisaniya v
obshchestvakh Drevnosti i Srednevekovya [Ancient
States of Eastern Europe. 2013. The Origin of Historical
Writing in the Societies of Antiquity and the Middle
Ages]. Moscow, Izdatelstvo Universiteta Dmitriya
Pozharskogo Publ., 2016. pp. 593–654.

29. Nasonov A. N., ed. Novgorodskaya pervaya
letopis starshego i mladshego izvodov [Novgorod
First Chronicle]. Moscow ; Leningrad, AN SSSR Publ.,
1950. 640 p.

30. Vostokov A. Kh., ed. Ostromirovo Evangelie,
1056–1957 : faksimilnoe vosproizvedenie [Ostromir
Gospel, 1056-1957: facsimile reproduction]. Leningrad,
Aurora Publ., 1988. 588 p.

31. Patriarshaya ili Nikonovskaya letopis
[Nikonian Chronicle]. Bychkov A. F., ed. Polnoe sobranie
russkikh letopisey. T. 9 [Full Collection of Russian
Chronicles. Vol. 9]. Moscow, Nauka Publ., 1965. 256 p.

32. Pritsak O. I. Pechenigy [The Pechenegs].
Ukraiinskyi istoryk [Ukrainian Historian], 1970, vol. 1-3,
pp. 95–101.

33. Pritsak O. I. Pokhodzhennia Rusі. T. 2.
Starodavnі skandinavs’kі sagi і stara Skandinavіia
[The Origin of Rus. Ancient Scandinavian sagas and
old Scandinavia]. Kyiv, Oberegy Publ., 2003. 1304 p.

34. Sorochan S. B. Vizantiyskiy Kherson. Ocherki
istorii i kultury. Chast 1–2 [Byzantine Cherson.
Essays on History and Culture]. Vol. 1–2. Kharkov,
Maidan Publ., 2005. 1644 p.

35. Syuzyumov M. Ya. Ob istochnikakh Lva
Diakona i Skilitsy [About the Sources of Leo the Deacon
and Scylitzes]. Vizantiyskoe obozrenie [Byzantine
Review], 1916, vol. 2, no. 1, pp. 106–166.

36. Tolochko O. P. Do pytannia pro sakral’nі
chinnyky stanovlennia kniazіvs’koii vlady na Rusі u
IX–X st. [On the question of the sacred factors of the
formation of princely power in the 9th–10th centuries].
Arkheologіia [Archaeology], 1990, no 1, pp. 51–63.

37. Tolochko O. P., Tolochko P. P. Kyivska Rus
[Kievan Rus’]. Kyiv, Alternatyvy, 1998. 352 p.

38. Fylypchuk O. M. Perechituiuchi Іoanna
Skіlitsiu: khto buv Sfeng – brat Volodimira Sviatogo?
[Re-reading John Scylitzes: who was Sphengos,
brother of St. Volodymyr?] Іstorychna panorama:
Zbіrnik naukovikh statei Chernіvets’kogo
natsіonal’nogo unіversitetu. Spetsіal’nіst’ “Іstorіia”
[Historical Panorama. Collection of the articles of
Chernivtsi National University], 2009, vol. 8, pp. 58–70.

39. Filipchuk A. M. Rus’ i Vizantiia v poslednie
gody pravleniia Vasiliia II: Khrizokhir i ego voiny [Rus
and Byzantium in the last years of Basil II:
Chrusocheiros and his Warriors]. Colloquia Russica,
2015, vol. 5, pp. 55–70.

40. Khapaev V. V. Rol stratigov Khersona v
osushchestvlenii vneshney politiki Vizantiyskoy
imperii v pervoy polovine X v. [The role of the strategoi
of Cherson in the Implementation of Byzantine Foreign
Policy of the first half of the 10th Century]. Materialy
po arkheologii i istorii antichnogo i srednevekovogo
Kryma [Materials on Archaeology and History of
Ancient and Medieval Crimea], 2013, vol. 5, pp. 14–25.

41. Shakhmatov A. A. Razyskaniya o drevneishikh
russkikh letopisnykh svodakh [Investigations for the
Oldest Russian Chronicles]. Saint Petersburg, Tipografiya
M. A. Aleksandrova Publ., 1908. 686 p.

42. Yanin V. L. Aktovye pechati Drevnei Rusi X–
XV vv. T. 1. Pechati X – nachala XIII v. [Act’s Seals of
Ancient Rus of the 10th –15th Centuries. Vol. 1. The Seals of
the 10th –13th Centuries]. Moscow, Nauka Publ., 1970. 326 p.

43. Diaconu P. Les Petchénègues au Bas-Danube.
Bucarest, Éditions de l’Académie de la République
socialiste de Roumanie, 1970. 158 p. (Bibliotheca
historica Romaniae 27).

44. Felix W. Byzanz und die islamische Welt im
früheren 11. Jahrhundert.  Wien, Verlag der
Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 1981.
236 p.

45. Golden P. B. Studies on the Peoples and
Cultures of the Eurasian Steppes. Bucureşti – Brăila,
Editura Academiei Romane, Editura Istros a muzeului
Brăilei, 2011. 424 p.

46. Grierson P. Catalogue of the Byzantine Coins
in the Dumbarton Oaks Collection and in the
Whittemore Collection. Vol. 3. Part 1/2. Washington,
DC, Dumbarton Oaks Research Library and Collection,
1973. X, 887 p., 70 pl.

47. Grierson P. Byzantine Coins. London,
Methuen and Co., Berkeley, Los Angeles, University
of California Press, 1982. XIII, 411 p.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6

А.А. Роменский. К интерпретации известия Иоанна Скилицы об архонтах Руси под 6544 (1036) годом

48. Guilland R. Les logothèthes. Etudes sur
l’histoire administrative de l’Empire byzantine. Revue
des études byzantines. 1971, vol. 29, p. 5–115.

49. Holmes C. Basil II and the Governance of
Empire. New York, Oxford University Press, 2005. XIV,
625 p.

50. Thurn I., ed. Ioannis Scylitzae Synopsis
Historiarum. Corpus fontium historiae byzantinae.
Vol. 5. Berolini, Walter de Gruyter, 1973. LVI, 580 p.

51. Ivanišević V. Interpretation and Dating of the
Folles of Basil II and Constantine VIII – the Class A2.
Zbornik radova vizantoloshkog instituta [Journal of
Byzantine Institute]. 1989, vol. 27/28, p. 19–42.

52. Flusin B., Cheynet J.-Cl., eds. Jean Scylitzès.
Empereurs de Constantinople. Paris, Éditions
P. Lethielleux, 2003. XXX, 467 p.

53. Worthley J., Flusin B., Cheynet J.-Cl., eds. John
Skylitzes. A Synopsis of Byzantine History. Cambridge,
Cambridge University Psess, 2010. XXXIII, 491 p.

54. Ljubarski J. N. Nikephoros Phokas in
Byzantine Historical Writings. Byzantinoslavica, 1993,
vol. 54, fasc. 2, pp. 245–253.

55. Morrisson C. Catalogue des monnaies
byzantines de la Bibliothèque nationale. T. 2.
Philippicus à Alexis III. Paris, Bibliothèque Nationale,
1970. 844 p.

56. Jenkins R. J. H., Westerink L. G., eds. Nicholas I,
Patriarch of Constantinople. Letters. Washington,

Dumbarton Oaks Center for Byzantine Studies, 1973.
XXXVII, 631 p. (Corpus fontium historiae byzantinae.
Vol. 6).

57. Panagiotakes N. Fragments of a Lost Eleventh
Century Byzantine Historical Work? Constantinides C. N.,
Panagiotakes N. M., Jeffreys E., Angelou A. D., eds.
Philellēn: Studies in Honour of Robert Browning.
Venice, Istituto ellenico di studi bizantini e
postbizantini di Venezia, 1996, pp. 321–357.

58. Poppe A. O tytule wielkoksiążęcym na Rusi
[On the title of Great Prince in Rus]. Przegląd
Historyczny, 1984, vol. 75/3, pp. 423–439.

59. Seibt W. Johannes Skylitzes. Zur Person des
Chronisten. Jahrbuch der Österreichischen
Byzantinistik. 1976, vol. 25, pp. 81–85.

60. Shepard J. Byzantinorussica. Revue des
études byzantines, 1975, vol. 33, p. 211–225.

61. Soloviev A. V. Archōn Rōsias. Byzantion,
1961, vol. 31, pp. 237–244.

62. Stephenson P. Review: Catherine Holmes,
“Basil II and the Governance of Empire (976–1025)”
(Oxford, 2005). Byzantinische Zeitschrift, 2007,
vol. 100/1, pp. 218–223.

63. Talbot A.-M., Sullivan D. F., Dennis G. T.,
McGrath S., eds. The History of Leo the Deacon.
Byzantine Military Expansion in the Tenth Century.
Washington, DC, Dumbarton Oaks Research Library
and Collection, 2005. XIX, 264 p.

Information About the Author

Alexandr A. Romensky, Candidate of Sciences (History), Researcher, Department of Byzantine
History, State Museum-Preserve “Tauric Chersonesos”, Drevnyaya St, 1, 299045 Sevastopol, Russian
Federation, alexandrosromensky@gmail.com, https://orcid.org/0000-0003-0936-3740

Информация об авторе

Александр Александрович Роменский, кандидат исторических наук, научный сотруд-
ник отдела византийской истории, Государственный музей-заповедник «Херсонес Таврический»,
ул. Древняя, 1, 299045 г. Севастополь, Российская Федерация, alexandrosromensky@gmail.com,
https://orcid.org/0000-0003-0936-3740




А

йб
аб

ин
 А

.И
., 

20
20

56 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.4

UDC 94(470).01“12” Submitted: 01.07.2020
LBC 63.3(2)-9 Accepted: 01.10.2020

CRIMEAN GOTHIA IN THE FIRST HALF OF THE 13th CENTURY 1

Aleksandr I. Aibabin
Institute of Archaeology of Crimea of the Russian Academy of Sciences, Simferopol, Russian Federation

Abstract. Introduction. The toponym Gothia in written sources from the 8th century was used to designate
the territory of the Mountain Crimea inhabited by the Alans and the Goths between Inkerman and the north-eastern
suburb of Alushta. The same region was called the Klimata of Cherson and the Klimata of Gothia. Methods.
Fragmentary information about Gothia is contained in the “Synopsis of St. Eugenios” compiled by John
Lazaropoulos until 1364 and in the “Alanian Epistle” by the bishop Theodore. These works describe the same
period in the history of the Gothic Klimata, 1223–1227 and 1223, respectively. Analysis. The considered evidence
confirms the entry of Cherson and its subordinate Klimata of Gothia into the empire of Trebizond, at least in the first
half of the 13th century. It is methodically incorrect to judge the situation in the Klimata in the first half of the
13th century from the descriptions contained in later sources of what happened in the 14th – 15th centuries. The
“Epistle” says about the flight of bishop Theodore to an Alanian village neighboring to Cherson. Supporters of
identifying the village with the Qırq-Yer fortress remote from the city on the Chufut-Kale plateau ignore geographical
and historical realities. Results. There is no evidence of the existence of single-ethnic Gothic and Alanian regions
in the mountains and on the southern coast in written sources. In Sudak, Guillaume de Rubrouck was talked about
speakers of Teutonic and other languages in the mountains of Crimea. Historian’s allegations about the division of
Gothia into two principalities are disproved by the results of archaeological excavations in the territory of Klimata
of Gothia. The toponym Klimata is not mentioned in the descriptions of events that occurred after the middle
13th century. However, archaeological excavations of cities on the Inner Ridge revealed the preservation of active
and diverse life activities of the population of the region until the end of the 13th century. Probably, the history of the
administrative formation of the Klimata of Gothia was interrupted in 1298/99, when Nogai’s troops destroyed
Cherson, cities on the Eski-Kermen plateau, Bakla and others.

Key words: Crimea, Gothia, Alans, Klimata, Cherson, empire of Trebizond, bishop Theodore, Synopsis, Qırq-Yer.

Citation. Aibabin A.I. Crimean Gothia in the First Half of the 13th Century. Vestnik Volgogradskogo
gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science
Journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 56-68.
(in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.4

УДК 94(470).01“12” Дата поступления статьи: 01.07.2020
ББК 63.3(2)-9 Дата принятия статьи: 01.10.2020

КРЫМСКАЯ ГОТИЯ В ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЕ XIII ВЕКА 1

Александр Ильич Айбабин
Институт археологии Крыма РАН, г. Симферополь, Российская Федерация

Аннотация. Топонимом Готия в письменных источниках с VIII в. называли населенную аланами и
готами территорию Горного Крыма между Инкерманом и северо-восточным предместьем Алушты. Тот же
регион именовали Климатами Херсона и Климатами Готии. Отрывочные сведения о Готии содержатся в



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 57

А.И. Айбабин. Крымская Готия в первой половине XIII века

составленном Иоанном Лазаропулом до 1364 г. «Синопсисе св. Евгения» и в «Аланском послании» епископа
Феодора. В этих сочинениях характеризуется один и тот же период истории Климатов Готии, соответственно
1223–1227 и 1223 годы. Рассмотренные свидетельства подтверждают вхождение Херсона и подчинявшихся
ему Климатов Готии в состав Трапезундской империи, по крайней мере в первой половине XIII века. Мето-
дически некорректно судить о ситуации в Климатах в первой половине XIII в. по содержащимся в более
поздних источниках описаниям происходившего в XIV–XV веках. В «Послании» сказано о бегстве епископа
Феодора в соседнее с Херсоном аланское селение. Сторонники отождествления селения с удаленной от
города крепостью Кырк-Йер на плато Чуфут-Кале игнорируют географическую и исторические реальности.
В письменных источниках отсутствуют данные о существовании в горах и на Южном берегу одноэтничных
готского и аланского регионов. В Судаке Гийому де Рубруку рассказывали о говоривших на тевтонском и
других языках жителях горного Крыма. Утверждения историков о разделе Готии на два княжества опроверга-
ют и результаты археологических раскопок на территории Климатов. Топоним Климаты не упоминается в
описаниях событий, происходивших после середины XIII века. Однако археологические раскопки городов на
Внутренней гряде выявили сохранение активной и разносторонней жизнедеятельности населения региона до
конца XIII века. Вероятно, история административного образования Климатов Готии прервалась в 1298/99 г.,
когда войска Ногая разрушили Херсон, города на плато Эски-Кермен, Бакла и другие.

Ключевые слова: Крым, Готия, аланы, Климаты, Херсон, Трапезундская империя, епископ Феодор,
Синопсис, Кырк-Йер.

Цитирование. Айбабин А. И. Крымская Готия в первой половине XIII века // Вестник Волгоградского
государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. – 2020. –
Т. 25, № 6. – С. 56–68. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.4

Введение. Топонимом Готия в письмен-
ных источниках с VIII в. называли населен-
ную аланами и готами территорию Горного
Крыма между Инкерманом и северо-восточ-
ным предместьем Алушты. Тот же регион в
отображении происшедшего во второй поло-
вине VII в. и в более позднее время именова-
ли Климатами Херсона, а с VIII в. – Клима-
тами Готии [6, с. 74; 8, с. 10–12]. А.А. Васи-
льев пришел к выводу об обретении Готией
независимости от Византии между 1192 и
1198 гг. [59, p. 159]. По утверждению В.П. Сте-
паненко, находки на территории фемы Херсо-
на печатей столичной элиты, в том числе
Иоанна Ангела, Иоанна Контостефана Ком-
нина, Алексея Враны Комнина, указывают на
сохранение контроля Константинополя до
1204 г. [33, с. 716; 34, с. 465].

Метод. Воссоздание истории Готии в
первой половине XIII в. осложнено немного-
численностью и фрагментарностью информа-
ции письменных источников. Противоречивые
сведения об имевших место на ее террито-
рии событиях содержатся в составленном
Иоанном Лазаропулом до 1364 г. «Синопсисе
чудес св. Евгения» [54, p. 31–42, 310–313; 41,
с. 126] и в отчете епископа Феодора Аланско-
го никейскому патриарху Герману II (1223–
1240), названном Ю.А. Кулаковским «Аланс-
ким посланием» [25, с. 11–15].

Анализ. В «Синопсисе чудес св. Ев-
гения» повествуется об одном из эпизодов
противостояния между греческой Трапезунд-
ской империей и Конийским (Иконийским)
Сельджукским султанатом. По словам Си-
нопсиса: «Åðr ô² äåõôÝñv hôåé Pñ÷yò ôï™ dí
ìáκáñßá ëÞîåé Pïéäßìïõ âáóéëÝùò
EÁíäñïõíßκïõ ôï™ Ãßäïõ, dí ô² AòøëávA hôåé
ô² Pð’ κôßóåùò κüóìïõ... íá™ò ôéò ðåöïñôéóìÝíç
ìåôN ô§í äçìïóéáκ§í ôåëåóìÜôùí ôyò
×åñó§íïò κár ô§í dκåsóå κëéìÜôùí Ãïôèßáò
κár äçìïóéáκï™ Tñ÷ïíôïò EÁëåîßïõ ôï™
ÐáκôéÜñç κár Pñ÷üíôùí ôéí§í ×åñóùíéô§í,
dñ÷ïìÝíç díôá™èá óõãκïìßóáé ô² âáóéëås
Ãßäv ôN dðÝôåéá ôÝëç, κõìáéíïìÝíçò ôyò
èáëÜôôçò, åkò Óéíþðçí ðñïóþκåéëå. κár ¿
¼çèårò äc FñáÀóçò ô’ ðëïsïí ôï™ôï κár ôN
÷ñÞìáôá κár ôï˜ò díô’ò Rðáíôáò ó˜í ôïsò
íáýôáéò κáôáðïñèÞóáò Pöåsëå, κár
κáôÜöñáκôá ìåôN ôá™ôá ðëïsá κáôN ×åñó§íïò
PðÝóôåéëå κár κáèåsëïí ôNò ÷þñáò ášôyò
Tκñùò. – Во второе лето правления почивше-
го благолепного царя Андроника Гида в 6731
от сотворения мира (1222/1123 г.)... корабль с
государственными налогами, собранными в
Херсоне и тамошних Климатах Готфии, с ар-
хонтом димосия Алексеем Пактиаром, и не-
которыми архонтами Херсона, направлялся
сюда, чтобы доставить ежегодные налоги
императору Андронику Гиду. Но по случаю



58

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

бурной погоды корабль был прибит к Синопу.
Вышеупомянутый раис разграбил и захватил
это судно, находившиеся на борту деньги, пле-
нив всех, включая экипаж. После этого он по-
слал вооруженные корабли против Херсона и
совершил набег на его Климаты» [35, с. 48,
49, 51; 59, p. 160–161; 54, p. 310–311; 41, с. 127].
Слово ÷þñáò (accusative plural от ÷þñá) час-
то переводят как «страна, край, местность»,
но логичнее использовать синоним ô’ κëßìá –
Климаты [8, с. 11]. Захвативший корабль
FñáÀóçò – раис (ра’ис ал-бахр – начальник
моря) был селджукским комендантом Сино-
пы [32, с. 10; 41, с. 127, 164]. Император Тра-
пезундской империи Андроник I Гид отправил к
Синопе войска и флот, которые заставили воз-
вратить не только корабль и пленников, но и на-
грабленное в «...dκ ô§í ÊëéìÜôùí ×åñó§íïò»
[59, p. 161; 54, p. 310–313].

По дате, приведенной в начале рассмот-
ренного отрывка, эти военные действия обыч-
но относили к 1223 г. [27, с. 738–746; 26, с. 96;
35, с. 48; 59, p. 161; 17, с. 31; 44, с. 80; 61, ó. 18].
Р.М. Шукуров и Д.А. Коробейников выдели-
ли в отрывке «Синопсиса» три завершенных
и разных по хронологии сюжета: А – возоб-
новление царем Андроником I Гидом в 1223 г.
мирного договора с «султаном меликом», «сы-
ном великого султана Алатина Саапатина»
(’Ала ал-Дина I Кай-Кубада – 1219/1220–1236/
1237); В – нападение сельджукского намест-
ника в Синопе на греческое судно, ответные
военные действия против Синопы и заключе-
ние договора с сельджуками об освобожде-
нии захваченного корабля; С – поход «мели-
ка» на Трапезунд. Р.М. Шукуров и Д.А. Коро-
бейников синхронизировали захват корабля из
Херсона с описанным Мухаммадом ал-Хама-
ви взятием в январе 1225 г. войском султаном
’Ала ал-Дина нескольких ромейских крепос-
тей и пленением малика Кира Аликса [40,
с. 188–192]. Правда, исследователи подчер-
кивали зыбкость аргумента. Неясно, о каком
Аликсе шла речь в тексте Ал-Хамави, кото-
рый мог в рассказ о случившемся в 1225 г.
вставить искаженный эпизод хроники Абу ал-
Фиды о пленении сельджуками в 1214 г. тра-
пезундского императора Алексея I Великого
Комнина (1181–1222) [40, с. 193]. Вряд ли ал-
Хамави титуловал маликом и киром не васи-
левса Алексея I, а фискального чиновника.

Скорее всего, многочисленные события (зах-
ват корабля с налогами и трапезундским ар-
хонтом димосия Алексеем Пактиаром, пере-
ход сельджукской морской флотилии к Хер-
сону и нападение на город и Климаты, подго-
товка трапезундских войск и флота для похо-
да на Синоп и штурм и захват города, подпи-
сание мирного договора и возврат сельджу-
ками корабля, пленников и денег) происходи-
ли не в один 1223 г., а на протяжении еще не-
скольких лет. Если сообщение Ибн ал-Асира
о «возврате от румов» порта Синоп султаном
’Ала ал-Дин I Кай-Кубадом в 1228 г. досто-
верно [41, с. 135], то, вероятно, трапезундцы
могли занять Синоп не позднее 1227 года. То
есть в Синопсисе описано происшедшее в
1223–1227 годах.

По мнению В.Д. Смирнова и В.Г. Васи-
льевского, другой эпизод той же войны Анд-
роника I Гида с султаном ’Ала ад-Дином Кай-
Кубадом I воссоздан в сочинении персидско-
го хрониста Конийского султаната Ибн-ал-
Биби (Насир-ад-Дин аль-Хусайн ар-Ругади –
умер после 1285 г.), поведавшем о захвате сель-
джуками Судака [32, с. 10; 15, с. CLXXVI].
Тогда как, по заявлению А. Саввидиса, Ибн-
ал-Биби писал о «сельджукской операции в
Херсоне» [55, p. 172]. Очевидно, он, не разоб-
равшись в средневековой крымской топоними-
ке, отождествил Крым с Херсоном [19, с. 176].

По предположению В.Г. Васильевского,
сельджуки атаковали Судак спустя несколь-
ко лет после первого нашествия татар в 1223 г.
[15, с. CLXXVI]. Нападение сельджуков при-
урочивали к 1221 или 1222 г. [45, с. 60; 17, с. 31;
43, с. 29; 57, p. 105; 61, ó. 21; 30, с. 314], 1222 г.
[52, p. 139], 1222/1223 г. или началу 1223 г. [12,
с. 95; 39, с. 176], 1225 г. [46, p. 125–126, 166–
167; 55, p. 172; 58, p. 246], или к периоду меж-
ду 1225 и 1227 гг. [56, p. 774]. По утвержде-
нию А.Л. Якобсона, «Синопсис» Иоанна Ла-
заропула и хроника Ибн-ал-Биби свидетель-
ствуют о том же самом нападении сельджу-
ков в 1221 или 1222 г. на Судак и Херсон [43,
с. 29]. Р.М. Шукуров привел веские доводы в
пользу того, что войско сельджукского наме-
стника беглербека Хусамаал-Дина Чупана
(Чобана) на кораблях отплыло к Судаку и зах-
ватило город вскоре после изгнания в 1228 г.
трапезундцев из порта Синоп [42, с. 366, при-
меч. 61]. То есть в указанных сочинениях



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 59

А.И. Айбабин. Крымская Готия в первой половине XIII века

идет речь о разных походах сельджуков: рей-
де на Херсон и Климаты до 1227 г. и захвате
Судака в 1228 году.

«Аланское послание» епископа Фео-
дора Ю.А. Кулаковский и другие историки да-
тировали годами патриаршества Германа II –
1222–1240 гг. [25, с. 12] или 1240 г. [59, p. 167].
По словам Ю.А. Кулаковского, автор посла-
ния до отъезда в свою епархию в день избра-
ния Константинопольского патриарха Герма-
на II в 1222 г. произнес посвященный ему эн-
комий [25, с. 12]. М. Нистазопулу аргументи-
ровано отнесла избрание патриарха Германа
к 4 января 1223 г. [60, ó. 271–279]. Вскоре епис-
коп Феодор и его спутники начали продолжи-
тельное странствие. Вероятно, они решились
отплыть зимой к побережью Северного Кав-
каза, но были высажены в Херсоне. В «Алан-
ском послании» имеется доказательство начала
путешествия зимой. Епископ Феодор, добравшись
в середине зимы до города Боспора, боялся на-
падения «Скифов (Óκõè§í)» на город [62,
col. 397–398,9; 25, с. 19]. Скифами Феодор на-
зывал татар [15, с. CLVIII; 50, S. 282]. Пер-
вое вторжение татар в восточный Крым и на-
падение на Судак зафиксировано в Приписке
на полях Сугдейского Синаксаря от 27 января
6731 (1223) года – «ôy ášôy ½ìÝñ(á) ƒëè(ïí)
ïj ðñùôïé ïj ôÜô(á)ñ(ïé), ôï™ AòøëáA dôïõò –
в этот день впервые пришли татары» [61,
σ. 119, № 8]. Поскольку в тексте «Послания»
говорится о трехлетней продолжительности
путешествия епископа Феодора [62, col. 389–
390,3; 25, с. 16], то М. Нистазопулу датирова-
ла написание «Послания» 1225 г. [60, ó. 272–
273, 278–279; 18, с. 188, примеч. 27; 39, с. 172].
Эта дата подтверждается упоминанием епис-
копа Феодора в постановлении Синода, засе-
давшего в Никее 6 февраля 1226 г. [49, p. 48–
49, № 1240; 39, с. 172].

Исследователи текста «Послания» под-
черкивали его недостатки: запутанный язык,
изобилующий цветистой риторикой, заимство-
ваниями из Гомера и Библии, туманное, по-
рою некорректное описание реальных собы-
тий [25, с. 16, 18, 20–27; 20, с. 265]. Примером
такой риторики является вставленная в жало-
бу на Херсонского епископа характеристика
образа жизни алан Готии: «Воистину это была
паства, разбросанная по горам, пустыням и
пропастям, не имеющая ни загона, ни хижи-

ны – готовая добыча диким зверям» [62,
col. 393; 20, с. 267]. Во всяком случае, в горах
Готии нет пустынь, да и археологи так и не
выявили какие-либо следы кочевавших в ре-
гионе в первой половине XIII в. алан.

По рассказу Феодора, из Херсона он и
его спутники бежали в селение, близ Херсо-
на, в котором «живут аланы (EÁ ëáíïß)
столько же по своей воле, сколько и по жела-
нию Херсонцев, словно некое ограждение
и охрана (города) – ïš÷ yôôïí èåëçèÝíôåò
~ èåëÞóáíôåò, ¦ò ïsüí ôé ðåñéôåß÷éóìá ôáýôw
κár ðåñéöñïýñçìá». Некий Цаман (ÔîáìÜíçò)
в результате набега оказался в Херсоне и,
требуя выдачи Феодора, «грозил войною ма-
лым аланам (ôïsò ìéκñïsò Áëáíïsò)» [62,
col. 391–394,5; 25, с. 17; 59, p. 167].

Н.М. Богданова и Р.М. Шукуров счита-
ли, что имя Цаман (ÔîáìÜíçò) могло быть
греческой транслитерацией сельджукского
имени Хусамал-Дин Чупан (Чобан) [11, с. 44,
58–59]. Основываясь на этой, одной из воз-
можных, транслитерации и других допущени-
ях, Н.М. Богданова домыслила текст Ибн-ал-
Биби и «отправила» сельджукские войска Ху-
самаал-Дина Чупана из Судака в Херсон и ок-
рестности. В.Г. Ченцова доказала несостоя-
тельность столь свободной трактовки текстов
сочинения Ибн-ал-Биби и «Аланского посла-
ния» [39, с. 172–176]. Хусамал-Дин Чупан не
мог преследовать епископа Феодора. Сельд-
жуки захватили Судак не ранее 1228 г., уже
после возвращения епископа в Никею.

Епископ Феодор в жалобах на несправед-
ливые притеснения епископа Херсона раскры-
вает подлинные причины своего изгнания из
города и окрестных аланских селений. Выса-
дившись в Херсоне, он не продолжил путь в
собственную епархию в Алании, а пытался
окормлять местных алан в городе и соседних
селениях: «Мы привносили к ним слово уве-
щевания, чтобы они жили в соответствии с
призванием Христовым. ...Не было ведь у них
и пастыря, хотя это являлось обязанностью для
многих (åk κár ðïëë§í ô’ åðÜããåëìá)... Речь
тут же зашла о границах [епархии и о том, что
его] епископство – местное (dã÷þñéïò), а
мое – проезжее и нарушающее границы
(ðáñïäåõô’í κár ðáñüñéïí). Все это харак-
терно для нынешних епископов и маскирует
мелкость души и зависть... А ведь мы при-



60

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ступили к учению не всенародно и на рукопо-
ложение не покушались (ïš ãNñ äçìïóßu
ôï™ äéäÜóκåéí ðñïÝóôçìåí, ïš ÷åéñïôïíßáí
½ñðÜóáìåí), чтобы он мог думать, будто про-
тив него злоумышляют» [62, col. 393; 20,
с. 267]. Поэтому понятны мотивы враждебно-
го отношения Херсонского епископа к прибыв-
шему из Никеи епископу Алании, которого об-
винили в нарушении епархиальных прав и цер-
ковных канонов [15, с. CLVII–CLVIII].

По мнению С.А. Иванова, приведенная
цитата позволяет признать алан формально
крещенными, которых никто не окормлял [62,
col. 393; 20, с. 267]. Однако приходы соседне-
го с Херсоном региона принадлежали Херсон-
ской епархии, а с середины VIII в. – Готс-
кой [22, с. 67–69; 13, с. 22–23; 3, с. 616–622].
В XII – начале XIII в. архиепископы Готии уча-
ствовали в Константинопольских соборах [59,
p. 145–148; 47, p. 132–136, 138]. Материалы
археологических раскопок на территории Кли-
матов Готии показали несостоятельность ги-
потезы С.А. Иванова и продемонстрировали
усиление христианского мировоззрения среди
алано-готского населения региона с раннего
средневековья [5, с. 307; 36, с. 86–99; 37, с. 88–
94]. С X в. в городах Готии на плато Эски-
Кермен и Бакла началась перепланировка квар-
талов жилых домов для возведения кварталь-
ных храмов [4, с. 429; 10, с. 5–10]. Строитель-
ные надписи отображают активную церков-
ную жизнедеятельность в центре Готской епар-
хии на плато Мангуп в первой трети XIII века.
В надписи на южной стене пещерного храма
в верховьях Табана-Дере [29, с. 21, № 6]:
«В 6733 году. Строится ныне... господином
[таким-то, ...] все...ейшим иеромонахом и...»,
возможно, идет речь о сооружении неким
иеромонахом пещерного храма [48, № V 174].
В другой надписи из того же пещерного комп-
лекса прочитана дата 1221 г. [28, с. 154, № 49а]
или 1220–1221 гг.: «+ IÅô(ïõò) A[ò]øκè´ –
В [6]729 году» [48, № V 196]. Сельские хра-
мы строятся и на поселениях.

Из Византии повсеместно распростра-
нился аскетический христианский погребаль-
ный обряд. Умерших хоронят на небольших
некрополях у стен храмов и в сооруженных
внутри них могилах и костницах. Как правило,
в захоронениях лежали фрагменты керамики
с прочерченным крестом или христианской

формулой «IC ХС NIKA» («Иисус Христос –
Ника»). Возможно, они заменяли носившие-
ся при жизни нательные кресты и были сде-
ланы специально для погребений. Такая прак-
тика зафиксирована и в христианском погре-
бальном обряде поздневизантийского време-
ни (XIII – середины XV в.) на территории
Греции [53, р. 377, 407, 413, fig. 20, 3; 9, с. 256].

В «Синопсисе чудес св. Евгения» и
«Аланском послании» характеризуется один
и тот же период истории Климатов Готии, со-
ответственно 1223–1227 и 1223 годы. Исполь-
зовавшие названные сочинения исследовате-
ли сделали противоречивые выводы о разде-
ле территории Климатов и их взаимоотноше-
ниях с Трапезундской империей.

О разделе территории Климатов Го-
тии. Ф.К. Брун сопоставил содержащуюся в
«Аланском послании» информацию о селении
близ Херсона, в котором «живут аланы...», с
рассказом монаха францисканца Гийома де
Рубрука о посещении Крыма. В 1253 г. он
высадился в Солдайе и спустя некоторое вре-
мя через Перекоп отправился в Монголию.
Поскольку Гийом де Рубрук не посещал Го-
тию и Херсон (в порт которого его корабль не
заходил), то его сведения о названных регио-
нах сомнительны. Он повторил услышанные
в городе от купцов слухи: «...sunt quadraginta
castella inter Kersonam et Soldaia, quorum
quodlibet fere habebat proprium idioma: inter quos
erant multi Goti quorum idioma est teutonicum...
In illa planicie solebant esse Comani antequam
venirent Tartari, et cogebant ciuitates praedictas
et castra ut daren’t eis tributum – около сорока
замков между Керсоном и Солдаей, коих по-
чти каждый имеет свое особое наречие; меж-
ду ними много Готов, говорящих по-немецки...
На равнине, до нашествия Татар, имели пре-
бывание Команы, которые брали дань с горо-
дов и укреплений» [22, с. 46–49, примеч. 58;
14, с. 135; 31, с. 90]. Ф.К. Брун распознал в
латинском словосочетании «quadraginta
castella – сорок замков» название города Кырк-
Йер, упомянутое в ярлыке 1497 г. хана Туклук
Тимура. Тем самым Ф.К. Брун положил на-
чало не утихающей и в наши дни дискуссии
востоковедов, историков и краеведов о трак-
товке латинского словосочетания «quadraginta
castella» в восточных источниках. Он локали-
зовал Кырк-Йер на плато Чуфут-Кале у «се-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 61

А.И. Айбабин. Крымская Готия в первой половине XIII века

верной границы Готии» [14, с. 134–136].
Ф.К. Брун, ссылаясь на завершенное в 1321 г.
сочинение арабского географа Абу-л-Фиды
[24, с. 76], назвал жителей Кырк-Йера алана-
ми или ассами. Ф.К. Брун приписал Рубруку
встречу с аланами Кырк-Йера, хотя францис-
канец там не был, а с аланами общался в сте-
пи за Перекопом [14, с. 136–137; 31, с. 106].

Ю.А. Кулаковский был уверен в истори-
ческой достоверности сообщения епископа
Феодора о защищавших Херсон аланах и счи-
тал «соседним с Херсоном селением» крепость
Кырк-Йер (Чуфут-Кале). Он отличал живших
в крепости «не исконных, сравнительно новых»
алан от традиционно населявших горный Крым
соплеменников [26, с. 100].

Как подчеркнул А.А. Васильев, Рубрук
не был в западной части полуострова и при-
нял топоним «Кирк-Йер – сорок мест» за
40 различных крепостей – «quadraginta
castella». А.А. Васильев отметил точность
описания населенного ассами города Керкер
или Керкри (  иркри) в труде Абу-л-Фиды, по-
местившего Кирк-Йер на краю седьмого кли-
мата страны ассов [24, с. 121]. Согласно
А.А. Васильеву, во времена Рубрука топоним
Кирк-Йер, видимо, означал крепости между
Херсоном и Солдаей, а позднее (при Абу-л-
Фиде) так именовали лишь город на плато
Чуфут-Кале [59, p. 165–166]. А.А. Васильев
локализовал алан-ассов в районе Крымской
Готии между Херсоном и Кирк-Йером [59,
p. 167]. Обратившись к «Аланскому посла-
нию», А.А. Васильев полагал, что «жившие
примитивно, кочевавшие по горам» «в какой-
то части территории Готии» аланы защищали
Херсон от татар [59, p. 167].

Как мы видим, если Ф.К. Брун помес-
тил соседнее с Херсоном аланское селение на
северной границе Готии на плато Чуфут-
Кале, то А.А. Васильев – где-то в Готии.
Тем самым Ф.К. Брун допустил возможность
выделения из Готии аланской крепости Кирк-
Йер. Данную гипотезу развил А.Л. Якобсон.
По его предположению, в XIII в. в юго-запад-
ной нагорной «Тавриде» уже существовало
полуфеодальное княжество Феодоро с цент-
ром на Мангупе, а близ современного Бахчи-
сарая в том же XIII в. возникло аланское кня-
жество с центром Кирк-Йер (Чуфут-Кале). По
А.Л. Якобсону, именно аланы Кирк-Йера опи-

саны в «Послании» Феодора [43, с. 30–31; 44,
с. 81]. Гипотезу о существовании в горном
Крыму в год пребывания епископа Феодора
(1223 г.) самостоятельного аланского княже-
ства с центром в Кирк-Йере приняли многие
современные исследователи истории Крыма
(см. историографию: [16, с. 109–112]).

Методически некорректно судить о си-
туации в Климатах в первой половине XIII в.
по содержащимся в более поздних источни-
ках описаниям происходившего в XIV–
XV веках. В «Послании» сказано только о бег-
стве епископа Феодора в соседнее с Херсо-
ном аланское селение. Сторонники его отож-
дествления с удаленной от города крепостью
Кырк-Йерна плато Чуфут-Кале игнорируют
географическую и исторические реальности.
В письменных источниках отсутствуют дан-
ные о существовании в горах и на Южном
берегу одноэтничных готского и аланского
регионов. В Судаке Рубруку рассказывали о
говоривших на тевтонском и других языках
жителях горного Крыма.

Упомянутые выше утверждения истори-
ков о разделе Готии на аланское и не аланское
княжества опровергают и результаты архео-
логических раскопок на территории Климатов.
Скорее всего, в фемный период завершился
многовековой ассимиляционный процесс фор-
мирования горнокрымской народности. Под
влиянием христианства она впитала в себя
аланский, готский, ромейский и булгарский
компоненты. Новой народности принадлежа-
ла и единая материальная культура [1, с. 130].
Крепости, основанные в раннее средневеко-
вье византийцами на горных плато Внутрен-
ней гряды Крымских гор, в X–XIII вв. разви-
лись в города, сохранившие статус админис-
тративных и религиозных центров отдельных
климатов и игравшие большую роль в поли-
тической, экономической и религиозной жиз-
ни. На некрополях Готии в погребальных со-
оружениях X в. и в более поздних хоронили
по единообразному погребальному обряду, не
позволяющему идентифицировать этнос по-
хороненных. Жизнедеятельность христианс-
ких православных общин способствовала
распространению греческого языка среди
алан и готов. Греческие эпитафии и граффи-
ти на керамике и архитектурных деталях из
Горного Крыма свидетельствуют о повсеме-



62

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

стном применении жителями Климатов гре-
ческой письменности.

Взаимоотношения Климатов Готии
с Трапезундом. Многие историки писали о
подчинении Херсона и Климатов Готии в
1204 г. возникшей после распада Византии
Трапезундской империи [32, с. 9–10; 15,
с. CLXVIII; 26, с. 96; 59, p. 160; 43, с. 28; 44,
с. 80; 12, с. 95; 41, с. 78; 2, с. 277; 21, с. 413].

Согласно В.Г. Васильевскому, Трапезунд
сохранил в Херсоне и Готии традиции само-
управления, «а последняя имела своих князей»
[15, с. CLXXV]. Правда, в письменных источ-
никах IX–XIII вв. правителей Готии и Клима-
тов называли не князьями, а господином и
архонтами Готии (ô² κõñ² ôyò Ãïôèßáò κáß
ôïsò Tñ÷ïõóéí ášôï™) [8, с. 9]. По мнению
В.П. Степаненко, после 1204 г. власть Трапе-
зундской империи в Херсоне и Климатах Го-
тии была номинальной. Местные архонты и
севасты в обмен на легитимацию своей влас-
ти в регионе платили Трапезунду ежегодный
разовый сбор «пакт» [34, с. 466–467]. К. Цу-
керман с оговорками согласился с суждени-
ем В.П. Степаненко о возврате Таврики в эпо-
ху автономных архонтий [33, с. 715–716; 38,
с. 243–244]. Правда, отсутствуют какие-либо
свидетельства автономии Климатов Готии в
первой половине XIII в., как, впрочем, и на про-
тяжении всего периода их существования [8,
с. 7–12]. В тексте «Синопсиса» содержатся
доказательства совсем не номинального уп-
равления Трапезундом крымскими владения-
ми. Император Андроник I Гид быстро и же-
стко отреагировал на захват сельджуками ко-
рабля из Херсона и их набег на город и Кли-
маты и для восстановления status quo ante
bellum его армия и флот не только захватили
Синоп, но отразили контрнаступление сельд-
жуков и пленили «султана мелика» [41, с. 127].
Трапезунд сохранил созданную в дофемный
период структуру управления Климатами Го-
тии (Готфии), подчинив их Херсону. В «Синоп-
сисе» отчетливо отображено фискальное ад-
министрирование метрополии в крымских вла-
дениях. Напомню, на корабле имперский фис-
кальный архонт димосия Алексей Пактиар пе-
ревозил в Трапезунд собранный в заморской
провинции ежегодный (dðÝôïò) государ-
ственный налог (äçìüóéïò ôÝëïò) [51, p. 74,
308, 316; 41, с. 127]. Трапезундского чиновни-

ка сопровождали херсонские архонты. Неиз-
вестно, были ли они избраны горожанами или
назначены императором.

Результаты.  Рассмотренные свиде-
тельства подтверждают вхождение Херсона
и подчинявшихся ему Климатов Готии в со-
став Трапезундской империи, по крайней мере
в первой половине XIII века. А.А. Васильев,
цитируя устаревший перевод завершенного в
1154 г. труда арабского географа ал-Идриси и
сочинение Гийома де Рубрука, утверждал, что
некоторые населенные готами регионы гор-
ного Крыма платили дань куманам-половцам
на протяжении длительного времени до 1223 г.
[59, p. 136–137]. Мы не знаем, когда Климаты
начали выплачивать эту дань. В современном
переводе текста ал-Идриси нет ни слова о ее
взимании: «От Карсуна (Херсона) до Джали-
та (Djalita) (Ялты) тридцать миль; это город
[принадлежавший] к стране ал-Куманийа» [23,
с. 60, 115, 177]. То есть речь идет о принад-
лежности куманам вновь основанного на
Южном берегу порта.

Топоним Климаты не упоминается в опи-
саниях событий, происходивших после сере-
дины XIII века. Однако археологические рас-
копки известных на Внутренней гряде горо-
дов выявили сохранение активной и разносто-
ронней жизнедеятельности населения регио-
на до конца XIII века. Вероятно, история ад-
министративного образования Климатов Го-
тии прервалась в 1298/99 г., когда войска Но-
гая разрушили Херсон, города на плато Эски-
Кермен, Бакла и другие [7, с. 283].

ПРИМЕЧАНИЕ

1 Исследование выполнено при финансовой
поддержке РНФ в рамках проекта № 20-18-00076
«Эволюция городов на Внутренней гряде Крымс-
ких гор в средние века и новое время».

The study was funded by the Russian
Science Foundation according to the research project
№ 20-18-00076 “The evolution of cities on the Inner
ridge of the Crimean mountains in the Middle Ages
and modern times”.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Айбабин, А. И. Могильники VIII – начала
Х в. в Крыму / А. И. Айбабин // Материалы по ар-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 63

А.И. Айбабин. Крымская Готия в первой половине XIII века

хеологии, истории и этнографии Таврии. – 1993. –
Вып. III. – С. 121–134.

2. Айбабин, А. И. Города и степи Крыма в
XIII–XIV вв. по археологическим свидетельствам
/ А. И. Айбабин // Материалы по археологии, ис-
тории и этнографии Таврии. – 2003. – Вып. X. –
С. 277–306.

3. Айбабин, А. И. Некоторые аспекты исто-
рии Готской епархии в Юго-Западном Крыму
/ А. И. Айбабин // Материалы по археологии, исто-
рии и этнографии Таврии. – 2006. – Вып. XII. –
С. 615–626.

4. Айбабин, А. И. Позднесредневековая ча-
совня на плато Эски-Кермен / А. И. Айбабин,
Э. А. Хайрединова // Материалы по археологии, ис-
тории и этнографии Таврии. – 2011. – Вып. XVII. –
С. 422–457.

5. Айбабин, А. И. Крымские готы страны
Дори (середина III – VII в.) / А. И. Айбабин,
Э. А. Хайрединова. – Симферополь : Антиква,
2017. – 366 с.

6. Айбабин, А. И. О дате образования Крым-
ской Готии / А. И. Айбабин // Вестник Волгоградс-
кого государственного университета. Серия 4, Ис-
тория. Регионоведение. Международные отноше-
ния. – 2018 – Т. 23, № 5. – С. 71–78. – DOI: https://
doi.org/10.15688/jvolsu4.2018.5.6.

7. Айбабин, А. И. Раскопки усадьбы 2 в квар-
тале I на плато Эски-Кермен / А. И. Айбабин // Ма-
териалы по археологии, истории и этнографии Тав-
рии. – 2018. – Вып. XXIII. – С. 277–304.

8. Айбабин, А. И. Топоним Климаты в сред-
невековом Крыму / А. И. Айбабин // Вестник Вол-
гоградского государственного университета. Се-
рия 4, История. Регионоведение. Международные
отношения. – 2019. – Т. 24, № 6. – С. 6–17. – DOI:
https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2019.6.1.

9. Айбабин, А. И. Плитовые могилы XIV в. на
плато Эски-Кермен / А. И. Айбабин, Э. А. Хайре-
динова // Материалы по археологии, истории и эт-
нографии Таврии. – 2019. – Вып. XXIV. – С. 250–276.

10. Айбабин, А. И. Новый храм с фресками X–
XIII вв. на плато Эски-Кермен / А. И. Айбабин,
Э. А. Хайрединова // Изучение и сохранение древ-
них сакральных пространств в современном мире
(к 1365-летию ссылки папы Мартина в Херсонес) :
материалы Междунар. науч. конф. / ред.-сост.
В. В. Майко, Э. А. Хайрединова, Т. Ю. Яшаева. –
Симферополь : Антиква, 2020. – С. 5–10.

11. Богданова, Н. М. К вопросу о городском
управлении в Херсоне в начале XIII в. / Н. М. Богда-
нова // Социальные группы традиционных обществ
Востока. Ч. 1 / отв. ред. С. В. Волков. – М. : Наука,
1985. – С. 42–63.

12. Богданова, Н. М. Херсон в X–XV вв. Про-
блемы истории византийского города / Н. М. Богда-

нова // Причерноморье в средние века. – 1991. –
Вып. 1. – С. 8–172.

13. Богданова, Н. М. Церковь Херсона в X–
XV вв. / Н. М. Богданова // Византия, Средиземно-
морье и славянский мир / ред. Г. Г. Литаврин
[и др.]. – М. : Изд-во МГУ, 1991. – С. 19–49.

14. Брун, Ф. К. Черноморье. Ч. 2 / Ф. К. Брун. –
Одесса : Печ. въ тип. Г. Ульриха, 1880. – 408 c.

15. Васильевский, В. Г. Введение в Житие Св.
Стефана Сурожского / В. Г. Васильевский // Труды
В. Г. Васильевского. Т. III. – Петроград : Типографiя
Императорской Академiи наукъ, 1915. – С. СХLII–
CCLXXXVIII.

16. Герцен, А. Г. Кырк-Ер – Чуфут-Кале. Кре-
пость на краю седьмого климата / А. Г. Герцен,
Ю. М. Могаричев. – Симферополь : Антиква,
2016. – 312 с.

17. Гордлевский, В. Государство Сельджукидов
Малой Азии / В. Гордлевский. – М. ; Л. : Изд-во АН
СССР, 1941. – 199 с.

18. Жаворонков, П. И. Никейско-трапезундс-
кие отношения в 1213–1223 гг. / П. И. Жаворонков
// Византийские очерки / отв. ред. З. В. Удальцо-
ва. – М. : Наука, 1982. – С. 183–190.

19. Жаворонков, П. И. Рец. на: A.G.С. Savvides.
Byzantium in the Near East : Its relations with the Seljuk
Sultanate of Rum in Asia Minor, the Armenians of
Cilicia and the Mongols (A.D. с. 1192–1237).
Thessaloniki, 1981 / П. И. Жаворонков, Р. М. Шуку-
ров // Византийский временник. – 1987. – Т. 48. –
С. 172–178.

20. Иванов, С. А. Византийское миссионер-
ство : Можно ли сделать из «варвара» христиани-
на? / С. А. Иванов. – М. : Языки славянской культу-
ры, 2003. – 376 с.

21. Карпов, С. П. История Трапезундской им-
перии / С. П. Карпов. – СПб. : Алетейя, 2007. – 624 с.

22. Кеппен, П. И. О древностях Южного Берега
и гор Таврических / П. И. Кеппен. – СПб. : Печатано
при Императорской Академии наук, 1837. – 409 с.

23. Коновалова, И. Г. Восточная Европа в со-
чинении ал-Идриси / И. Г. Коновалова. – М. : Вос-
точная литература, 2006. – 325 с.

24. Коновалова, И. Г. Восточная Европа в со-
чинениях арабских географов XIII–XIV вв. / И. Г. Ко-
новалова. – М. : Восточная литература, 2009. – 220 с.

25. Кулаковский, Ю. А. Епископа Феодора
«Аланское послание» / Ю. А. Кулаковский // Запис-
ки Одесского общества истории и древностей. –
1898. – Т. XXI : Материалы. – С. 11–27.

26. Кулаковский, Ю. А. Прошлое Тавриды
/ Ю. А. Кулаковский. – Киев : Типо-лит. С. В. Куль-
женко, 1914. – 156 с.

27. Куник, А. О связи трапезундско-сельджук-
ской войны с первым нашествием татар на Север-
ное Причерноморье / А. Куник // Ученые записки



64

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Императорской академии наук по I и III отделени-
ям. – 1854. – Т. 2. – С. 734–746.

28. Латышев, В. В. Заметки к христианским над-
писям из Крыма / В. В. Латышев // Записки Одес-
ского общества истории и древностей. – 1897. –
Т. XX. – С. 149–162.

29. Латышев, В. В. Эпиграфические новости из
Южной России / В. В. Латышев // Известия Импе-
раторской Археологической комиссии. – 1918. –
Вып. 65. – С. 9–21.

30. Пашуто, В. Т. Внешняя политика Древней
Руси / В. Т. Пашуто. – М. : Наука, 1968. – 495 с.

31. Путешествия в восточные страны Плано
Карпини и Рубрука / ред., вступ. ст. и примеч.
Н. П. Шастиной. – М. : Гос. изд-во геогр. лит., 1957. –
272 с.

32. Смирнов, В. Д. Крымское ханство под вер-
ховенством Оттоманской Порты до начала XVIII века
/ В. Д. Смирнов. – СПб. : Университетская типогра-
фия, 1887. – 774 с.

33. Степаненко, В. П. Византия и Крым в пост-
фемный период (конец XI – XII в.) : (К постановке
проблемы) / В. П. Степаненко // Материалы по ар-
хеологии, истории и этнографии Таврии. – 2018. –
Вып. XXIII. – С. 713–720.

34. Степаненко, В. П. Поствизантийский Крым
в XIII в. / В. П. Степаненко // Материалы по архео-
логии, истории и этнографии Таврии. – 2019. –
Вып. XXIV. – С. 464–469.

35. Успенский, Ф. И. Очерки из истории Трапе-
зундской империи / Ф. И. Успенский. – Л. : Изд-во
АН СССР, 1929. – 160 с.

36. Хайрединова, Э. А. Византийские кресты с
инкрустацией из Юго-Западного Крыма / Э. А. Хай-
рединова // Вестник Волгоградского государствен-
ного университета. Серия 4, История. Регионове-
дение. Международные отношения. – 2017. – Т. 22,
№ 5. – С. 86–99. – DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2017.5.8.

37. Хайрединова, Э. А. Византийские перстни
с надписью «ÖÙC ÆÙÇ» из погребений крымских
готов / Э. А. Хайрединова // Вестник Волгоградско-
го государственного университета. Серия 4, Исто-
рия. Регионоведение. Международные отноше-
ния. – 2018 – Т. 23, № 5. – С. 88–104. – DOI: https://
doi.org/10.15688/jvolsu4.2018.5.8.

38. Цукерман, К. Закат византийской власти в
Крыму : Полемический отклик / К. Цукерман
// ×åñó§íïò èÝìáôá : Империя и полис: XI Между-
нар. византийский семинар / отв. ред. Н. А. Алексе-
енко. – Симферополь : Изд-во Ин-та археологии
Крыма РАН, 2019. – С. 237–244.

39. Ченцова, В. Г. Материалы по истории Хер-
сона в средние века / В. Г. Ченцова // Материалы по
археологии, истории и этнографии Таврии. – 1996. –
Вып. V. – С. 171–191.

40. Шукуров, Р. М. Великие Комнины, Синоп и
Рум в 1223–1230 гг. (загадка текста Лазаропула)
/ Р. М. Шукуров, Д. А. Коробейников // Причерно-
морье в средние века. – 1998. – Вып. 3. – С. 178–200.

41. Шукуров, Р. М. Великие Комнины и Восток
(1204–1461) / Р. М. Шукуров. – СПб. : Алетейя, 2001. –
446 с.

42. Шукуров, Р. М. Трапезундская империя и
Восток / Р. М. Шукуров // Карпов С. П. История
Трапезундской империи / С. П. Карпов. – СПб. :
Алетейя, 2007. – С. 357–403.

43. Якобсон, А. Л. Средневековый Херсонес
(XII–XIV вв.) / А. Л. Якобсон. – М. : Наука, 1950. –
256 с.

44. Якобсон, А. Л. Средневековый Крым
/ А. Л. Якобсон. – М. ; Л. : Наука, 1964. – 232 с.

45. Якубовский, А. Ю. Рассказ Ибн-ал-Биби о
походе малоазийских турок на Судак, половцев и
русских в начале XIII в.: (черты из торговой жизни
половецких степей) / А. Ю. Якубовский // Византий-
ский временник. – 1927. – Т. XXV. – С. 53–76.

46. Cahen, C. Pre-Ottoman Turkey / C. Cahen. –
London : Sidgwick & Jackson, 1968. – 458 p.

47. Darrouzès, J. Notitiae Episcopatuum Ecclesiae
Constantinopolitanae / J. Darrouzès. – Paris : Institut
Français d’Études Byzantines, 1981. – 521 р.

48. Inscriptiones antiquae Orae Septentrionalis Ponti
Euxini graecae et latinae. Vol. V. Виноградов, А. Визан-
тийские надписи Северного Причерноморья / А. Ви-
ноградов. – Лондон : Кингс Колледж, 2015. –
Electronic text data. – Mode of access: https://
iospe.kcl.ac.uk/5/toc-ru.html (accessed: 21.06.2020). –
Title from screen.

49. Laurent, V. Les Regestes des Actes du
patriarcat de Constantinople. Vol. 1. Les Actes des
patriarches. Fasc. IV. Les Regestes de 1208 à 1309
/ V. Laurent. – Paris : Institut Français d’Études
Byzantines,1971. – 635 p.

50. Moravcsik, G. Byzantinoturcica / G. Moravcsik. –
Leiden : BRILL, 1983. – 376 S.

51. Oikonomidès, N. Fiscalité et exemption fiscale
à Byzance (IXe–XIe s.) / N. Oikonomidès. – Athènes :
E.I.E., 1996. – 319 p.

52. Peacock, A. C. S. The Saliūq Campaign against
the Crimea and the Expansionist Policy of the Early
Reign of ‘Alā’ al-Dīn Kayqubād / A. C. S. Peacock
// Journal of the Royal Asiatic Society. Third Series. –
2006. – Vol. 16, № 2. – P. 133–149.

53. Poulou-Papadimitriou, N. Burial Practices in
Byzantine Greece : Archaeological Evidence and
Methodological Problems for its Interpretation
/ N. Poulou-Papadimitriou, E. Tzavella, J. Ott // Rome,
Constantinople and Newly-Converted Europe. Vol. I / ed.
by M. Salamon, M. Wołoszyn, A. Musin, P. Špehar. –
Kraków ; Leipzig : Geisteswissenschaftliches Zentrum
Geschichte und Kultur Ostmitteleuropas ; Warszawa :



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 65

А.И. Айбабин. Крымская Готия в первой половине XIII века

Instytut Archeologii i Etnologii Polskiej Akademii Nauk ;
Rzeszów : Instytut Archeologii Uniwersytetu
Rzeszowskiego, 2012. – Р. 377–428.

54. Rosenquist, J. O. The Hagiographic Dossier
of St Eugenios of Trebizond in Codex Athous
Dionysiou 154 / J. O. Rosenquist. – Uppsala : Dept. of
Classical Philology Uppsala University, 1996. – 650 p.

55. Savvides, A. G. C. Byzantium in the Near East :
Its Relations with the Seljuk Sultanate of Rum in Asia
Minor, the Armenians of Cilicia and the Mongols a.d.
1192–1237 / A. G. C. Savvides. – Èåóóáëïíßκç :
ÊÝíôñïí Âõæáíôéí§í EÅ ñåõí§í, 1981. – 192 p.

56. Soucek, S. Sughdā   / S. Soucek // Encyclopedia
of Islam. Vol. 9 / ed. by C. E. Bosworth. – Leiden : Brill,
1997. – P. 773–774.

57. Talbot Rice, T. The Seljuks in Asia Minor
/ T. Talbot Rice. – London : Thames and Hudson,
1961. – 280 p.

58. Turan, O. Anatolia in the Period of the Seljuks
the Beyliks / O. Turan // Cambridge History of Islam.
Vol. 1. – Cambridge : Cambridge University Press,
2008. – P. 231–262.

59. Vasiliev, A. A. The Goth in the Crimea
/ A. A. Vasiliev. – Cambridge, Mass. : The Medieval
Academy of America, 1936. – 292 p.

60. Íõóôáæïðïýëïõ, Ì. FÏ «EÁ ëáíéκ’ò» ôï™
dðéóκüðïõ EÁ ëáíßáò Èåïäþñïõ κár ½ åkò ô’í
ðáôñéáñ÷éκ’í èñüíïí PíÜññçóéò Ãåñìáíï™ ôï™ ÂA
/ Ì. Íõóôáæïðïýëïõ // EÅðåôçñrò FÅôáéñåßáò
Âõæáíôéí§í Óðïõä§í. – 1964. – Ô. ËÃ. – Ó. 270–279.

61. Íõóôáæïðïýëïõ, Ì. FÇ dí ô† Ôáõñéκ†
×åñóïíÞóv Ðüëéò Óïõãäáßá / Ì. Íõóôáæïðïýëïõ. –
EÁ  èyíáé : [s.n.], 1965. – 186 ó.

62. Èåïäþñïõ dðéóκüðïõ EÁ  ëáíßáò. EÁ  ëáíéκüò
// ÍéκÞôá ôï™ ×ùíéÜôïõ ôN åšñéóκüìåíá ðÜíôá
/ ed. J.-P. Migne. – Parisiis : J.-P. Migne, 1865. – P. 387–
414. – (Patrologiae cursus completus. Series graeca ;
vol. 140).

REFERENCES

1. Aibabin A.I. Mogilniki VIII – nachala X v. v
Krymu [Cemeteries of the 8th – the Beginning of the
10 th Centuries in the Crimea]. Materialy po
arkheologii, istorii i etnografii Tavrii [Materials in
Archaeology, History and Ethnography of Tauria],
1993, vol. III, pp. 121-134.

2. Aibabin A.I. Goroda i stepi Kryma v XIII–XIV vv.
po arkheologicheskim svidetelstvam [Towns and Steppes
of the Crimea in the 13th–14th Centuries According to
Archaeological Data]. Materialy po arkheologii, istorii
i etnografii Tavrii [Materials in Archaeology, History
and Ethnography of Tauria], 2003, vol. X, pp. 277-306.

3. Aibabin A.I. Nekotorye aspekty istorii
Gotskoy eparkhii v Yugo-Zapadnom Krymu [Some

Aspects of the History of Gothian Diocese of the
South-Western Crimea]. Materialy po arkheologii,
istorii i etnografii Tavrii [Materials in Archaeology,
History and Ethnography of Tauria], 2006, vol. XII,
pp. 615-626.

4. Aibabin A.I.,  Khairedinova E.A.
Pozdnesrednevekovaya chasovnya na plato Eski-
Kermen [Late Medieval Chapel on Eski-Kermen
Plateau]. Materialy po arkheologii, istorii i etnografii
Tavrii [Materials in Archaeology, History and
Ethnography of Tauria], 2011, vol. XVII, pp. 422-457.

5. Aibabin A.I., Khairedinova E.A. Krymskie
goty strany Dori (seredina III – VII v.) [Crimean Goths
in the Region of Dory (Mid 3rd – 7th Century)].
Simferopol, Antikva Publ., 2017. 366 p.

6. Aibabin A.I. About the Date of the Crimean
Gothia Creation. Vestnik Volgogradskogo
gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4, Istoriya.
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya
[Science Journal of Volgograd State University.
History. Area Studies. International Relations], 2018,
vol. 23, no. 5, pp. 71-78. DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2018.5.6.

7. Aibabin A.I. Raskopki usadby 2 v kvartale I
na plato Eski-Kermen [The Excavation of Urban
House 2 in Quarter I at Eski-Kermen Plateau].
Materialy po arkheologii, istorii i etnografii Tavrii
[Materials in Archaeology, History and Ethnography
of Tauria], 2018, vol. XXIII, pp. 277-304.

8. Aibabin A.I. Toponym Klimata in the Medieval
Crimea. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo
universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie.
Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of
Volgograd State University. History. Area Studies.
International Relations], 2019, vol. 24, no. 6, pp. 6-17.
DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2019.6.1.

9. Aibabin A.I., Khairedinova E.A. Plitovye
mogily XIV v. na plato Eski-Kermen [Fourteenth-
Century Slabbed Graves at Eski-Kermen Plateau].
Materialy po arkheologii, istorii i etnografii Tavrii
[Materials in Archaeology, History and Ethnography
of Tauria], 2019, vol. XXIV, pp. 250-276.

10. Aibabin A.I., Khairedinova E.A. Novyy khram
s freskami X–XIII vv. na plato Eski-Kermen [New
Church with Frescoes of the 10th–13th Centuries on the
Eski-Kermen Plateau]. Maiko V.V., Khairedinova E.A.,
Yashaeva T.Yu., eds. Izuchenie i sokhranenie drevnikh
sakralnykh prostranstv v sovremennom mire (k 1365-
letiyu ssylki papy Martina v Khersones): materialy
Mezhdunar. nauch. konf. [Study and Preservation of
Ancient Sacred Spaces in the Modern World (for the
1365 th Anniversary of Pope Martin’s Exile in
Chersonesos): Materials of the International Scientific
Conference]. Simferopol, Antikva Publ., 2020. pp. 5-10.

11. Bogdanova N.M. K voprosu o gorodskom
upravlenii v Khersone v nachale XIII v. [On the



66

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Question of Urban Management in Cherson at the
Beginning of the XIII Century]. Volkov S.V., ed.
Sotsialnye gruppy traditsionnykh obshchestv Vostoka
[Social Groups of Traditional Societies of the East].
Part. 1. Moscow, Nauka Publ., 1985, pp. 42-63.

12. Bogdanova N.M. Kherson v X–XV vv.
Problemy istorii vizantiyskogo goroda [Cherson in the
X–XV Centuries. Problems of the History of the
Byzantine City]. Prichernomore v srednie veka [The
Black Sea Region in the Middle Ages], 1991, vol. 1,
pp. 8-172.

13. Bogdanova N.M. Tserkov Khersona v X–
XV vv. [Church of Cherson in the X–XV Centuries].
Litavrin G.G., et al., ed. Vizantiya, Sredizemnomore i
slavyanskiy mir [Byzantium, the Mediterranean and the
Slavic World]. Moscow, MGU Publ., 1991, pp. 19-49.

14. Brun F.K. Chernomore. Ch. 2 [Black Sea
Region. Part 2]. Odessa, Pech. v tip. G. Ulrikha Publ.,
1880. 408 p.

15. Vasilevskiy V.G. Vvedenie v Zhitie Sv. Stefana
Surozhskogo [Introduction to the Life of St. Stephen
of Sourozh]. Trudy V.G. Vasilevskogo [Proceedings of
V.G. Vasilievsky]. Vol. III. Petrograd, Tipografiya
Imperatorskoy Akademii nauk Publ., 1915, pp. СХLII-
CCLXXXVIII.

16. Gertsen A.G., Mogarichev Yu.M. Kyrk-Er –
Chufut-Kale. Krepost na krayu sedmogo klimata
[Kyrk-Yer – Chufut-Kale. The Fortress on the Edge of
7th Klima]. Simferopol, Antikva Publ., 2016. 312 p.

17. Gordlevskiy V. Gosudarstvo Seldzhukidov
Maloy Azii [The State of The Seljukids of Asia Minor].
Moscow; Leningrad, Izd-vo AN USSR Publ., 1941. 199 p.

18. Zhavoronkov P.I. Nikeysko-trapezundskie
otnosheniya v 1213–1223 gg. [The Nicene-Trebizond
Relations in 1213-1223 Years.]. Udaltsova Z.V., ed.
Vizantiiskie ocherki [Byzantine Essays]. Moscow,
Nauka Publ., 1982, pp. 183-190.

19. Zhavoronkov P.I., Shukurov R.M. Reviews:
A.G.S. Savvides. Byzantium in the Near East: Its
relations with the Seljuk Sultanate of Rumin Asia Minor,
the Armenians of Cilicia and the Mongols (A.D. s. 1192–
1237). Thessaloniki, 1981. Vizantiiskiy vremennik
[Byzantina Xronika], 1987, vol. 48, pp. 172-178.

20. Ivanov S.A. Vizantiyskoe missionerstvo:
Mozhno li sdelat iz «varvara» khristianina?
[Byzantine Missionary Work: Is it Possible to Make
“Barbarian” of a Christian?]. Moscow, Yazyki
slavyanskoy kultury Publ., 2003. 376 p.

21. Karpov S.P. Istoriya Trapezundskoy imperii
[History of the Trebizond Empire]. Saint Petersburg,
Aleteya Publ., 2007. 624 p.

22. Keppen P.I.  O drevnostyakh Yuzhnogo
Berega i gor Tavricheskikh [About the Antiquities of
the Southern Coast and the Tauric Mountains]. Saint
Petersburg, Pechatano pri Imperatorskoy Akademii
nauk, 1837. 409 p.

23. Konovalova I.G. Vostochnaya Evropa v
sochinenii al-Idrisi [Eastern Europe by Al-Idrisi].
Moscow, Vostochnaya literatura Publ., 2006. 325 p.

24. Konovalova I.G. Vostochnaya Evropa v
sochineniyakh arabskikh geografov XIII–XIV vv.
[Eastern Europe in the Writings of Arab Geographers
of the XIII–XIV Centuries]. Moscow, Vostochnaya
literatura Publ., 2009. 220 p.

25. Kulakovskiy Yu.A. Episkopa Feodora
«Alanskoe poslanie» [Bishop Theodore “Alanian
Epistle”]. Zapiski Odesskogo obshchestva istorii i
drevnostei [Notes of the Odessa Society of History
and Antiquities], 1898, vol. XXI: Materialy, pp. 11-27.

26. Kulakovskiy Yu.A. Proshloe Tavridy [The Past
of Taurida]. Kiev, Tipo-lit. S.V. Kulzhenko, 1914. 156 p.

27. Kunik A. O svyazi trapezundsko-
seldzhukskoy voyny s pervym nashestviem tatar na
Severnoe Prichernomore [On the Connection of the
Trapezund-Seljuk War with the First Invasion of the
Tatars in the Northern Black Sea Region]. Uchenye
zapiski Imperatorskoy akademii nauk po I i
III otdeleniiam [Scientific Notes of the Imperial
Academy of Sciences in I and III departments], 1854,
vol. 2, pp. 734-746.

28. Latyshev V.V. Zametki k khristianskim
nadpisyam iz Kryma [Notes to Christian Inscriptions
from Crimea]. Zapiski Odesskogo obshchestva istorii
i drevnostey [Notes of the Odessa Society of History
and Antiquities], 1897, vol. XX, pp. 149-162.

29. Latyshev V.V. Epigraficheskie novosti iz
Yuzhnoy Rossii [Epigraphic News from Southern
Russia]. Izvestiya Imperatorskoy Arkheologicheskoy
komissii [News of the Imperial Archaeological
Commission], 1918, vol. 65, pp. 9-21.

30. Pashuto V.T. Vneshnyaya politika Drevney
Rusi [Foreign Policy of Ancient Russia]. Moscow,
Nauka Publ., 1968. 495 p.

31. Shastinoy N.P., ed. Puteshestviya v vostochnye
strany Plano Karpini i Rubruka [Travel to Eastern
Countries Plano Carpini and Rubrouck]. Moscow,
Gosudarstvennoe izdatelstvo geograficheskoy
literatury Publ., 1957. 272 p.

32. Smirnov V.D. Krymskoe khanstvo pod
verkhovenstvom Ottomanskoy Porty do nachala
XVIII veka [Crimean Khanate Under the Rule of the
Ottoman Port Until the Beginning of the
XVIII Century]. Saint Petersburg, Universitetskaya
tipografiya, 1887. 774 p.

33. Stepanenko V.P. Vizantiya i Krym v
postfemnyy period (konets XI – XII v.): K postanovke
problemy [Byzantium and the Crimea in the Post-
Thematic Period (Late Eleventh and Twelfth Centuries):
The Problem Statement]. Materialy po arkheologii,
istorii i etnografii Tavrii [Materials in Archaeology,
History and Ethnography of Tauria], 2018, vol. XXIII,
pp. 713-720.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 67

А.И. Айбабин. Крымская Готия в первой половине XIII века

34. Stepanenko V.P. Postvizantiyskiy Krym v XIII v.
[Post-Byzantine Crimea in the Thirteenth Century].
Materialy po arkheologii, istorii i etnografii Tavrii
[Materials in Archaeology, History and Ethnography
of Tauria], 2019, vol. XXIV, pp. 464-469.

35. Uspenskiy F.I.  Ocherki iz istorii
Trapezundskoy imperii [Essays from the History of
the Trebizond Empire]. Leningrad, AN SSSR Publ.,
1929. 160 p.

36. Khairedinova E.A. Byzantine Crosses with
Inlay in the South-Western Crimea. Vestnik
Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta.
Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye
otnosheniya [Science Journal of Volgograd State
University. History. Area Studies. International
Relations], 2017, vol. 22, no. 5, pp. 86-99. DOI: https://
doi.org/10.15688/jvolsu4.2017.5.8.

37. Khairedinova E.A. Byzantine Finger Rings
with the Inscription ÖÙC ÆÙÇ from Burials of the
Crimean Goths. Vestnik Volgogradskogo
gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya.
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya
[Science Journal of Volgograd State University.
History. Area Studies. International Relations], 2018,
vol. 23, no. 5, pp. 88-104. DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2018.5.8.

38. Zukerman C. Zakat vizantiyskoy vlasti v
Krymu: Polemicheskiy otklik [The Decline of the
Byzantine Rule in the Crimea: A Polemical Response].
Alekseenko N.A., ed. Chersōnos themata: Imperiya
i polis.: XI Mezhdunar. vizantiiskiy seminar
[Chersōnos Themata: Empire and Polis. The
11th International Byzantine Seminar]. Simferopol,
Federalnoe gosudar stvennoe byudzhetnoe
uchrezhdenie nauki “Institut archeologii Kryma
RAN” Publ., 2019, pp. 237-244.

39. Chentsova V.G. Materialy po istorii Khersona
v srednie veka [Discussions on the History of Cherson
in the Middle Ages]. Materialy po arkheologii, istorii
i etnografii Tavrii [Materials in Archaeology, History
and Ethnography of Tauria], 1996, vol. V, pp. 171-191.

40. Shukurov R.M., Korobeinikov D.A. Velikie
Komniny, Sinop i Rum v 1223–1230 gg. (zagadka teksta
Lazaropula) [The Great Comnines, Sinop and Rum in
1223–1230 (the riddle of the text of Lazaropoulos)].
Prichernomore v srednie veka [The BlackSea Region
in the Middle Ages], 1998, vol. 3, pp. 178-200.

41. Shukurov R.M. Velikie Komniny i Vostok
(1204–1461) [The Great Comnenus and the East
(1204–1461)]. Saint Petersburg, Aleteya Publ., 2001.
446 p.

42. Shukurov R.M. Trapezundskaya imperiya i
Vostok [The Trebizond Empire and the East].
Karpov S.P. Istoriya Trapezundskoy imperii [History
of the Trebizond Empire]. Saint Petersburg, Aleteya
Publ., 2007, pp. 357-403.

43. Yakobson A.L. Srednevekovyy Khersones
(XII–XIV vv.) [Medieval Chersonesos (XII–
XIV Centuries)]. Moscow, Nauka Publ., 1950. 256 p.

44. Yakobson A.L. Srednevekovyy Krym
[Medieval Crimea]. Moscow, Leningrad, Nauka Publ.,
1964. 232 p.

45. Yakubovskiy A.Yu. Rasskaz Ibn-al-Bibi o
pokhode maloaziyskikh turok na Sudak, polovtsev i
russkikh v nachale XIII v.: (Cherty iz torgovoy zhizni
polovetskikh stepey) [The Story of Ibn Al-Bibi About
the Campaign of the Asia Minor Turks in Sudak,
Polovtsy and Russians at the Beginning of the
XIII Century: (Features from the Trading Life of the
Polovtsian Steppes)].  Vizantiiskii vremennik
[Byzantina Xronika], 1927, vol. XXV, pp. 53-76.

46. Cahen C. Pre-Ottoman Turkey. London,
Sidgwick & Jackson, 1968. 458 p.

47. Darrouzès J. Notitiae Episcopatuum
Ecclesiae Constantinopolitanae. Paris, Institut
Français d’Etudes Byzantines, 1981. 521 р.

48. Inscriptiones antiquae Orae Septentrionalis
Ponti Euxini graecae et latinae. Vol. V. Vinogradov
A. Vizantiyskie nadpisi Severnogo Prichernomorya
[Byzantine Inscriptions of the Northern Black Sea].
London, Kings Kolledzh Publ., 2015. URL: https://
iospe.kcl.ac.uk/5/toc-ru.html (accessed 21 June 2020).

49. Laurent V. Les Regestes des Actes du patriarcat
de Constantinople. Vol. 1. Les Actes des patriarches.
Fasc. IV. Les Regestes de 1208 à 1309. Paris, Institut
Français d’Etudes Byzantines, 1971. 635 p.

50. Moravcsik G. Byzantinoturcica. Bd. 2.
Leiden, BRILL, 1983. 376 p.

51. Oikonomidès N. Fiscalité et exemption fiscale
à Byzance (IXe–XIe s.). Athènes, E.I.E., 1996. 319 p.

52. Peacock A.C.S. The Saliūq Campaign against
the Crimea and the Expansionist Policy of the Early
Reign of ‘Alā’ al-Dīn Kayqubād. Journal of the Royal
Asiatic Society. Third Series, 2006, vol. 16, no. 2,
pp. 133-149.

53. Poulou-Papadimitriou N., Tzavella E., Ott J.
Burial Practices in Byzantine Greece: Archaeological
Evidence and Methodological Problems for its
Interpretation. Salamon M., Wołoszyn M., Musin A.,
Špehar P. Rome, Constantinople and Newly-
Converted Europe . Vol. I.  Kraków; Leipzig,
Geisteswissenschaftliches Zentrum Geschichte und
Kultur  Ostmitteleuropas; Warszawa, Instytut
Archeologii i Etnologii Polskiej Akademii Nauk;
Rzeszów, Instytut Archeologii Uniwersytetu
Rzeszowskiego, 2012, pp. 377-428.

54. Rosenquist J.O. The Hagiographic Dossier
of St Eugenios of Trebizond in Codex Athous
Dionysiou 154. Uppsala, Dept. of Classical Philology
Uppsala University, 1996. 650 p.

55. Savvides A.G.C. Byzantium in the Near East:
its relations with the Seljuk Sultanate of Rum in Asia



68

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Minor, the Armenians of Cilicia and the Mongols a.d.
1192–1237. Thessaloniki, Kentron Byzantinōn
Ereunōn Publ., 1981. 192 p.

56. Soucek S. Sughdā  . Bosworth C.E., ed.
Encyclopedia of Islam. Vol. 9. Leiden, Brill, 1997,
pp. 773-774.

57. Talbot Rice T. The Seljuks in Asia Minor.
London, Thames and Hudson, 1961. 280 p.

58. Turan O. Anatolia in the Period of the Seljuks
the Beyliks. Cambridge History of Islam. Vol. 1.
Cambridge, Cambridge University Press, 2008,
pp. 231-262.

59. Vasiliev A.A. The Goth in the Crimea.
Cambridge Mass., The Medieval Academy of America,
1936. 292 p.

60. Nystazopoulou M. O “Alanikos” tou episkopou
Alanias Theodōrou kai ē eis ton patriarchikon thronon
anarrēsis Germanou tou B [The “Alanikos” of the Bishop
of Alania Theodore and the Proclamation of German II to
the Patriarch’s Throne]. Epetēris Etaireias Byzantinōn
Spoudōn [Annuaire de l’Association d’Études
Byzantines], 1964, vol. 33, pp. 270-279.

61. Nystazopoulou M. Ē en tē Taurikē
Chersonēsō Polis Sougdaia [The City of Sougdaia in
Tauric Chersonesos]. Athens, s.n., 1965. 186 p.

62. Theodōrou episkopou Alanias. “Alanikos”
[Theodore, the Bishop of Alania. The “Alanikos”].
Migne J.-P., ed. Nikēta tou Xōniatou ta euriskomena
panta. Paris, J.-P. Migne, 1865, pp. 387-414. (Patrologiae
cursus completus. Series graeca; vol. 140).

Information About the Author

Aleksandr I. Aibabin, Doctor of Sciences (History), Professor, Chief Researcher, Institute of
Archaeology of Crimea of the Russian Academy of Sciences, Prosp. Akademika V.I. Vernadskogo, 2, 295007
Simferopol, Russian Federation, aleksandraibabin@rambler.ru, https://orcid.org/0000-0002-4116-8198

Информация об авторе

Александр Ильич Айбабин, доктор исторических наук, профессор, главный научный со-
трудник, Институт археологии Крыма РАН, просп. академика В.И. Вернадского, 2, 295007 г. Сим-
ферополь, Российская Федерация, aleksandraibabin@rambler.ru, https://orcid.org/0000-0002-4116-8198



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 69


М

ай
ко

 В
.В

., 
Те

сл
ен

ко
 И

.Б
., 

20
20

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.5

UDC 904 (470)“12/13” Submitted: 01.05.2020
LBC 63.4(2) Accepted: 03.11.2020

MATERIAL CULTURE OF BYZANTINE SUGDEJA
IN THE 12th – EARLY 13th CENTURIES

(TO THE QUESTION OF CHRONOLOGICAL INDICATORS)

Vadim V. Maiko
Institute of Archaeology of Crimea of the Russian Academy of Sciences, Simferopol, Russian Federation

Irina B. Teslenko
Institute of Archaeology of Crimea of the Russian Academy of Sciences, Simferopol, Russian Federation

Abstract. Introduction. The focus of this study is on the material culture of one of the major cities of
south-eastern Taurika Sugdeja in the 12th and early 13th centuries, as well as archaeological sources that allow to
highlight stratified archaeological complexes and horizons of that time. Special attention is paid to the justification
of chronological indicators presented by household objects, decorations, objects of Christian cult and imported
red clay glazed ceramics. The latter, based on modern chronological developments and the archaeological
situation, is the most important indicator. It is common to combine this pottery into a group of Middle Byzantine
Production (MBP). Methods. The standard methods, which are usually involved for the study of archaeological
materials, are used in the work: stratigraphic, typological, and comparative. Analysis. The materials from decades
of excavation in Sudak, which are stored in archives and museum repositories now, have been studied again. As
a result, 5 sites with layers of the 12th – early / first half of the 13th centuries have been located in the different part
of the medieval site, including the port area, as well as more than two dozen finds of the MBP were attributed.
Results. The newly obtained data allowed us to conclude that Sugdeja occupied a rather large area during the
studied period and the city continued to maintain contacts with the Central Byzantine lands during all this time.
Moreover, the findings of different stylistic and chronological types of ceramics indicate the presence of such
contacts both during the reign of the Komnenoi and Angeloi, and after the conquest of Constantinople by the
Latins in 1204.

Key words: Crimea, Sugdeja, 12th – first half of the 13th centuries, Byzantium, Venice, Byzantine glazed ceramics.

Citation. Maiko V.V., Teslenko I.B. Material Culture of Byzantine Sugdeja in the 12th – Early 13th Centuries
(To the Question of Chronological Indicators). Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4.
Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History.
Area Studies. International Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 69-81. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2020.6.5

УДК 904 (470)“12/13” Дата поступления статьи: 01.05.2020
ББК 63.4(2) Дата принятия статьи: 03.11.2020

МАТЕРИАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА ВИЗАНТИЙСКОЙ СУГДЕИ
В XII – НАЧАЛЕ XIII в.

(К ВОПРОСУ О ХРОНОЛОГИЧЕСКИХ ИНДИКАТОРАХ)
Вадим Владиславович Майко

Институт археологии Крыма РАН, г. Симферополь, Российская Федерация

Ирина Борисовна Тесленко
Институт археологии Крыма РАН, г. Симферополь, Российская Федерация



70

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Аннотация. В центре внимания настоящего исследования находится материальная культура одного из
крупных городов юго-восточной Таврики Сугдеи в XII – начале XIII в., а также археологические источники,
которые позволяют выделять стратифицированные археологические комплексы и горизонты этого времени.
Особое внимание уделено обоснованию хронологических индикаторов, представленных предметами быта,
украшениями, предметами христианского культа и привозной красноглиняной поливной керамикой. После-
дняя, исходя из современных хронологических разработок и археологической ситуации, является наиболее
важным индикатором. Эту керамику принято объединять в группу «средневизантийской продукции» или
Middle Byzantine Production (MBP). В работе использованы стандартные методы, привлекаемые для изуче-
ния археологических материалов: стратиграфический, типологический и сравнительный. В процессе иссле-
дования выделены и изучены соответствующие археологические контексты и находки, многие из которых
ранее оставались без надлежащей атрибуции. В результате определены 5 участков в разных районах городи-
ща, в том числе в портовом, со слоями XII – начала/первой половины XIII в., а также проанализированы
более двух десятков находок МВР. Полученные данные позволили прийти к выводу о том, что Сугдея в
указанный период занимала довольно значительную площадь и что город продолжал все это время поддер-
живать контакты с центральновизантийскими землями. Причем находки керамики указывают на наличие
таких контактов как во времена правления Комнинов и Ангелов, так и после завоевания Константинополя
латинянами в 1204 году.

Ключевые слова: Крым, Сугдея, XII – первая половина XIII в., Византия, Венеция, византийская поли-
вная керамика.

Цитирование. Майко В. В., Тесленко И. Б. Материальная культура византийской Сугдеи в XII – начале
XIII в. (к вопросу о хронологических индикаторах) // Вестник Волгоградского государственного университе-
та. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 69–81. – DOI:
https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.5

Введение. В последнее время пробле-
мы, связанные с византийским присутствием
в Крыму в XII – начале XIII в., интенсивнос-
тью и характером контактов империи со сво-
ей северной провинцией, обсуждаются особен-
но остро. Минимальное количество для этого
времени письменных свидетельств и практи-
чески полное отсутствие сфрагистических
материалов вновь заставляют обратить вни-
мание на археологические источники. Поми-
мо немногочисленного нумизматического
материала, в настоящий момент можно вы-
делить несколько находок, имеющих более
узкие хронологические рамки существования.
Именно благодаря им есть надежда выделить
закрытые археологические комплексы и стра-
тиграфические горизонты рассматриваемого
периода.

На современном уровне исследований
тяжело говорить о характерных особенностях
керамического комплекса Сугдеи XII – нача-
ла XIII века. Относительно амфорной тары со-
вершенно ясно, что в первой половине XII сто-
летия он содержал еще наиболее поздние ва-
рианты амфор с венчиком в виде отложного
воротничка и сфероемкостных амфор. Вторая
половина столетия – время бытования различ-
ных переходных типов, свидетельствующих о

разных путях эволюции этой категории тары,
которые в первой четверти XIII в. привели к
окончательному сложению амфор с высоко-
поднятыми и дуговидными ручками. В каче-
стве критерия для выделения комплексов Тав-
рики XII – начала XIII в. можно считать от-
сутствие высокогорлых кувшинов, кухонной
тонкостенной керамики с полукруглым дном,
отделенным от придонной части пролощенной
полосой, лощеной оранжевоглиняной посуды.
Искать в керамическом комплексе хроноло-
гические индикаторы пока рано, но такая пер-
спектива есть.

Меньше надежд на комплекс предметов
вооружения и бытовых вещей. Намного более
перспективны украшения и предметы христи-
анского культа, несравненно больше подвер-
женные влиянию византийской моды.

Относительно украшений – это крупные
бронзовые проволочные серьги с биконичес-
кой пронизкой, состоящей из двух спаянных
половинок, и характерный состав бус в оже-
рельях. Относительно предметов культа – это,
конечно же, древнерусские энколпионы с изоб-
ражениями, выполненными в технике черни и
высокого рельефа, в случае отсутствия явных
признаков их вторичного использования. От-
дельную группу образуют крестовидные ме-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 71

В.В. Майко, И.Б. Тесленко. Материальная культура византийской Сугдеи в XII – начале XIII в.

дальоны-подвески, часто входившие в состав
ожерелий, и кресты-тельники с лучами, вы-
полненными в виде трилистника, а средокре-
стием – в форме квадрата. Особое значение
имеет такой хронологический индикатор, как
стеклянные камеи с изображением Святого
Димитрия.

Одним из самых ярких хронологических
индикаторов археологических комплексов рас-
сматриваемого периода, а также выразитель-
ным свидетельством торговых связей с им-
перией в этот период является привозная крас-
ноглиняная поливная керамика группы Middle
Byzantine Production (MBP), включающая не-
сколько хорошо известных декоративных ти-
пов изделий. Они получили широкое распрос-
транение в Средиземноморье и Черноморс-
ком регионе в XII – первой половине XIII в.
[32, p. 379–380; 29; 33; 35], попадая туда пре-
имущественно морским путем.

В отличие от центральных регионов Ви-
зантии, в средневековом Крыму MBP, в осо-
бенности ее ранние типы, встречается не так
часто. Сугдейская коллекция подобной керами-
ки, за исключением некоторых фрагментов и
форм, совсем недавно введена в научный обо-
рот [16], что избавляет от повторений.

Исходя из этого, целью настоящего ис-
следования является детальный анализ всех
хронологических индикаторов, что будет спо-
собствовать выделению комплексов XII –
начала XIII в. на территории Сугдеи и уточ-
нению особенностей контактов города с ви-
зантийскими землями в этот период.

Методы. Для решения поставленных
задач в работе будут использованы методы,
привлекаемые к исследованию археологичес-
ких материалов. А именно: стратиграфичес-
кий метод для определения относительной
хронологии контекстов находок, типологичес-
кий метод и стилистический анализ для груп-
пирования материала в соответствии с его
морфологическими и стилистическими при-
знаками, сравнительный метод для определе-
ния круга аналогий и культурной принадлеж-
ности артефактов.

Анализ. Украшения. Парные бронзовые
серьги, указанные выше, обнаруженные в по-
гребении 275 некрополя Судак-II [10, с. 107,
рис. 81, 1]. В литературе утвердилось мнение
об их степной половецкой или черно-клобуц-

кой принадлежности [1, с. 203–205]. Тем не
менее совершенно очевидно, что территория
их распространения шире [24, tabl. IX: 5, 6; 19,
с. 32, обр. 1]. В нашем случае важно, что они
четко датируются периодом походов степня-
ков на Болгарию и Византию [20, с. 167–168,
примеч. 2].

В качестве своеобразного хронологичес-
кого индикатора можно рассматривать и со-
став ожерелий, обнаруженных в шести погре-
бениях городского некрополя Судак-II [12,
с. 441–443, рис. 173–175]. Это ожерелья так
называемого третьего хронологического типа,
отличительной особенностью которых явля-
ется отсутствие мелких «трехбугорчатых»
глазчатых и сетчатых бус и большое разно-
образие типов.

Предметы христианского культа .
Одну группу этих изделий составляют энкол-
пионы из могилы 133 некрополя Судак-II и
верхнего слоя храма Девы Марии [12, с. 448,
рис. 180, 1, 2]. Кроме того, к этой группе можно
отнести фрагменты энколпионов из разведок
на территории Сугдеи 2006 г. [12, с. 448, рис.
180, 4, 5]. Для нас важно, что в большинстве
случаев эти энколпионы датируются в рам-
ках второй четверти XII в. [9, с. 133]. К дру-
гому варианту этой группы относится един-
ственный двустворчатый энколпион из разве-
док на территории средневековой Сугдеи, ми-
ниатюрное изделие из могилы 187 некрополя
Судак-II и энколпион из разведок поселения у
с. Русское [12, с. 448, рис. 180, 3, 6, 8]. В от-
личие от энколпионов первой группы изобра-
жения выполнены в технике высокого релье-
фа. Эта группа энколпионов не менее извест-
на на территории Киевской Руси и датирует-
ся приблизительно этим же временем.

Отдельную группу составляют кресты-
тельники, обнаруженные в погребении 216
некрополя Судак-II [10, с. 63, рис. 36, 9] и за-
полнении могил некрополя Судак-XI [14, с. 239,
рис. 2, 6]. Этот тип крестов с окончанием лу-
чей в виде трилистника или шарика и квад-
ратным крупным средокрестием датируется
интересующим нас временем. Во всяком слу-
чае, датировка древнерусских аналогий не вы-
ходит за рамки XII в. [18, с. 66, рис. 9, 9].

Для Сугдеи в качестве хронологическо-
го индикатора важна находка камеи с изобра-
жением рельефной поясной фигуры Димитрия



72

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Солунского в броне с поясом на талии и пла-
ще [12, с. 454, рис. 186; 2, с. 271–289]. В дан-
ном случае важно не место ее производства,
о чем не затихают дискуссии, а время. Осно-
вываясь на схожести некоторых иконографи-
ческих деталей данных изделий и византийс-
ких печатей, были сделаны попытки датиро-
вать их до 1204 г. и считать продукцией кон-
стантинопольских мастерских. Для датиров-
ки важно и справедливое замечание А.В. Банк
о том, что на подавляющем большинстве
гемм Святой Димитрий и Святой Георгий
предcтавлены в воинских образах, и только на
двух они представлены как мученики. Изоб-
ражение этих святых как мучеников характер-
но для византийского прикладного искусства
X–XI веков. В XII в. преобладают их изобра-
жения в виде Святых воинов, что подтверж-
дается и сфрагистическими данными [3,
с. 133–134]. Вместе с тем, учитывая раритет-
ный характер всех упомянутых хронологичес-
ких индикаторов, таковыми они могут служить
только в случае обнаружения в комплексе без
следов повторного использования. К сожале-
нию, для Сугдеи, как и для большинства крым-
ских памятников, находки их у первоначаль-
ных владельцев единичны. В данном случае
на современном этапе исследований един-
ственным более узким хронологическим ин-
дикатором остается поливная красноглиняная
византийская керамика, к анализу которой и
перейдем.

Поливная красноглиняная керамика.
Сугдейская коллекция насчитывает более
двух десятков обломков MBP (рис. 2, 3). Че-
репок изделий преимущественно плотный, пес-
чанистый, кирпично-красного цвета с хорошо
заметными включениями крупиц извести.
Типы представлены неравномерно. 11 фраг-
ментов относится к Fine Sgraffito Ware (FSW)
(рис. 2). Это фрагменты венчика, стенок и
днищ сосудов открытой формы, среди элемен-
тов декора которых преобладают централь-
ные медальоны и концентрические орнамен-
тальные ленты, заполненные мелким расти-
тельным декором, выполненным тонкой гра-
вировкой (рис. 2, 1–8). Они имеют довольно
широкий круг аналогий в материалах середи-
ны – второй половины XII в. (см., например:
[21, p. 339, fig. 4; 22, p. 31–33; 26; 34, pl. 14.2;
17, с. 319–321, рис. 1, 2] и др.). Также встре-

чаются полупальметты, более характерные
для сюжетных композиций на блюдах этого
же времени (рис. 2, 12) (см., например: [22,
р. 29, 123, № 6, 134; 34, p. 118–120, pl. 12.6–
12.10]). Кроме того, следует отметить две
донные части сосудов открытой формы с ос-
татками изображений птицы и рыбы (рис. 2,
10, 11). Практически идентичное изображе-
ние рыбы известно на блюде из кораблекру-
шения середины XII в. у острова Алонисос, в
северо-западной части Эгейского моря [22,
р. 130, № 142]. Точную аналогию птицы найти
не удалось, хотя изображения пернатых в це-
лом характерны для FSW [34], их принято вы-
делять в отдельную серию так называемого
Developed-style Sgraffito [28, fig. 23].

Один из сосудов принадлежит к Painted
Fine Sgraffito Ware (PFSW) (рис. 2, 9). Лице-
вая поверхность изделия украшена характер-
ным для этого типа орнаментальным кольцом
с мелкими спиралями (см., например: [22,
р. 37, № 20]). Пространство внутри и снаружи
кольца заполнено завитками и спиралями, вы-
полненными зеленой краской.

12 фрагментов относятся к Incised
Sgraffito или Aegean Ware (IS/AW). Среди эле-
ментов декора преобладают серии кругов в
сочетании с ромбами, рассеченными двумя
перекрещивающимися прямыми (рис. 3, 1–5,
7, 8, 10). Две донные части украшены изоб-
ражением птиц с вытянутой шеей и удлинен-
ным клювом, вероятно, отряда журавлеоб-
разных (рис. 3, 6, 9). Одно из них выполнено
в выемчатой технике (рис. 3, 6), другое на-
несено несколькими плавно изогнутыми
штрихами (рис. 3, 9). Как круги с ромбами,
так и подобные изображения птиц довольно
часто встречаются на изделиях данного типа
группы МВР (см., например: [22, р. 53–54,
145–147; 23]).

Один крупный обломок днища, центр ко-
торого украшает спираль, опоясанная кольцом
с линейной штриховкой (рис. 3, 12), также, ве-
роятно, следует относить к типу IS. Точных
аналогий декору найти не удалось. Кольцо,
заполненное штриховкой, характерно для де-
коративных композиций группы МВР разных
типов (см., например: [22, р. 135–140; 27, p. 180;
25, р. 42]). В то же время центрические спи-
рали присущи более поздним декоративным
схемам, получившим развитие со второй по-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 73

В.В. Майко, И.Б. Тесленко. Материальная культура византийской Сугдеи в XII – начале XIII в.

ловины/последней трети XIII в. (см., напри-
мер: [30]). Еще один небольшой фрагмент поля
с декором в выемчатой технике может быть
соотнесен с типом Champlevé Ware (ChW)
(рис. 3, 11). Детали рисунка не ясны.

Происхождение основной массы керами-
ки группы MBP помогают уточнить новые
археологические открытия в центральной Гре-
ции, а также результаты недавних археомет-
рических исследований, проведенных в кера-
мологической лаборатории в Лионе под руко-
водством С.Й. Ваксман. Полученные данные
позволили локализовать крупнейший центр
длительного производства и экспорта различ-
ных декоративных типов MBP, а также ам-
фор типа Гюнзенин II и III (GII, GIII) в городе
Халкис, который в средневековье выполнял
функцию морского порта крупного региональ-
ного центра центральной Греции – Фив [29; 32;
33] 1. При этом было доказано, что этот гон-
чарный центр функционировал как до, так и
после латинского завоевания 1204 года. Имен-
но его продукция получила наибольшее рас-
пространение и поступала в том числе в Крым.
По визуальным характеристикам формовоч-
ной массы подавляющее большинство нахо-
док из Судака также может быть отнесено к
изделиям этого или близкородственного цен-
тров. Исключение составляет один фрагмент
из новосветской бухты (рис. 3, 10), химичес-
кий анализ которого не подтвердил его при-
надлежность к халкидской группе [31, р. 853].
Это факт, в свою очередь, может свидетель-
ствовать в пользу поступления керамики се-
мьи МВР в Крым также из других гончарных
центров.

Таким образом, в качестве критериев
для выделения стратиграфических горизонтов
и комплексов Сугдеи XII в. следует признать
наличие перечисленных выше хронологичес-
ких индикаторов. Важным критерием является
отсутствие кухонной керамики с полукруглым
дном и пролощенной полосой в придонной ча-
сти и общая стандартизация форм, отсутствие
или минимальное количество высокогорлых
кувшинов, а также отсутствие столовой ло-
щеной посуды. Хронологические разработки
свидетельствуют и о том, что бронзовых бу-
бенчиков с крестообразной щелью, столь ха-
рактерных для второй половины X – XI в., в
комплексах XII в. нет. Отсутствуют и стек-

лянные византийские браслеты, трехбугорча-
тые, сетчатые и, конечно же, глазчатые бусы.

Результаты. Исходя из этих критериев
можно выделить несколько контекстов Суг-
деи, датировка которых укладывается в рам-
ки XII – начала XIII в.: 1) слой серого глинис-
того грунта конца XII в. – начала XIII в., зале-
гавшего на уровне фундамента кладки крепо-
стной ограды византийского периода на учас-
тке так называемого квартала 1 к юго-запа-
ду от крепостных ворот генуэзского времени
[11, c. 387–392] (рис. 1, Г); 2) слой XII – сере-
дины XIII в., предшествовавший строитель-
ству дома (ремесленной мастерской?) тре-
тьей четверти XIII – XIV в., исследованного
на раскопе у Башни Бернабо ди Франки ди
Пагано (рис. 1, В); 3) слой XII – начала XIII в.,
связанный с функционированием жилищно-
хозяйственного комплекса на участке раско-
па III в портовой части Сугдеи (рис. 1, А);
4) слой темно-желтого суглинка XII – начала
XIII в. на полу крупной прямоугольной камен-
ной постройки на участке раскопа VIII в пор-
товой части Сугдеи (рис. 1, Б) и слой, подсти-
лающий более позднее сооружение 1 на этом
же участке раскопа [7, рис. 73, 149/1, к.о. 27;
4, с. 67, рис. 17, 1; 6, рис. 46, 225/1, к.о. 26,
411а/5, к.о. 285; 5, с. 32, рис. 2, 1]; 5) слой XII–
XIII – первой четверти XIII в. на полу пост-
ройки, изученной на участке раскопа IX, в пор-
товой части Сугдеи (рис. 1, Д) [13, с. 195,
рис. 56, 4–6, 10; 15, с. 28, рис. 5, 5–7, 9].

Необходимо отметить, что поливная ви-
зантийская красноглиняная керамика, пред-
ставленная тремя фрагментированными блю-
дами типа IS/AW (рис. 3, 1, 2, 10), происходит
из района кораблекрушения последней трети
XIII в. в бухте Зеленой у поселка Новый Свет,
примерно в 4,0 км к юго-западу от Судака (см.:
[8, с. 126–143, 156–168; 31] и др.). Они найде-
ны среди многочисленных керамических ма-
териалов, составлявших груз корабля и иму-
щество его команды. Однако с уверенностью
судить о принадлежности этих сосудов к дан-
ному комплексу пока сложно.

Таким образом, в Судаке к настоящему
времени стратифицированные горизонты, ко-
торые могут быть датированы в рамках XII –
начала/первой половины XIII в., выделены на
5 исследованных раскопками участках в раз-
ных районах городища, в том числе в порто-



74

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

вом районе. Это свидетельствует о том, что
жилая застройка Сугдеи в указанный период
занимала довольно значительную площадь и
что город продолжал все это время поддер-
живать определенные контакты с централь-
новизантийскими землями. Причем находки
керамики типов GBPW, FSW, PSW указывают
на наличие таких контактов во времена прав-
ления Комнинов и Ангелов, в то время как
изделия типов IS/AW и ChW, скорее всего, сви-
детельствуют о торговых операциях с новы-
ми хозяевами центральных регионов импе-
рии – латинянами. При этом место производ-
ства как ранних, так и поздних типов MBP с
высокой долей вероятности можно связать с
гончарными мастерскими Халкиса. Соответ-
ственно, следует полагать, что поставки по-
ливной посуды из одного и того же центра не
прекратились после захвата Константинопо-

ля в 1204 году. Очевидно, что среди экономи-
ческих приоритетов новых хозяев централь-
ной Греции было в том числе и поддержание
развитого тут ранее производства поливной
керамики. Ранние контакты Сугдеи с Латинс-
кой Романией осуществлялись, скорее всего,
посредством венецианских негоциантов, полу-
чивших полную свободу действий в Черном
море после успешных завоеваний четвертого
крестового похода и впоследствии организо-
вавших торговую факторию в Сугдее.

ПРИМЕЧАНИЕ

1 Свидетельства широкого распространения
продукции других гончарных центров, среди кото-
рых Коринф, Афины и Константинополь, также из-
готавливавших поливную посуду в схожем стиле,
пока не обнаружены.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 75

В.В. Майко, И.Б. Тесленко. Материальная культура византийской Сугдеи в XII – начале XIII в.

ПРИЛОЖЕНИЕ

Рис. 1. Средневековое городище в Судаке. Участки, на которых выявлены стратифицированные объекты
XII – начала/первой половины XIII в.:

А – раскоп III; Б – раскоп VIII ; В – раскоп у Башни Бернабоди Франки ди Пагано;
Г – участок квартала 1 в северо-западной части Судакской крепости; Д – раскоп IX

Fig. 1. The medieval fortification in Sudak. Sites where stratified objects
of the 12th – beginning / first half of the 13th centuries were identified:

A – site III; B – site VIII; B – site at the Tower of Bernabo di Franchi di Pagano;
G – section of block 1 in the north-western part of Sudak fortress; D – site IX



76

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Рис. 2. Средневизантийская красноглиняная поливная керамика (Middle Byzantine Production)
из раскопок в Судаке. Типы FSW и PFSW:

1, 5, 8 – участок квартала 1 в северо-западной части Судакской крепости;
2, 4, 7, 9, 10 – раскоп VIII в портовой части Сугдеи; 3 – раскоп у Башни Бернабоди Франки ди Пагано;

6, 11, 12 – раскоп III в портовой части Сугдеи

Fig. 2. Middle Byzantine Production from the excavations in Sudak. FSW and PFSW types:
1, 5, 8 – section of block 1 in the north-western part of Sudak fortress;

2, 4, 7, 9, 10 – site VIII in the port area of Sugdeja; 3 – site near the Tower of Bernabo di Franchi di Pagano;
6, 11, 12 – site III in the port area of Sugdeja



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 77

В.В. Майко, И.Б. Тесленко. Материальная культура византийской Сугдеи в XII – начале XIII в.

Рис. 3. Средневизантийская красноглиняная поливная керамика (Middle Byzantine Production)
из раскопок в Судаке и его акватории. Тип IS/AW:

1, 2, 10 – район кораблекрушения последней трети XIII в. в бухте Зеленой у поселка Новый Свет;
3, 4, 12 – раскоп IX в портовой части Сугдеи; 5, 7, 8, 9 – раскоп III в портовой части Сугдеи;

6, 11 – участок квартала 1 в северо-западной части Крепости

Fig. 3. Middle Byzantine Production from the excavations in Sudak and its waters. IS/AWtypes:
1, 2, 10 – the area of the shipwreck of the last third of the 13th century in Zelenaya Bay near the NovyiSvet village;

3, 4, 12 – site IX in the port area of Sugdeja; 5, 7, 8, 9 – site III in the port area of Sugdeja;
6, 11 – section of block 1 in the north-western part of the Sudak fortress



78

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Армарчук, Е. А. «Половецкие серьги»
/ Е. А. Армарчук // Средневековая археология евра-
зийских степей : сб. ст. к юбилею проф. С. А. Плетне-
вой. – М. ; Йошкар-Ола : [б. и.], 2006. – С. 201–216. –
(Материалы и исследования по археологии Повол-
жья ; вып. 3).

2. Архипова, Е. И. Каменные иконки со святы-
ми воинами: византийское наследие и южнорусская
традиция / Е. И. Архипова // Труды Государственно-
го Эрмитажа. – 2015. – Т. LXXIV. – С. 271–289.

3. Банк, А. В. Прикладное искусство Визан-
тии IX–XII вв. Очерки / А. В. Банк. – М. : Наука,
1978. – 312 с.

4. Гукин, В. Д. Отчет об археологических рас-
копках в портовом районе Судакской крепости в
2015 г. / В. Д. Гукин // Архив ФГБУН «Институт
археологии Крыма РАН». – Инв. кн. 6. – Инв.
№ 1311. – Папка № 1674. – 132 л.

5. Гукин, В. Д. Новые находки керамики ви-
зантийского круга из раскопок портовой части сред-
невековой Сугдеи в 2010–2011 годах / В. Д. Гукин,
А. В. Джанов // Труды Государственного Эрмита-
жа. – 2013. – Т. LXIX. – С. 30–39.

6. Джанов, А. В. Отчет об археологических
раскопках в портовой части средневековой Сугдеи
в 2012 г. / А. В. Джанов [и др.] // Архив ФГБУН
«Институт археологии Крыма РАН». – Инв. кн. 6. –
Инв. № 1315. – Папка № 1785. – 72 л.

7. Джанов, А. В. Отчет об археологических рас-
копках на городище и в портовой части средневеко-
вой Сугдеи в 2013 г. / А. В. Джанов [и др.] // Архив
ФГБУН «Институт археологии Крыма РАН». – Инв.
кн. 6. – Инв. № 1195. – Папка № 1544. – 60 л.

8. Зеленко, С. М. Подводная археология Кры-
ма / С. М. Зеленко. – Киев : Стилос, 2008. – 272 с.

9. Корзухина, Г. Ф. О памятниках «корсунско-
го дела» на Руси / Г. Ф. Корзухина // Византийский
временник. – 1958. – Т. 14. – С. 130–137.

10. Майко, В. В. Средневековые некрополи Су-
дакской долины / В. В. Майко. – Киев : Академпе-
риодика, 2007. – 273 с.

11. Майко, В. В. Стратиграфические исследо-
вания на т.н. участке квартала I Судакской крепости
в 1997 г. / В. В. Майко // Сугдейский сборник. –
2012. – Вып. V. – С. 363–393.

12. Майко, В.В. Восточный Крым во второй
половине X – XII в. / В. В. Майко. – Киев : Вид. Олег
Фiлюк, 2014. – 467 с.

13. Майко, В. В. Керамика Восточного Крыма
второй половины X – XIII в. / В. В. Майко. –
Saarbürcken : LAP LAMBERT Academic Publishing,
2016. – 212 с.

14. Майко, В. В. Неизвестные страницы архе-
ологического изучения средневековой Сугдеи в

1925–1931 гг. / В. В. Майко // Неизвестные страницы
археологии Крыма: от неандертальцев до генуэз-
цев. – СПб. : Нестор-История, 2017. – С. 232–271.

15. Майко, В. В. Византийский комплекс пер-
вой половины XIII в. в портовой части Сугдеи /
В. В. Майко // Вестник Волгоградского государ-
ственного университета. Серия 4, История. Регио-
новедение. Международные отношения. – 2019. –
Т. 24, № 6. – С. 18–31. – DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2019.6.2.

16. Майко, В. В. Византийская красноглиняная
поливная керамика XII – первой половины XIII века
средневековой Сугдеи / В. В. Майко, И. В. Тесленко
// ×åñó§íïò èÝìáôá :  Империя и полис :
XII Междунар. византийский семинар / отв. ред.
Н. А. Алексеенко. – Симферополь : Колорит, 2020. –
С. 169–176.

17. Манолова-Войкова, М. Импортная визан-
тийская сграффито керамика из средневековых по-
селений в Болгарском Причерноморье / М. Мано-
лова-Войкова // Поливная керамика Средиземно-
морья и Причерноморья, X–XVIII века. Т. 2 / ред.
С. Г. Бочаров, В. Франсуа, А. Г. Ситдиков. – Киши-
нев : Stratum Publishing House, 2017. – С. 317–326.

18. Петрашенко, В. О. Давньоруські поселен-
ня поблизу с. Бучак / В. О. Петрашенко, В. К. Козю-
ба // Археологія. – 2005. – № 2. – С. 55–69.

19. Радева, М. Средновековни накити от Сли-
венско / М. Радева // Известия на музеите от югоиз-
точна България. – 2003. – ХХ. – С. 30–45.

20. Рябцева, С. С. Трехбусинные кольца от Вис-
лы до Волги / С. С. Рябцева // Stratum plus. – 2000. –
№ 5. – С. 161–182.

21. Armstrong, Р. A Group of Byzantine Bowls
from Skopelos / P. Armstrong // Oxford Journal of
Archaeology. – 1991. – № 10 (3). – P. 335–347.

22. Byzantine Glazed Ceramics : The Art of
Sgraffito / ed. D. Papanikola-Bakirtzi. – Athens :
Archaeological Receipts Fund, 1999. – 270 p.

23. Doğer, L. İzmir Arkeoloji Müzesi Örnekleriyle.
Kazıma Dekorlu Ege-Bizans Seramikleri / L. Doğer. –
Izmir : Ege Üniversitesi edebiyat fakültesi yayınları,
2000. – 134 р.

24. Jelovina, D. Starohrvatske nekropole na
podrucju izmedu rijeka Zrmanje i Cetine / D. Jelovina. –
Split : Čakavski sabor, 1976. – 176 s., XCI il.

25. Koutsouflakis, G. The Kavalliani shipwreck:
a new cargo of Byzantine glazed tableware from the
south Euboean gulf, Aegean / G. Koutsouflakis,
G. Tsompanidis // XI Congress AIECM3 on Medieval
and Modern Period Mediterranean Ceramics
Proceedings (19–24 October 2015, Antalya). Vol. 1
/ Ed. F. Yenişehirlioğlu. – Ankara : Koç University
VEKAM. 2018. – P. 39–48.

26. Randazzo Matteo, G. Middle Byzantine
Glazed Ware in the heart of the Latin Western



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 79

В.В. Майко, И.Б. Тесленко. Материальная культура византийской Сугдеи в XII – начале XIII в.

Mediterranean (12th–13th cc) : An updated overview
from Sicily. Talk given at the 12th AIECM3, Athens (21–
27 October 2018) / G. Randazzo Matteo. – Electronic
text data. – Mode of access: https://www.academia.
edu/37725525/Middle_Byzantine_Glazed_Ware_in_
the_heart_of_the_Latin_Western_ Mediterranean_
12_th_13_th_cc_an_updated_overview _from_Sicily
(accessed: 01.05.2020). – Title from screen.

27. Sanders, G. D. R. Corinth workshop
production / G. D. R. Sanders // Byzantine Glazed
Ceramics: The art of sgraffito / ed. D. Papanikola-
Bakirtzi. – Athens : Archaeological Receipts Fund,
1999. – P. 159–186.

28. Sanders, G. D. R. Recent developments in the
chronology of Byzantine Corinth / G. D. R. Sanders
// Corinth, the Centenary: 1896–1996 / eds. C. K. Williams,
N. Bookidis. – Princeton : American School of Classical
Studies at Athens, 2003. – P. 385–399. – (Corinth ; vol. 20).

29. Waksman, S. Y. Defining the main “Middle
Byzantine Production” (MBP): changing perspectives in
Byzantine pottery studies / S. Y. Waksman // XI Congress
AIECM3 on Medieval and Modern Period Mediterranean
Ceramics Proceedings (19–24 October 2015 Antalya). Vol. 1
/ ed. F. Yenişehirlioğlu. – Ankara : Koç University VEKAM,
2018. – P. 397–408.

30. Waksman, S. Y. ‘Novy Svet Ware’, an
Exceptional Cargo of Glazed Wares from a 13th Century
Shipwreck near Sudak (Crimea, Ukraine) – Morphological
Typology and Laboratory Investigations / S. Y. Waksman,
I. Teslenko // The International Journal of Nautical
Archaeology. – 2010. – Vol. 39 (2). – P. 357–375.

31. Waksman, S. Y. Glazed wares as main cargoes
and personal belongings in the Novy Svet shipwreck
(13th c. AD, Crimea): a diversity of origins investigated
by chemical analysis / S. Y. Waksman, I. Teslenko,
S. Zelenko // Actas del VIII Congreso Internacional de
Cerámica Medieval en el Mediterráneo. T. II
/ ed. J. Zozaya. – Almagro : Asociación española de
arqueología medieval, 2009. – P. 851–856.

32. Waksman, S. Y. The main “Middle Byzantine
Production” and pottery manufacture in Thebes and
Chalcis / S. Y. Waksman [et al.] // Annual of the British
School at Athens. – 2014. – Vol. 109 (1). – P. 379–422.

33. Waksman, S. Y. Archaeometric investigations
of the tableware cargo of the Kavalliani shipwreck
(Greece) and into the role of the harbour of Chalcis in
the Byzantine and Frankish periods / S. Y. Waksman
[et al.] // Journal of Archaeological Science. – 2018. –
No. 21. – P. 1122–1129.

34. Wartburg, M.-L. von. Bowls and birds : Some
Middle Byzantine glazed bowls from Swiss private
collection / M.-L. von. Wartburg // Mosaic. Festschrift
für A.H.S. – Athens : British School of Athens, 2001. –
P. 115–129. – (British School at Athens. Studies ; vol. 8).

35. Wartburg, M.-L. von. Pottery of the
12th century pit from the Palaion Demarcheion site in

Nicosia: A Typological and Analytical Approach to a
Closed Assemblage / M.-L. von. Wartburg, Y. Violaris
// Actas del VIII Congreso Internacional de Cerámica
Medieval en el Mediterráneo. T. II / ed. J. Zozaya. –
Almagro : Asociación española de arqueología
medieval, 2009. – P. 249–264.

REFERENCES

1. Armarchuk E.A. «Polovetskie sergi»
[Polovetsian Earrings]. Srednevekovaya
arkheologiya evraziyskikh stepey  [Medieval
Archaeology of the Eurasian Steppes]. Moscow;
Joshkar-Ola, s.n., 2006, pp. 201-216. (Materialy po istorii
i arkheologii Povolzhya [Materials on the History and
Archaeology of the Volga Region; vol. 3]).

2. Arkhipova E.I. Kamennye ikonki so svyatymi
voinami: vizantiyskoe nasledie i yuzhnorusskaya
traditsiya [Stone Icons with Holy Warriors: Byzantine
Heritage and South Russian Tradition]. Trudy
Gosudarstvennogo Ermitazha [Proceedings of the
State Hermitage], 2015, vol. 74, pp. 271-289.

3. Bank A.V. Prikladnoe iskusstvo Vizantii IX–
XII vv. Ocherki [Applied Art of Byzantium of the 9th–
12th Centuries. Essays]. Moscow, Nauka Publ., 1978.
312 р.

4. Gukin V.D. Otchet ob arheologicheskih
raskopkah v portovom raione Sudakskoi kreposti v
2015 g. [Report on Archaeological Excavations in the
Port District of Sudak Fortress in 2015]. Arkhiv FGBUN
«Institut arkheologii Kryma RAN» [Archive of FSBIS
“Institute of Archaeology of Crimea of RAS”],
inv. kn. 6, inv. no. 1311, papka no. 1674. 132 l.

5. Gukin V.D., Dzhanov A.V. Novye nakhodki
keramiki vizantiyskogo kruga iz raskopok portovoy
chasti srednevekovoy Sugdei v 2010–2011 godakh
[New Finds of Byzantine Pottery from Excavations in
the Port Part of Medieval Sugdeja in 2010–2011]. Trudy
Gosudarstvennogo Ermitazha [Proceedings of the
State Hermitage], 2013, vol. 69, pp. 30-39.

6. Dzhanov A.V. Gukin V.D., Mayko V.V.,
Nikitin A.B., Farbey A.M. Otchet ob arkheologicheskih
raskopkakh v portovoy chasti srednevekovoy Sugdei
v 2012 g. [Report on Archaeological Excavations in
the Port Part of Medieval Sugdeja in 2012]. Arkhiv
FGBUN «Institut arkheologii Kryma RAN» [Archive
of FSBIS “Institute of Archaeology of Crimea of
RAS”], inv. kn. 6, inv. no. 1315, papka no. 1785, 72 l.

7. Dzhanov A.V., Mayko V.V., Gukin V.D.,
Nikitin A.B., Bayguzin T.F., Zakharov V.A. Otchet ob
arkheologicheskikh raskopkakh na gorodishche i v
portovoy chasti srednevekovoy Sugdei v 2013 g.
[Report on Archaeological Excavations on the Ancient
City and in the Port of Medieval Sugdeja in 2013].
Arkhiv FGBUN «Institut arkheologii Kryma RAN»



80

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

[Archive of FSBIS “Institute of Archaeology of Crimea
of RAS”], inv. kn. 6, inv. no. 1195, papka no. 1544. 60 l.

8. Zelenko S.M. Podvodnaya arkheologiya
Kryma [Underwater Archeology of Crimea]. Kiev,
Stilos Publ., 2008. 272 p.

9. Korzukhina G.F. O pamyatnikakh
«korsunskogo dela» na Rusi [About Monuments of
“Korsun Business” on Rus]. Vizantiiskii vremennik
[Byzantina Chronika], 1958, vol. 14, pp. 130-137.

10. Maiko V.V. Srednevekovye nekropoli
Sudakskoy doliny [Medieval Necropoleis of Sudak
Valley]. Kiev, Akademperiodika Publ., 2007. 273 p.

11. Maiko V.V. Stratigraficheskie issledovaniya na
t.n. uchastke kvartala I Sudakskoy kreposti v 1997 g.
[Stratigraphic Studies on the So-Called Section of Quarter
I of the Sudak Fortress in 1997]. Sugdeyskiy sbornik
[Sugdeian Collection], 2012, vol. 5, pp. 363-393.

12. Maiko V.V. Vostochnyyj Krym vo vtoroy
polovine X – XII v. [East Crimea in the Second Half of
the 10th–12th Centuries]. Kiev, Vyd. Oleg Filyuk Publ.,
2014. 467 p.

13. Maiko V. V. Keramika Vostochnogo Kryma
vtoroj poloviny X – XIII v. [Ceramics of the Eastern
Crimea of the Second Half of the X-XIII Centuries].
Saarbürcken, LAP LAMBERT Academic Publishing,
2016. 212 p.

14. Maiko V.V. Neizvestnye stranitsy
arkheologicheskogo izucheniya srednevekovoy Sugdei
v 1925–1931 gg. [Unknown Pages of Archaeological
Study of Medieval Sugdeja in 1925-1931]. Neizvestnye
stranitsy arkheologii Kryma: ot neandertaltsev do
genueztsev [Unknown Pages of Archeology of Crimea:
From Neanderthals to Genoese]. Saint Peterburg, Nestor-
Istoriya Publ., 2017, pp. 232-271.

15. Maiko V.V. Byzantine complex of the First Half
of the 13th Century in the Port of Sugdea. Vestnik
Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta.
Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye
otnosheniya [Science Journal of Volgograd State
University. History. Area Studies. International
Relations], 2019, vol. 24, no. 6, pp. 18-31. DOI: https:/
/doi.org/10.15688/jvolsu4.2019.6.2.

16. Maiko V.V., Teslenko I.B. Vizantiyskaya
krasnoglinyanaya polivnaya keramika XII – pervoy
poloviny XIII veka srednevekovoy Sugdei [The
Byzantine Red Clay Glazed Ceramics of 12th – First
Half of 13 th Centuries of Medieval Sugdeja].
Alekseenko N.A. ed. Chersōnos themata: imperiya i
polis. XII Mezhdunarodnyy vizantiyskiy seminar
[Chersōnos Themata: Empire and Polis. The
12th International Byzantine Seminar]. Simferopol’,
Kolorit Publishing, 2020, pp. 169-176.

17. Manolova-Voykova M. Importnaya
vizantiyskaya sgraffito keramika iz srednevekovykh
poseleniy v Bolgarskom Prichernomore [Imported
Byzantine Sgraffito Ceramics from Medieval

Settlements in the Bulgarian Black Sea Coast].
Bocharov S.G., Fransua V., Sitdikov A.G., eds.
Polivnaya keramika Sredizemnomorya i
Prichernomorya, X–XVIII veka [Glazed Pottery of the
Mediterranean and Black Sea, 10th–18th Centuries].
Vol. 2. Kishinev, Stratum Publishing House, 2017,
pp. 317-326.

18. Petrashenko V.O., Kozyuba V.K. Davnoruskі
poselennia poblizu s. Buchak [Ancient Rus Settlement
Near the Village of Buchak]. Arkheologіia
[Archaeology], 2005, no. 2, pp. 55-69.

19. Radeva M. Srednovekovni nakiti ot Slivensko
[Medieval Earrings from Sliven]. Izvestiya na muzeite
ot yugoiztochna Balgariya [News of the Museum from
South-East Bulgaria], 2003, vol. 20, pp. 30-45.

20. Ryabtseva S.S. Trekhbusinnye koltsa ot Visly
do Volgi [Three-Bead Rings from Visla to Volga].
Stratum plus, 2000, no. 5, pp. 161-182.

21. Armstrong Р.A Group of Byzantine Bowls
from Skopelos. Oxford Journal of Archaeology, 1991,
vol. 10 (3), pp. 335-347.

22. Papanikola-Bakirtzi D., ed. Byzantine Glazed
Ceramics: The Art of Sgraffito. Athens, Archaeological
Receipts Fund, 1999. 270 p.

23. Doğer L. İzmir Arkeoloji Müzesi Örnekleriyle.
Kazıma Dekorlu Ege-Bizans Seramikleri. Izmir, Ege
Üniversitesi edebiyat fakültesi yayınları, 2000. 134 р.

24. Jelovina D. Starohrvatske nekropole na
podrucju izmedu rijeka Zrmanje i Cetine. Split,
Čakavski sabor, 1976. 176 p.

25. Koutsouflakis G., Tsompanidis G. The
Kavalliani shipwreck: a new cargo of Byzantine glazed
tableware from the south Euboean gulf, Aegean.
Yenişehirlioğlu F., ed. XI Congress AIECM3 on
Medieval and Modern Period Mediterranean
Ceramics Proceedings (19–24 October 2015,
Antalya). Vol. 1. Ankara, Koç University VEKAM, 2018,
pp. 39-48.

26. Randazzo Matteo G. Middle Byzantine
Glazed Ware in the Heart of the Latin Western
Mediterranean (12th–13th c.): An Updated Overview
from Sicily. Talk Given at the 12th AIECM3, Athens
(21–27 October 2018). URL: https://www.academia.
edu/ 37725525 /Middle_Byz an t i ne_Gla zed_
Ware_in_the_heart_of_the_Lat in_Western_
Mediterranean_12_th_13_th_cc_an_updated_
overview_from_Sicily (accessed 01.05.2020).

27. Sanders G.D.R. Corinth workshop production.
Papanikola-Bakirtzi D., ed. Byzantine Glazed
Ceramics: The Art of Sgraffito. Archaeological
Receipts Fund, 1999, pp. 159-186.

28. Sanders G.D.R. Recent developments in the
chronology of Byzantine Corinth. Williams C.K.,
Bookidis N., eds. Corinth, the Centenary: 1896–1996.
Princeton, American School of Classical Studies at
Athens, 2003, pp. 385-399. (Corinth; vol. 20).



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 81

В.В. Майко, И.Б. Тесленко. Материальная культура византийской Сугдеи в XII – начале XIII в.

29. Waksman S.Y. Defining the main “Middle
Byzantine Production” (MBP): changing perspectives
in Byzantine pottery studies. Yenişehirlioğlu F., ed.
XI Congress AIECM3 on Medieval and Modern
Period Mediterranean Ceramics Proceedings (19–
24 October 2015, Antalya). Ankara, Koç University
VEKAM, 2018, vol. 1, pp. 397-408.

30. Waksman S.Y., Teslenko I. ‘Novy Svet Ware’,
an Exceptional Cargo of Glazed Wares from a
13th Century Shipwreck near Sudak (Crimea, Ukraine).
Morphological Typology and Laboratory
Investigations. The International Journal of Nautical
Archaeology, 2010, vol. 39 (2), pp. 357-375.

31. Waksman S.Y., Teslenko I., Zelenko S. Glazed
Wares as Main Cargoes and Personal Belongings in
the Novy Svet Shipwreck (13th c. AD, Crimea):
A Diversity of Origins Investigated by Chemical
Analysis. Zozaya J., ed. Actas del VIII Congreso
Internacional de Cerámica Medieval en el
Mediterráneo. Vol. 2. Almagro, Asociación española
de arqueología medieval, 2009, pp. 851-856.

32. Waksman S.Y., Kontogiannis N.D.,
Skartsis S.S., Vaxevanis G. The Main “Middle

Byzantine Production” and Pottery Manufacture in
Thebes and Chalcis. Annual of the British School at
Athens, 2014, vol. 109 (1), pp. 379-422.

33. Waksman S.Y., Koutsouflakis G., Burlot J.,
Courbe L. Archaeometric Investigations of the
Tableware Cargo of the Kavalliani Shipwreck
(Greece) and into the Role of the Harbour of
Chalcis in the Byzantine and Frankish Periods.
Journal of Archaeological Science, 2018, no. 21,
pp. 1122-1129.

34. Wartburg M.-L. von. Bowls and Birds: Some
Middle Byzantine Glazed Bowls from Swiss Private
Collection. Mosaic. Festschrift für A.H.S. Athens,
British School of Athens, 2001, pp. 115-129. (British
School at Athens. Studies; vol. 8).

35. Wartburg M.-L. von, Violaris Y. Pottery of the
12th Century Pit from the Palaion Demarcheion Site
in Nicosia: A Typological and Analytical Approach
to a Closed Assemblage. Zozaya J., ed. Actas del
VII I Congreso  Inte rnac ional  de  Cerámica
Medieval en el Mediterráneo. Vol. 2. Almagro,
Asociación española de arqueología medieval,
2009, pp. 249-264.

Information About the Authors

Vadim V. Maiko, Doctor of Sciences (History), Director, Institute of Archaeology of Crimea of
the Russian Academy of Sciences, Prosp. Akademika Vernadskogo, 2, 295007 Simferopol, Russian
Federation, vadimmaiko1966@mail.ru, https://orcid.org/0000-0003-1065-4836

Irina B. Teslenko, Candidate of Sciences (History), Senior Researcher, Institute of Archaeology
of Crimea of the Russian Academy of Sciences, Prosp. Akademika Vernadskogo, 2, 295007 Simferopol,
Russian Federation, i_teslenko@mail.ru, https://orcid.org/0000-0001-5376-3958

Информация об авторах

Вадим Владиславович Майко, доктор исторических наук, директор, Институт археоло-
гии Крыма РАН, просп. Академика Вернадского, 2, 295007 г. Симферополь, Российская Федера-
ция, vadimmaiko1966@mail.ru, https://orcid.org/0000-0003-1065-4836

Ирина Борисовна Тесленко, кандидат исторических наук, старший научный сотрудник,
Институт археологии Крыма РАН, просп. Академика Вернадского, 2, 295007 г. Симферополь,
Российская Федерация, i_teslenko@mail.ru, https://orcid.org/0000-0001-5376-3958




Х

ай
ре

ди
но

ва
 Э

.А
., 

20
20

82 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.6

UDC 93/94; 904 Submitted: 01.07.2020
LBC 63.3(0)4 Accepted: 02.11.2020

BYZANTINE HEALING AMULETS FROM SOUTHWESTERN CRIMEA 1

Elzara A. Khairedinova
Institute of Archaeology of Crimea of the Russian Academy of Sciences, Simferopol, Russian Federation

Abstract. Introduction. The article presents two unique items from the Southwestern Crimea – a bronze finger
ring with an image of a lion-headed serpent Chnoubis, originating from a female burial of the first quarter of the
7th century of the Gothic-Alanian burial ground near the village of Luchistoye, and a bronze medallion, which was
found in the area of the village of Goncharnoye, with magic signs, formulas and an image of Chnoubis, which is tied
to an altar, fighting a snake. Methods. According to some similar findings from the territory of the Eastern Roman
Empire, the ring and the medallion are attributed to the group of Byzantine medical amulets. The amulets of the Early
Byzantine time demonstrate continuity with pre-Christian magical practices, therefore, late ancient magical gems and
texts were involved to decipher the plots and inscriptions engraved on those amulets. Analysis. The finger ring was
intended to improve digestion and to treat diseases of a digestive tract. The woman who owned the item was wearing
it in a chest necklace, at the level of her stomach – just as it was recommended in medical treatises to wear amulets for
abdominal pain. The medallion was a complex amulet intended for women. Chnoubis in the scene of fighting the snake
and the spell ÐÉÍÏ are depicted on both sides of the medallion. In one case, Chnoubis is a guardian of a stomach and
a fighter against diseases of the digestive tract, whose actions are enhanced by the three times repeated spell ÐÉÍÏ,
which contributes to better digestion. In the second case, Chnoubis is a defender of women’s health, and the
disappearing word ÐÉÍÏ should help stop pathological uterine bleeding. The action of the amulet is enhanced by a
formula against demons that cause disease, and its healing properties are confirmed by the inscription ÕÃÉÁ (health).
Such an amulet should be worn suspended from the neck by a long cord, or fastened to the belt. Results. Both items
belong to the group of medical magic amulets. They were brought from the Eastern Mediterranean provinces of the
Empire, where in the 6th – 7th centuries there were magic amulets similar in form and repertoire of protective means. The
appearance of such items among the Gothic-Alanian population of the Southwestern Crimea is not surprising. The
influence of the Byzantine civilization on all aspects of the life of the local population in the Early Middle Ages can be
traced both from written sources and from numerous archaeological findings.

Key words: Byzantium, Southwestern Crimea, finger rings, amulets, Chnoubis.

Citation. Khairedinova E.A. Byzantine Healing Amulets from Southwestern Crimea. Vestnik Volgogradskogo
gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science
Journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 82-99.
(in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.6

УДК 93/94; 904 Дата поступления статьи: 01.07.2020
ББК 63.3(0)4 Дата принятия статьи 02.11.2020

ВИЗАНТИЙСКИЕ ЦЕЛИТЕЛЬНЫЕ АМУЛЕТЫ ИЗ ЮГО-ЗАПАДНОГО КРЫМА 1

Эльзара Айдеровна Хайрединова
Институт археологии Крыма РАН, г. Симферополь, Российская Федерация

Аннотация. В статье представлены два уникальных предмета из Юго-Западного Крыма – бронзовый
перстень с изображением львиноголового змея Хнубиса, происходящий из женского погребения первой
четверти VII в. гото-аланского могильника у с. Лучистое, и бронзовый медальон, найденный в районе с.
Гончарное, с магическими знаками, формулами и изображением привязанного к алтарю, борющегося со
змеей Хнубиса. Оба изделия относятся к группе медицинских магических амулетов, пользовавшихся широ-
кой популярностью у населения Восточной Римской империи в эпоху раннего средневековья. Перстень



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 83

Э.А. Хайрединова. Византийские целительные амулеты из Юго-Западного Крыма

предназначался для улучшения пищеварения и для лечения болезней пищеварительного тракта. Женщина,
которой принадлежал предмет, носила его в нагрудном ожерелье, на уровне желудка – именно так, как
рекомендовалось в медицинских трактатах носить амулеты против болей в животе. Медальон был комплекс-
ным амулетом, предназначавшимся для женщин. Хнубис в сцене борьбы со змеей и заклинание ÐÉÍÏ
изображены на обеих сторонах медальона. В одном случае Хнубис – хранитель желудка и борец с болезнями
пищеварительного тракта, чьи действия усилены трижды повторенным заклинанием ÐÉÍÏ, способствую-
щим лучшему перевариванию. Во втором случае Хнубис – защитник женского здоровья, а исчезающее
слово ÐÉÍÏ должно способствовать остановке патологических маточных кровотечений. Действие амулета
усилено формулой против демонов, вызывающих болезни, а его целительные свойства подтверждаются
надписью ÕÃÉÁ (здоровье). Носить такой амулет следовало подвешенным к шее на длинном шнурке, либо
укрепленным к поясу. Оба предмета были привезены из восточно-средиземноморских провинций империи,
где в VI–VII вв. бытовали аналогичные по форме и репертуару защитных средств магические амулеты. Появ-
ление таких изделий у гото-аланского населения Юго-Западного Крыма неудивительно. Влияние византийс-
кой цивилизации на все стороны жизни местного населения в эпоху раннего Средневековья прослежено и по
письменным источникам, и по многочисленным археологическим находкам.

Ключевые слова: Византия, Юго-Западный Крым, перстни, амулеты, Хнубис.

Цитирование. Хайрединова Э. А. Византийские целительные амулеты из Юго-Западного Крыма
// Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Междуна-
родные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 82–99. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.6

Введение. Амулеты являются важным
источником для изучения верований и пред-
ставлений об окружающем мире средневеко-
вого населения Юго-Западного Крыма. Раз-
личные предметы, украшения и детали одеж-
ды, которым приписывали чудодейственную
силу от физических недугов, гибельных воз-
действий и нападений видимых и невидимых
врагов, позволяют «заглянуть» в повседнев-
ную жизнь древнего человека. Особый инте-
рес представляют амулеты с изображениями
и надписями, по которым можно определить
их назначение. К такому роду амулетов при-
надлежат публикуемые предметы – бронзо-
вый медальон, найденный в районе с. Гончар-
ное 2 (рис. 1, 1), и бронзовый перстень, проис-
ходящий из женского погребения первой чет-
верти VII в. гото-аланского могильника у
с. Лучистое (рис. 2, 3) [10, с. 69–89]. В пред-
лагаемой работе обосновывается атрибуция
предметов, выявляется круг аналогий, интер-
претируется значение изображений и их за-
щитные свойства, а также рассматриваются
особенности ношения амулетов.

Методы. В исследовании применяют-
ся методы исторической науки: описание, по-
яснение, анализ, синтез, сопоставление дан-
ных различных источников, системный под-
ход к источникам. Для атрибуции амулетов
выявляется круг аналогий, анализируются
находки с территории Восточной Римской
империи. Амулеты ранневизантийского време-

ни демонстрируют преемственность с дохри-
стианскими магическими практиками [39,
p. 43], поэтому для расшифровки выгравиро-
ванных на них сюжетов и надписей необходи-
мо привлекать позднеантичные магические
геммы и тексты. В Юго-Западном Крыму
один из публикуемых амулетов найден в по-
гребении in situ, в составе закрытого комп-
лекса вместе с инвентарем, имеющим узкую
датировку, что позволяет уточнить время бы-
тования этого типа изделий в регионе и опре-
делить способ его ношения.

Анализ. Бронзовый пластинчатый круг-
лый медальон, найденный в районе с. Гончар-
ное, отлит с прямоугольной петлей с круглым
отверстием для подвешивания и с двух сто-
рон покрыт гравированными изображениями
и греческими надписями (рис. 1, 1). Его раз-
меры: диаметр 3,5 см; высота 4,0 см. Меда-
льон относится к группе византийских метал-
лических магических амулетов, бытовавших
в VI в. в Сиро-Палестинском регионе (рис. 3,
6–10; 4, 1–3). Различаясь формой, реперту-
аром изображений и надписей, эти изделия,
тем не менее, близки по стилю и технике из-
готовления и, возможно, являются продукци-
ей одной мастерской, функционировавшей, по
мнению Дж. Спайера, в Галилее в начале
VI в. [39, p. 44].

На обеих сторонах найденного в Крыму
медальона в небрежной манере выгравирова-
на фигура привязанного к алтарю змееподоб-



84

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ного существа и расположенная напротив из-
вивающаяся змея в атакующей позе с откры-
той пастью. Несмотря на схематичность изоб-
ражения, в змееподобном существе легко рас-
познать львиноголового змея Хнубиса, хоро-
шо известного по так называемым греко-еги-
петским или греко-сирийским магическим
геммам (рис. 2, 4, 5; 3, 4; 5, 1–4), появление и
распространение которых связывают с дея-
тельностью гностических сект поздней антич-
ности [16, р. 54–60]. Персонаж на медальоне
обладает всеми характерными для иконогра-
фии Хнубиса чертами: обращенной влево
большой львиной головой с семью или две-
надцатью лучами на месте гривы, длинным
змеиным телом и хвостом, закрученным в
одно или несколько колец (рис. 1, 1д). На ат-
рибуцию львиноголового змея указывает и
выгравированный над его головой знак в виде
трех С, перечеркнутых прямой линией, назы-
ваемый «знаком Хнубиса» (рис. 1, 1в). Этот
знак происходит от египетских изображений
астрологического декана Кенмет, от которых,
как считается, была заимствована и иконог-
рафия самого Хнубиса [30, p. 64]. Изначально
знак представлял собой вертикального змея,
держащего горизонтально трех других змей
меньшего размера [18, p. 294]. Позже извиваю-
щиеся змеи трансформировались в перечеркну-
тые линией символы, близкие по написанию бук-
вам ZZZ, SSS или ССС (рис. 3, 3, 4; 5, 1, 2, 4а).

Хнубис – это астрологический декан со-
звездия Льва, отвечавший за работу внутрен-
них органов пищеварения и воспроизводства,
получивший дополнительный статус солярно-
го божества во время расцвета гностических
раннехристианских ересей [18, р. 298]. О «при-
кладных» функциях Хнубиса сообщается в
лапидариях – специальных сборниках, содер-
жащих описания свойств различных камней и
минералов и рецепты приготовления из них
амулетов. В лапидарии Псевдо-Сократа и
Псевдо-Диониса говорится о лечебном дей-
ствии Хнубиса на желудок: «Выгравируй спи-
рального змея с головой льва и лучами. Носи
этот камень, полностью предотвращаю-
щий боль в желудке и позволяющий хоро-
шо переваривать любую пищу» [18, р. 309,
№ 4; 27, р. 450].

«Терапевтические» свойства Хнубиса
были известны и врачам, использовавшим

рецепты по приготовлению «действенных фи-
лактериев» против недомоганий в области
живота из астрологических трактатов и лапи-
дариев. Так, Гален – знаменитый римский
врач греческого происхождения, живший во
II в., писал: «...зеленая яшма, носимая как
амулет, полезна для пищевода и устья
желудка. Некоторые вставляют гемму в
перстень и гравируют на ней змею с луча-
ми...» [18, р. 309, № 5]. Перстни, украшенные
каменной вставкой с таким изображением,
бытовали во многих провинциях Римской им-
перии (рис. 2, 5) [32, p. 149–150, fig. 126]. То,
что резные камни с изображением Хнубиса
предназначались для улучшения пищеварения
или для лечения болезней пищеварительного
тракта, подтверждается и выгравированными
на самих геммах обращениями: «Храни в
здравии желудок Прокла!» (рис. 5, 3); «Хну-
мис, избавь Юлиана, рожденного Нонной,
от всякого напряжения, всякого несваре-
ния, всякой боли в желудке», «Хнубис, пе-
реваривай, переваривай!»; «Переваривай,
переваривай!»; «Для желудка Сосибия»;
«Хнубис, успокой боль желудка . . .» [17,
p. 292, № 2189; 18, p. 310, № 8]. На некоторых
геммах змеиное тело Хнубиса стилизовано
под изображение кишечника. На одной из ин-
талий, найденной в Сирии, выгравирована над-
пись «для желудка или Хнубис». По предпо-
ложению Р. Мутерда, резчик по камню меха-
нически скопировал рецепт, в котором пред-
лагалось выбрать одну из двух надписей [31,
p. 74]. Видимо, понятия «Хнубис» и «здоро-
вье желудка» в представлении древних были
синонимами.

Аналогичное лечебное воздействие на
желудок имел и знак Хнубиса, изображенный
один, без фигуры декана. Известно несколько
магических гемм с различными персонажа-
ми, на обороте которых присутствует только
знак Хнубиса и надпись: «Переваривай!»
(рис. 3, 3). На инталии из Керчи, хранящейся
в Эрмитаже, рядом с этим знаком прорезана
надпись ÓÔÏÌÁ×ÏÕ – «для желудка» [7,
с. 98, кат. № 3]. Марцелл Эмпирик, медик и
фармаколог времен императора Феодосия I,
практикующий врач, о чем свидетельствует
его прозвище «Эмпирик», считал, что данный
знак имеет магическую силу исцелять сам по
себе. В своем сочинении De medicamentis, в



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 85

Э.А. Хайрединова. Византийские целительные амулеты из Юго-Западного Крыма

разделе, посвященном лечению плеврита и бо-
лей в боках, Марцелл пишет: «Если знаки,
указанные ниже [SSS], будут вырезаны на
фригийской прозрачной яшме, а получив-
шаяся гемма одета на цепочку и повешена
на шею страждущего, результат будет
чудодейственным» [22, p. 51–52; 28, p. 244,
Cap. XXIV, 7].

В более позднее время, с утверждением
христианства, традиция ношения амулетов не
исчезла. О суеверии византийцев хорошо из-
вестно по письменным источникам и много-
численным находкам амулетов. Магия процве-
тала не только у простолюдинов, но и в среде
риторов и философов [8, с. 87]. Носить амуле-
ты рекомендовали даже врачи. Так, Александр
из Тралл (525–605 гг. н.э.), знаменитый медик,
которого Агафий Миринейский назвал «опыт-
нейшим во врачебном искусстве» [1, с. 143],
советовал для страдающих от колик в живо-
те использовать специальный амулет: «на
медийском камне вырежи Геракла, душа-
щего льва, вставь этот камень в золотое
кольцо и дай его носить» [16, р. 62]. Эта
рекомендация не была «теоретической». Гем-
мы с таким сюжетом, часто сопровождаю-
щимся еще и знаком ККК, достаточно широ-
ко представлены не только в позднеантичной
глиптике, но известны и в раннесредневеко-
вое время [16, р. 62–64, рl. V, 108–110; 22, p. 52,
pl. 5–7; 35, р. 86–87].

В созданном около 415 г. Гефестионом
Фиванским трактате по классической астро-
логии «Апотелесматика» можно прочитать о
том, что Хнубис – «третий декан созвездия
Рак» и «защита для желудка» [16, р. 55; 18,
р. 309, № 3]. Сочинение Гефестиона пользо-
валось большой популярностью у византийцев
на протяжении многих веков [43, р. 914]. Дос-
таточно долго существовало представление
о защитных функциях астрологических дека-
нов. Об этом свидетельствует тот факт, что
даже в XI в. Михаил Пселл указывал на прак-
тику гравировки на перстнях или кольцах «де-
канов в разных формах» для получения мощ-
ного филактерия [18, р. 296].

В средние века изображение Хнубиса
встречается на бронзовых браслетах-амуле-
тах вместе с христианскими сюжетами и над-
писями. Речь идет о происходящих из Египта
браслетах VI–VII вв., сделанных из узкой пла-

стины с медальонами, внутри которых выг-
равированы сцены христологического цикла
(рис. 5, 5, 7) [29, р. 247–248, fig. 1; 44, р. 76–77,
fig. 8, 9; 45, р. 35, 37, fig. 9b, 10d]. Свободное
пространство между медальонами заполнено
первыми строками Псалма 90. В одном из
медальонов видно уже знакомое по геммам
изображение Хнубиса: змеевидное тело выг-
равировано схематично, но зато хорошо про-
работана львиная голова на фоне солнечного
диска с семью лучами (рис. 5, 5а, 7а). Рядом
присутствуют и характерные для магических
инталий знаки, из которых наиболее отчетли-
во читается пентальфа. Зная свойства Хну-
биса, можно говорить о том, что в «обязанно-
сти» браслета входило и обеспечение здоро-
вья органам пищеварения.

В Лувре хранится найденная в Египте
медная пластина VIII–IX вв., сделанная в виде
прямоугольника с заостренной верхней частью,
с круглым отверстием для подвешивания
(рис. 5, 6). На обеих сторонах пластины выгра-
вированы человеческие фигуры, животные, раз-
личные магические знаки, греческие и арабс-
кие надписи [15, р. 285, № AF11704]. К.А. Фара-
он считает этот необычный предмет своеобраз-
ным сборником образцов, висевшим на стене
мастерской перед ремесленником, изготавли-
вавшим на заказ различные амулеты [23, p. 187–
220]. На одной из сторон видны легко узнавае-
мые по короне из лучей, по спирально закручен-
ному телу изображения Хнубиса на пьедеста-
ле, а в прочерченных рядом надписях читается
и его имя (рис. 5, 6а).

В качестве примера долгого существо-
вания и широкого распространения зародив-
шихся в Египте еще в античный период пред-
ставлений о защитных и терапевтических
свойствах декана и солярного божества Хну-
биса следует назвать и бронзовый перстень,
найденный в Юго-Западном Крыму, в одном
из женских погребений первой четверти VII в.
из могильника у с. Лучистое (рис. 2, 3). Пер-
стень диаметром 2,4 см отлит из бронзы с
узкой, сегментовидной в сечении шинкой и
овальным, расположенным поперечно плоским
щитком размером 1,0  1,6 см. На щитке вы-
резано расположенное между двумя полуме-
сяцами изображение змея с львиной головой
в нимбе вправо. Тело змея покрыто попереч-
ными насечками, а хвост закручен. Существо,



86

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

изображенное на щитке перстня, имеет несом-
ненное иконографическое сходство с Хнуби-
сом. Тождество с изображениями на интали-
ях особенно заметно по оттиску (рис. 2, 3б),
сделанному с перстня.

Женщина, похороненная в Лучистом, зна-
ла о «магической» и «лечебной» силе изоб-
раженного на нем существа и использовала
перстень именно как амулет, а не в качестве
украшения с диковинным декором. Основа-
нием для такого предположения является тот
факт, что перстень был найден не на фалан-
гах пальцев рук, на месте традиционного рас-
положения колец и перстней в погребениях, а
лежал в области груди, среди бус и подве-
сок, нанизывавшихся на нить, соединяющую
фибулы. В VI–VII вв. жительницы Юго-За-
падного Крыма часто украшали фибулы, на-
плечные парные застежки, низкой крупных
бус, чередующихся с различными металли-
ческими подвесками. Такие низки были скоп-
лением амулетов. В них носили отличающи-
еся большими размерами бусы из слегка
подправленной янтарной гальки, из меловой
породы и горного хрусталя, из полихромного
стекла с пятнистым или «глазчатым» орна-
ментом, а также бронзовые колокольчики,
звон которых, по представлению древних,
отвращал зло [2, с. 258].

Перстень, висевший в нагрудном ожере-
лье, находился в области желудка носившей
его женщины (рис. 2, 2). Именно так рекомен-
довал носить амулеты против болей в желуд-
ке врач Гален: «Я сделал небольшое оже-
релье из некрупных камней яшмы и пове-
сил его как нашейный амулет, придав ему
такую длину, что камни достигали начала
желудка» [16, p. 54; 18, р. 309, № 5]. Спустя
четыре века, другой врач – Аэций из Амиды –
слово в слово повторил рецепт Галена [18,
р. 309–310, № 7].

На публикуемом медальоне из Крыма
Хнубис представлен в необычной для этого
персонажа сцене: привязанным к алтарю и
противостоящим атакующей его змее с от-
крытой пастью. Изображенное действие под-
писано трижды повторяющимся греческим
словом ÐÉÍÏ. Сюжет отсылает к ранневи-
зантийским пластинчатым овальным амуле-
там с петелькой для подвешивания, найден-
ным в Сиро-Палестинском регионе (рис. 3, 6–

10). На лицевой стороне этих подвесок выг-
равированы святой всадник, пронзающий ко-
пьем распростертого под конем женского де-
мона, и надпись «Единственный бог, по-
беждающий зло», придающие амулету ха-
рактер универсального защитного средства от
всякого зла [9, с. 155–160, 197, рис. 4; 35, р. 80–
83, № 7–12; 41, CBd-811, CBd-812]. На обрат-
ной стороне изображены привязанная к колон-
не или алтарю птица – ибис (или цапля?), на-
падающая на змею, и надпись ÐÉÍÙ, кото-
рая переводится как «я пью» [16, р. 212–213;
36, р. 3]. Сюжет византийских амулетов вос-
ходит к магическим геммам позднеримско-
го времени с привязанным к алтарю ибисом,
которые защищали от болезней пищевари-
тельного тракта, о чем свидетельствует и
часто присутствующее на них трехкратное
повеление больному желудку «Переваривай!»
(рис. 3, 1, 2, 4) [16, р. 51–53; 18, p. 300; 36,
р. 2–3, fig. 2]. Птицу, изображенную на ме-
таллических подвеска-амулетах, также ин-
терпретируют как страуса, хорошо известно-
го своим ненасытным аппетитом и сильной
пищеварительной системой. В этом случае
надпись ÐÉÍÙ переводится как «я голоден»
(от ðåéíþ) [24, p. 342].

Считается, что магия птицы (ибиса, цап-
ли или страуса) заключалась в ее невероят-
ной пищеварительной силе, которую амулеты
с подобной иконографией должны были пере-
дать носителю. Кроме того, в Египте боль-
шие птицы с длинным клювом, особенно ибис,
считались наделенными защитными свойства-
ми, поскольку они истребляли змей, скорпио-
нов, саранчу – всех тех существ, которые в
повседневной жизни угрожали человеку [36,
р. 1]. В представлении египтян ибис никогда
не пил отравленную или грязную воду, то есть
воду, которая может вызвать болезнь или даже
смерть [24, p. 342]. Не исключено, что амуле-
ты-подвески с птицей и надписью ÐÉÍÙ, слу-
жившие, прежде всего, защитой для слабого
желудка, также могли быть полезными при
отравлениях и против ядовитых рептилий или
всеобщего зла, обозначенного змеей.

В свете сказанного замена привязанной
к алтарю птицы Хнубисом (рис. 1, 1), отве-
чавшим за здоровье пищеварительной систе-
мы человека, выглядит закономерным. На-
помним, что на реверсе некоторых «желудоч-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 87

Э.А. Хайрединова. Византийские целительные амулеты из Юго-Западного Крыма

ных» амулетов римского времени с ибисом и
алтарем часто размещали еще и Хнубиса или
его знак, изображение которых должно было
увеличить лечебное действие филактерия
(рис. 3, 3).

Целительные и дижестивные свойства
Хнубиса на публикуемом медальоне усиле-
ны трижды повторенным греческим словом
ÐÉÍÏ, которое в разных написаниях (ÐÉÍÏ
или ÐÉÍÙ) встречается отдельно или в со-
ставе заклинаний, выгравированных на визан-
тийских амулетах VI в. с изображением вол-
ка и крокодила, предназначавшихся для улуч-
шения пищеварения (рис. 4, 1–3) [39, p. 62–
65, fig. 12–14]. Текст таких заклинаний сво-
дился к следующему: «Голодного волка кор-
мили. Я пью воду, я хочу пить, я ем хлеб»;
«Я голодный волк, пью в канаве, высушен-
ной голодом»; «Голодного волка кормили
(я пью) в канаве (или могиле), высушенной
голодом» [39, p. 61–64]. Смысл несколько
абсурдного по содержанию текста становит-
ся понятным при прочтении его латинской вер-
сии в сочинении начала V в. De medicamentis
Марцелла Эмпирика. В разделе, где собраны
различные средства против болезней желуд-
ка, Марцелл рекомендует для хорошего пере-
варивания пищи на ночь, лежа в постели про-
износить трижды: «Волк шел по тропинке.
Сырую пищу он пожирал, жидкости он
выпил» (Cum te in lecto posueris, ventrem tuum
perfricans dices ter: Lupus ibat per viam, per
semitam, cruda vorabat, liquida bibebat) [28,
p. 204, Cap. XX, 78]. На одном из амулетов
внутри написанного по кругу такого заклина-
ния помещено и изображение птицы, атакую-
щей змею (рис. 4, 2), в миниатюрной форме
повторяющее сцену на упомянутых выше под-
весках со святым всадником (рис. 3, 6–10),
что еще раз подтверждает схожее назначе-
ние амулетов с разными сюжетами, подписан-
ными словом ÐÉÍÙ. Сокращенный вариант
заклинания, усеченный до одного лишь слова
ÐÉÍÏ и проиллюстрированный волком и кро-
кодилом, встречается на ранневизантийских
перстнях (рис. 4, 3а), которые, как нами было
показано выше, могли использоваться не толь-
ко как украшение, но и в качестве амулетов.
Интересно, что заклинания против болезней
живота, магическое действие которых осно-
вано на поглощении жидкости, известны в гре-

ческом фольклоре вплоть до нового времени.
В качестве примера можно привести враче-
вательную молитву, бытовавшую в XVIII–
XIX вв. у греков Приазовья, потомков хрис-
тианского средневекового населения Юго-За-
падного Крыма: «...Запрети болезни живо-
та раба Божьего. Подобно Христу, орел
ушел в высь небесную; нагнулся испить, ни
меда не выпил, ни молока не выпил, выпил
болезнь живота...» [5, с. 73–74, 144, № 14,
примеч. 44].

Трижды прописанное заклинание – при-
ем, характерный для магических амулетов. На
обратной стороне гемм римского времени,
защищающих от болезней пищеварительного
тракта, с привязанным к алтарю ибисом гра-
вировали трехкратное повеление «Перевари-
вай!» (рис. 3, 1, 2). На византийских амуле-
тах часто встречается трисагион (АГIОС
АГIОС АГIОС) – стандартная формула у
иудеев и христиан против злого духа [20,
S. 316–317, № 586; 34, p. 39; 38, р. 84, 86, № 481;
45, p. 40–41, № 5, 22, fig. 8, 5b]. Такие заклина-
ния прописывали не только в одну строку, но и
расположив слова в разном направлении от-
носительно друг друга (рис. 4, 7, 9). На одной
из сторон публикуемого медальона слово
ÐÉÍÏ дважды написано горизонтально, одно
под другим, третье слово размещено верти-
кально (рис. 1, Б). Также выгравирован три-
сагион на ранневизантийских медальонах –
«Печатях Соломона» (рис. 4, 7, 9).

Наряду с лечебным воздействием на
пищеварительную систему, публикуемый ме-
дальон мог быть наделен и другими функция-
ми. Сюжеты с Хнубисом и привязанным к
алтарю ибисом, представленные на византий-
ских металлических подвесках, восходят к
сценам на позднеантичных геммах – «утроб-
ных» амулетах, получивших свое название по
стилизованному изображению утробы или жен-
ской матки с расположенным под ней ключом,
на который «запирался» орган (рис. 1, 2–6).
Нетрудно заметить, что и по форме, и по раз-
мерам публикуемый бронзовый медальон ко-
пирует некоторые каменные «утробные»
амулеты IV–V вв. (рис. 1, 3), которые делали
из черного гематита, темно-зеленого стеати-
та или серпентина и в отличие от других
гемм – с петелькой для подвешивания и но-
шения в качестве нагрудного медальона. Ря-



88

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

дом с утробой на геммах помещались фигу-
ры божеств-защитников (Анубиса, Осириса,
Исиды, Нефтиды, Хнубиса), а на обратной
стороне – ибис, который должен утолять или
же сдерживать боль, как о том говорит над-
пись, приказывающая «Переваривай!», часто
в сопровождении знака Хнубиса. На геммах
встречается имя Орориуфа, защитника мат-
ки, сущности, контролирующей роды. «Утроб-
ные» геммы с маткой и ключом считаются
комплексными женскими амулетами, исполь-
зовавшимися в качестве защитного средства
для беременных и рожениц, как обереги про-
тив внутренних кровотечений, в том числе –
болезненных нарушений менструальных цик-
лов, и как филактерии от желудочных и ки-
шечных расстройств [18, p. 300; 30, p. 64]. По
мнению А. Мастрочинкве, магическая сила
Хнубиса на геммах этого типа основана на той
идее, что декан созвездия льва, управляющий
водами нильского разлива, способен также
регулировать женские кровотечения, стиму-
лировать течение грудного молока и предот-
вращать внутренние кровотечения, язвы и
ненормальные пищеварительные соки в же-
лудке или кишечнике [30, p. 64]. В лапидарии
Псевдо-Сократа и Псевдо-Дионисия именно
для беременных женщин и кормящих мате-
рей рекомендовалось на черном ониксе гра-
вировать Хнубиса [18, p. 309, № 4–36].

На одной из сторон публикуемого меда-
льона, вдоль верхнего и правого края выгра-
вировано загадочное сочетание букв – ×Å
[È?] IOIPRH (рис. 1, Б). Буква «R» – это от-
крытая форма беты, один из вариантов ее на-
писания, хорошо известный по магическим
геммам, египетским браслетам, «Печатям
Соломона» и металлическим амулетам с Ис-
терой [29, р. 257; 37, р. 32; 40, р. 292,
Cat. N 241]. На медальонах – «Печатях Со-
ломона» открытая бета прочерчена в наборе
букв RPSSS или RSSS (рис. 4, 6, 8, 9), значе-
ние которых утеряно. Судя по контексту, они
входили в набор защитных средств, наделяв-
ших медальоны магической силой [9, с. 168–
169]. Буквенные сочетания типа -ÉÑÂH- или
-ЕÑВЕ- встречаются в составе длинных, не
поддающихся переводу формулах (logos) на
позднеантичных «утробных» амулетах (рис. 1,
2) и в греческих магических папирусах (в виде
éùåñâçè-logos), датирующихся III–XI вв. [26,

р. 188, 199]. Такие цепочки слов из одинако-
вых звуков в различных комбинациях, не под-
дающиеся расшифровке современным иссле-
дователям, вероятно, в древности являлись
узнаваемой частью магического кода. По
мнению К. Бонера, повторение слогов в сере-
дине фразы на манер бормотания показыва-
ет, что эта формула лишена смысла, а ее цен-
ность частично заключается в произведении
впечатления на непосвященных своим таин-
ственным звучанием [16, p. 57]. Р. Эрнандес
обратил внимание на то, что в греческих ма-
гических папирусах формула éùåñâçè в раз-
личных сочетаниях часто встречается в зак-
линаниях агрессивного, злонамеренного харак-
тера [26, р. 188, 199]. На амулетах такие фор-
мулы могли использоваться в качестве угро-
зы для болезни или демона, ее вызывавшего.

В одном из греческих магических папиру-
сов IV в. (Papyri Graecae Magicae IV, 1227-64)
записан обряд по изгнанию демона, для успеш-
ного завершения которого освобожденному
человеку рекомендуется носить филактерий из
оловянной пластины со словами, включавши-
ми различные вариации слогов -OРBA-, -ABРА-,
-AРBA- или с прочерченным знаком в виде оди-
ночной S [42, р. 62]. Обратим внимание на то,
что и на «утробных» амулетах, и на публику-
емом медальоне с Хнубисом с правой сторо-
ны от изображений выгравирована маленькая
изогнутая линия в виде буквы S (рис. 1, 1г, 3–
6). На одной стороне медальона знак разме-
щен рядом с Хнубисом (рис. 1, А), а на вто-
рой – им завершается магическая формула
IOÉÑВH (рис. 1, Б). Учитывая терапевтичес-
кий характер медальона, закономерно пред-
положить, что магическая формула и знак
должны были способствовать изгнанию де-
монов, вызывающих болезни.

Присутствие одинаковых магических
средств (привязанный к алтарю Хнубис – как
вариант привязанного к алтарю ибиса, форму-
ла типа -ÉÑВH-, знаки Хнубиса и в виде S),
подобие формы и размеров позволяет заклю-
чить, что в сферу защитных обязанностей
публикуемого медальона входили и некоторые
функции «утробных» амулетов. Не противо-
речит такому выводу и заклинание ÐÉÍÏ,
которое, помимо действия на органы пищева-
рительной системы, имело еще одно назначе-
ние. Так, названная формула встречается на



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 89

Э.А. Хайрединова. Византийские целительные амулеты из Юго-Западного Крыма

средневековых медальонах со святым всад-
ником Сисинием – победителем многоимен-
ной дьяволицы Гиллу, которая вредила жен-
щинам во время родов и истребляла младен-
цев во чреве матери или вскоре после их рож-
дения [9, с. 171–178; 46, р. 241]. На обратной
стороне одного из таких медальонов изобра-
жена извивающаяся змея с двумя скорпиона-
ми и нападающая на них птица с надписью
над головой ÐÉÍÙ (рис. 4, 4) [41, CBd-1078].
На обороте второго медальона, происходяще-
го из Малой Азии и датирующегося X–XII вв.,
формула ÐÉÍÙ размещена рядом со стили-
зованным изображением Истеры (женской
матки) в виде змеи с человеческим лицом и
волосами-змеями (рис. 4, 5) [4, с. 329–347; 37,
р. 30, 55, pl. 3а, № 33]. На лицевой стороне
медальона по контуру прорезана формула, из-
гоняющая дьяволицу Авизу / Гиллу, а на обо-
роте – заклинание против Истеры. Появление
надписи ÐÉÍÙ рядом с Истерой, по мнению
Дж. Спайера, должно означать «я пью кровь»
и рассматриваться в контексте врачеватель-
ной магии, как останавливающее кровотече-
ние заклинание [37, р. 46–47].

О том, что связанное с питьем жидко-
сти заклинание могло иметь отношение к жен-
ским кровотечениям, свидетельствует серия
позднеантичных гемм со стилизованным
изображением матки в виде сосуда и маги-
ческой формулой, регулирующей кровотече-
ние: ÄÉØÁÓ ÔÁÍÔÁËËÅ ÁÉÌÁ ÐÉÅ, пере-
водимой как «Жаждущий Тантал, пей
кровь» (рис. 3, 5) [21, p. 248–259]. Обраще-
ние по поводу остановки кровотечения к ми-
фическому персонажу, наказанному муками
неутолимой жажды, объясняется тем, что в
царстве Аида любая попытка Тантала на-
питься воды приводила к высыханию водно-
го источника [16, p. 88; 21, p. 249]. На гем-
мах формула прописана 18 раз, в 18 строк и
имеет вид треугольника. В каждой последу-
ющей строке повторяющаяся фраза сокра-
щена на одну, первую букву; в последней
строке оставлена только одна, последняя
буква заклинания. Такая форма написания
волшебной формулы характерна для маги-
ческих амулетов. Считалось, что заклинание
подействует с исчезновением текста, а в
данном случае – кровотечение остановится
[14, p. 273; 21, p. 249].

А. Барб указал на принадлежность к од-
ной магической традиции гемм с жаждущим
Танталом и амулетов против кровотечений,
два рецепта которых сохранились в средне-
вековых латинских медицинских справочни-
ках [14, p. 271–273]. Согласно первому рецеп-
ту, служившему для остановки кровотечения
из носа, требовалось кровью больного напи-
сать на трех лавровых листьях заклинание:
“Tantale pie, pie Tantale, Tantale pie!” («Тан-
тал, пей! Пей, Тантал! Тантал, пей!»), в ко-
тором использовалось транслитерированное
на латынь греческое слово ПIE [14, p. 271–
272]. Второй рецепт предназначался для ос-
тановки кровотечений в целом. Для этого ре-
комендовалось написать заклинание «Подоб-
но тому, как амулет не касается земли, так
пей кровь, Тантал! Тантал пей кровь, пей
Тантал!» на папирусе, который затем следо-
вало при помощи нити привязать мужчине на
шею, а женщине – на живот, в области пупка.
Последняя рекомендация, по мнению А. Бар-
ба, связана с тем, что мужчины должны были
использовать амулет против кровотечений из
носа, а женщины – против маточных крово-
течений [14, p. 273].

Марцел Эмпирик советовал записать на
чистом папирусе, обвязать льняной нитью и
прикрепить к тому, у кого течет кровь из лю-
бой части тела, следующее заклинание:
«sicycuma, cucuma, ucuma, cuma, uma, ma, a»
[28, p. 110, Cap. X.34]. А. Фараон предполо-
жил, что исчезающее по одной букве слово
первоначально было транслитерированным на
латынь греческим «κ™ìá» (волна или навод-
нение) и непосредственно относилось к кро-
вотечению. Магия заклинания заключалась в
том, что сокращение слова с его последую-
щим исчезновением должно было производить
аналогичное действие на кровотечение [21,
p. 268–269]. Обратим внимание на особен-
ность написания заклинания ÐÉÍÏ на одной
из сторон публикуемого медальона (рис. 1, А).
Три слова выгравированы одно под другим,
при этом в последующей строке каждое со-
кращено на одну букву: ÐÉÍÏ ÐÉÍ ÐÉ Ï.
Возможно, мастер, сделавший амулет, не хо-
тел размещать текст поверх изображения и
сократил слова. Не исключено, что в данном
случае был применен описанный выше маги-
ческий прием – сокращение на одну букву зак-



90

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

линания в каждой повторяющейся строке, то
есть использование исчезающего слова для
регулирования потока крови.

Амбивалентность использованных маги-
ческих средств позволяет говорить о комп-
лексном характере публикуемого медальона.
Хнубис в сцене борьбы со змеей и заклина-
ние ÐÉÍÏ изображены на обеих сторонах
медальона. В одном случае Хнубис – храни-
тель желудка и борец с болезнями пищева-
рительного тракта, чьи действия усилены триж-
ды повторенным заклинанием ÐÉÍÏ, способ-
ствующим лучшему перевариванию (рис. 1, Б).
Во втором случае Хнубис – защитник женс-
кого здоровья, а исчезающее слово ÐÉÍÏ
должно способствовать остановке патологи-
ческих маточных кровотечений (рис. 1, А).
Действие амулета усилено формулой против
демонов, вызывающих болезни. Терапевти-
ческие свойства амулета подтверждаются
надписью ÕÃÉÁ (˜ãßåéá – здоровье) над Хну-
бисом на одной из сторон амулета. Именно в
таком написании слово «здоровье» чаще все-
го встречается на различных ранневизантий-
ских амулетах, перстнях, браслетах, штампах
для просфор, а также на атрибутах брачного
ритуала [13, p. 283, Nr. 262; 19, S. 152–153,
Nr. 38; 25, p. 30; 33, р. 266–280].

О том, как носился медальон, можно
судить по изображению на раннесредневеко-
вой каменной литейной форме, найденной в
юго-восточном районе Херсонеса, около кре-
постной стены [47, р. 169, 451, № 50]. Форма
предназначалась для изготовления креста,
медальона и подвески в виде створки ракови-
ны. Медальон, отлитый в форме, служил аму-
летом (рис. 2, 1), призванным отвращать от
носящего беды, как о том свидетельствует
вырезанная по контуру надпись +ÊÕÑÉÅ
[Â]ÏÇÈÅÉ ÔÏÍ ÈÏÑ[Õ]Í[ÔÁ+]ÁÌÇÍ
(«Боже, помоги носящему, аминь!») [6,
с. 28]. В центре медальона помещено пояс-
ное изображение человека в позе оранта, с кре-
стами в руках, к шее которого на длинном
шнурке подвешен большой круглый медаль-
он, достигающий живота (рис. 2, 1). Можно
предположить и другой вариант ношения ме-
дальона – подвешенным к поясу, в области
пупка, как это рекомендовалось делать для
папирусов с заклинанием против маточных
кровотечений [14, p. 273].

Результаты. Найденные в Юго-Запад-
ном Крыму амулеты – перстень первой чет-
верти VII в. и медальон VI–VII вв. с изобра-
жением Хнубиса – относятся к группе меди-
цинских магических амулетов, пользовавших-
ся широкой популярностью у населения Вос-
точной Римской империи в эпоху раннего сред-
невековья. Перстень предназначался для улуч-
шения пищеварения и для лечения болезней
пищеварительного тракта. Женщина, которой
принадлежал предмет, носила его в нагрудном
ожерелье, на уровне желудка – именно так,
как рекомендовалось в медицинских тракта-
тах носить амулеты против болей в животе.
Медальон с магическими знаками, формулой
ÐÉÍÏ и изображением привязанного к алта-
рю Хнубиса, борющегося со змеей, был ком-
плексным амулетом, предназначавшимся для
женщин. Он служил защитой для пищевари-
тельной системы и оберегал от патологичес-
ких маточных кровотечений. Носить такой
амулет следовало подвешенным к шее на
длинном шнурке, либо укрепленным на поясе.

Оба предмета были, скорее всего, при-
везены из восточно-средиземноморских про-
винций империи, где в VI–VII вв. бытовали
аналогичные по форме и репертуару защит-
ных средств магические амулеты. Появле-
ние таких изделий у гото-аланского населе-
ния Юго-Западного Крыма неудивительно.
Влияние византийской цивилизации на все
стороны жизни местного населения в эпоху
раннего Средневековья прослежено и по
письменным источникам [3, с. 10–11], и по
многочисленным археологическим находкам
[11, с. 94; 12, с. 33–46].

ПРИМЕЧАНИЯ

1 Работа выполнена в рамках реализации
проекта РНФ № 20-18-00076 «Эволюция городов на
Внутренней гряде Крымских гор в Средние века и
Новое время».

The study was funded by the Russian
Science Foundation according to the research project
№ 20-18-00076 “The evolution of cities on the Inner
ridge of the Crimean mountains in the Middle Ages
and modern times”.

2 Медальон хранится в частной коллекции
В.В. Булычева. Пользуясь случаем, выражаю глу-
бокую благодарность Валерию Васильевичу за воз-
можность опубликовать уникальную находку.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 91

Э.А. Хайрединова. Византийские целительные амулеты из Юго-Западного Крыма

ПРИЛОЖЕНИЕ

Рис. 1. Раннесредневековый бронзовый медальон из Юго-Западного Крыма (1)
и «утробные» каменные амулеты позднеантичного времени (2–6):

1 – частная коллекция (фото В.А. Сидоренко; прорисовка автора); 2, 4 – Париж, Кабинет Медалей;
3, 5, 6 – Британский Музей.

2–6 – [41, CBd-3423; CBd-136; CBd-3418; CBd-780; CBd-163]

Fig. 1. An early medieval bronze medallion from the South-Western Crimea (1)
and “uterine” stone amulets of the late ancient period (2–6):

1 – a private collection (photo by V.A. Sidorenko; sketch by the author); 2, 4 – Paris, Cabinet des Médailles;
3, 5, 6 –The British Museum



92

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Рис. 2. Перстни и гемма с изображением Хнубиса (3–5), реконструкция гото-аланского женского убора
первой четверти VII в. (2) и деталь раннесредневековой каменной литейной формы с медальоном (1):

1 – Херсонес; 2, 3 – могильник у с. Лучистое, склеп 154, погребение 2 (а – прорисовка;
б – оттиск; фото, реконструкция и рисунок автора); 4 – Британский Музей; 5 – Констанца, Румыния.

1 – [47, р. 169, 451, № 50]; 4 – [41, CBd-703]; 5 – [32, p. 149–150, fig. 126]

Fig. 2. Finger rings and gems with the image of Khnubis (3–5), a reconstruction of the Gothic-Alanian female attire
of the first quarter of the 7th century (2) and a part of an early medieval stone casting mould with a medallion (1):

1 – the Chersonese; 2, 3 – the burial ground near the village of Luchistoye, a crypt 154, a burial 2 (a – sketch;
b – print; photo, a reconstruction and drawing by the author); 4 – The British Museum; 5 – Constanţa, Romania



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 93

Э.А. Хайрединова. Византийские целительные амулеты из Юго-Западного Крыма

Рис. 3. Позднеантичные геммы (1–5) и раннесредневековые бронзовые амулеты (6–10):
1, 6, 9 – Британский Музей; 2, 3, 8 – Энн-Арбор, Мичиганский университет; 4 – Гамбург, коллекция В. Сколуды;

5 – Париж, Кабинет Медалей; 7 – коллекция Г. Шлюмберже; 10 – Бирмингем, City Museum.
1–6, 8, 9 – [41, CBd-776; CBd-1039; CBd-1441; CBd-1737; CBd-3555; CBd-811; CBd1074; CBd-812];

7 – [35, p. 81, Nr. 8]; 10 – [39, p. 47, fig. 2]

Fig. 3. Late ancient gems (1–5) and early medieval bronze amulets (6–10):
1, 6, 9 – The British Museum; 2, 3, 8 – Ann Arbor, University of Michigan; 4 – Hamburg, Skoluda Collection;
5 – Paris, Cabinet des Médailles; 7 – the collection of G. Schlumberger; 10 – Birmingham, The City Museum



94

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Рис. 4. Византийские амулеты с формулой ÐÉÍÙ (1–5) и медальоны «Печати Соломона» (6–9):
1–3 – Восточное Средиземноморье, частная коллекция; 4 – коллекция К. Боннера; 5 – Оксфорд, музей Эшмола;
6 – Париж, Кабинет Медалей; 7 – Эрмитаж; 8 – Херсон, Северный район, квартал IX; 9 – Кизик, Малая Азия.
1–3 – [39, p. 63–64, fig. 12–14]; 4 – [41, CBd1078]; 5 – [37, р. 30, 55, pl. 3а, No. 33]; 6–9 – [9, рис. 7, 9; 8, 2–4]

Fig. 4. Byzantine amulets with the formula ÐÉÍÙ (1–5) and medallions “The Seals of Solomon” (6–9):
1–3 – The Eastern Mediterranean, a private collection; 4 – the collection of C. Bonner; 5 – Oxford, The Ashmolean Museum;
6 – Paris, Cabinet des Médailles; 7 – the Hermitage; 8 – Kherson, the Northern region, quarter IX; 9 – Kizik, Asia Minor



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 95

Э.А. Хайрединова. Византийские целительные амулеты из Юго-Западного Крыма

Рис. 5. Позднеантичные (1–4) и средневековые (5–7) амулеты с изображением Хнубиса:
1, 2, 4 – Британский Музей; 3 – Париж, Кабинет Медалей; 5, 7 – Египет; 6 – Париж, Лувр.

1–4 – [41, CBd-691; CBd-702; CBd-2943; CBd-698]; 5, 7 – [29, р. 247–248, fig. 1; 45, р. 35, 37, fig. 9b, 10d];
6 – [15, р. 285, № AF11704]

Fig. 5. Late ancient (1–4) and medieval (5–7) amulets with the image of Khnubis:
1, 2, 4 – The British Museum; 3 – Paris, Cabinet des Médailles; 5, 7 – Egypt; 6 – Paris, the Louvre



96

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Агафий. О царствовании Юстиниана / пер.,
ст. и примеч. М. В. Левченко. – М. ; Л. : Изд-во Ака-
демии наук СССР, 1953. – 222 с.

2. Айбабин, А. И. Крымские готы страны Дори
(середина III – VII в.) / А. И. Айбабин, Э. А. Хайреди-
нова. – Симферополь : Антиква, 2017. – 368 с.

3. Айбабин, А. И. Топоним Климаты в сред-
невековом Крыму / А. И. Айбабин // Вестник Вол-
гоградского государственного университета. Се-
рия 4, История. Регионоведение. Международные
отношения. – 2019. – Т. 24, № 6. – С. 6–17. –
DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2019.6.1.

4. Барабанов, Н. Д. К истории византийс-
ких народных верований. Истера / Н. Д. Бараба-
нов // Античная древность и средние века. –
2003. – Вып. 34. – С. 322–347.

5. Греческие молитвы, заклинания и загово-
ры из Большой Каракубы / вступ. ст., пер., коммент.
и подгот. текста Е. Чернухина. – Донецк : Норд-
Пресс, 2005. – 167 c.

6. Латышев, В. В. Греческие и латинские над-
писи, найденные в Южной России в 1895–1898 го-
дах / В. В. Латышев // Материалы по археологии
России. – 1899. – № 23. – 76 с.

7. Неверов, О. Я. Гностические геммы, пер-
стни и амулеты Юга СССР / О. Я. Неверов // Вест-
ник древней истории. – 1979. – № 1. – С. 95–104.

8. Поляковская, М. А. Византия : Быт и нра-
вы / М. А. Поляковская, А. А. Чекалова. – Сверд-
ловск : Изд-во Уральского университета, 1989. –
308 с.

9. Хайрединова, Э. А. Медальоны с изобра-
жением святого всадника из могильника у с. Лучи-
стое / Э. А. Хайрединова // Материалы по археоло-
гии, истории и этнографии Таврии. – 2014. –
Вып. XIX. – C. 147–210.

10. Хайрединова, Э. А. Перстень-амулет первой
четверти VII в. из Юго-Западного Крыма / Э. А. Хай-
рединова // Античная древность и средние века. –
2014. – Вып. 42. – С. 69–89.

11. Хайрединова, Э. А. Византийские перстни
с надписью «ÖÙС ÆÙÇ» из погребений крымских
готов / Э. А. Хайрединова // Вестник Волгоградско-
го государственного университета. Серия 4, Исто-
рия. Регионоведение. Международные отноше-
ния. – 2018. – Т. 23, № 5. – С. 88–104. – DOI: https://
doi.org/10.15688/jvolsu4.2018.5.8.

12. Хайрединова, Э. А. Перстни с изображе-
нием архангела Михаила конца VI – VII в. из Крыма
/ Э. А. Хайрединова // Вестник Волгоградского го-
сударственного университета. Серия 4, История. Ре-
гионоведение. Международные отношения. –
2019. – Т. 24, № 6. – С. 32–46. – DOI: https://doi.org/
10.15688/jvolsu4.2019.6.3.

13. Age of Spirituality : Late Antique and Early
Christian Art, Third to Seventh Century / ed.
K. Weitzmann. – New York : The Metropolitan Museum
of Art, 1979. – 736 p.

14. Barb, A.-A. Bois du sang, Tantale / A.-A. Barb
// Syria. – 1952. – T. 29, Fasc. 3–4. – Р. 271–284.

15. Bénazeth, D. L’art du métal au début de l’ère
chrétienne / D. Bénazeth. – Paris : Eds. de la Réunion
des musées nationaux, 1992. – 303 p.

16. Bonner, C. Studies in Magical Amulets chiefly
Graeco-Egyptian / C. Bonner. – Ann Arbor : The
University of Michigan Press, 1950. – 335 p. –
(University of Michigan Studies. Humanistic Series ;
Vol. XLIX).

17. Chambouillet, M. Catalogue général et
raisonné des camées et pierres gravées de la
bibliothèque impériale / M. Chambouillet. – Paris :
J. Claye, Imprimeur Librairie, 1858. – 668 p.

18. Dasen, V. Le serpent léontocéphale Chnoubis
et la magie de l’époque romaine impériale / V. Dasen,
A. M. Nagy // Antropozoologoca. – 2012. – Vol. 47.1. –
P. 291–314.

19. Die Kunst der frühen Christen in Syrien.
Zeichen, Bilder und Symbole vom 4. bis 7. Jahrhundert
/ Hrsg. M. Fansa, B. Bollmann. – Mainz : Verl. Philipp
von Zabern, 2008. – 220 S.

20. Die Welt von Byzanz. Europas Östliches Erbe
/ Hrsg. L. Wamser. – München : Theiss, 2004. – 475 S.

21. Faraone, Ch. A. Does Tantalus Drink the Blood,
or Not? : An Enigmatic Series of Inscribed Hematite
Gemstones / Ch. A. Faraone // Antike Mythen: Medien,
Transformationen und Konstruktionen / Hrsg. U. Deli,
C. Walde. – Berlin : De Gruyter, 2009. – P. 248–273.

22. Faraone, Ch. A. Text, Image and Medium:
The evolution of graeco-roman magical gemstones
/ Ch. A. Faraone // «Gems of Heaven». Recent
Research on Engraved Gemstones in Late Antiquity,
c. AD 200–600 / eds. Ch. Entwistle, N. Adams. –
London : The British Museum, 2012. – P. 50–61. –
(British Museum Research Publication ; No. 177).

23. Faraone, Ch. A. A Copper Plaque in the Louvre
(inv. AD 003732): Composite Amulet or Pattern-Book
for Making Individual Body-Amulets? / Ch. A. Faraone
// Kernos. – 2017. – Vol. 30. – P. 187–220.

24. Faskolou, V. The Magic of the Written Word:
the evidence of inscriptions on Byzantine magical
amulets / V. Faskolou // Deltion of the Christian
Archaeological Society. – 2014. – Vol. 35. – P. 329–348.

25. Grabar, A. Un médaillon en or provenant de
Mersine en Cilicie / A. Grabar // Dumbarton Oaks
Papers. – 1951. – Vol. 6. – P. 27–49.

26. Hernández, R. M. More than a Logos. The
Iùåñâçè Logos in Context / R. M. Hernández // Litterae
Magicae. Studies in Honour of Roger S.O. Tomlin
/ ed. C. S. Natalias. – Zaragoza : Libros Portico, 2019. –
P. 187–210.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 97

Э.А. Хайрединова. Византийские целительные амулеты из Юго-Западного Крыма

27. Lancellotti, M. G. Médecine et religion dans les
gemmes magiques / M. G. Lancellotti // Revue de l’histoire
des religions. – 2001. – No. 4 (218). – P. 427–456.

28. Marcellus Empiricus. Marcelli de
Medicamentis Liber / ed. Georgius Helmreich. –
Lipsiae : Aedibus B.G. Teubneri, 1889. – 414 p.

29. Maspero, J. Bracelets – amulettes d’époque
byzantine / J. Maspero // Annales du service des
antiquités de l’Égypte. – 1908. – № 9. – P. 246–258.

30. Mastrocinque A. The Colours of Magical
Gems / A. Mastrocinque // «Gems of Heaven». Recent
Research on Engraved Gemstones in Late Antiquity,
c. AD 200–600 / eds. Ch. Entwistle, N. Adams. –
London : The British Museum, 2012. – P. 62–68. –
(British Museum Research Publication ; No. 177).

31. Mouterde, R. Le glaive de Dardanos, objets
et inscriptions magiques de Syrie / R. Mouterde
// Mélanges de l’université Saint-Joseph Beyrouth. –
1930. – Vol. XV, fasc. 3. – P. 54–136.

32. Nemeti, S. Magical practices in Dacia and
Moesia Inferior / S. Nemeti // Jupiter on your side.
Gold and humans in Antiquity in the Lower Danube
area / ed. C.-G. Alexandrescu. – Bucharest : Masterprint
Super Offset, 2013. – P. 143–156.

33. Perdrizet, P. YÃÉÁ ÆÙÇ ×ÁÑÁ / P. Perdrizet
// Revue des études grecques. – 1914. – Т. 27,
Fasc. 123–124. – P. 266–280.

34. Russell, J. The Archaeological Context of Magic
in the Early Byzantine Period / J. Russell // Byzantine
Magic / ed. H. Maguire. – Washington : Dumbarton
Oaks, 1995. – P. 35–50.

35. Schlumberger, G. Amulettes Byzantins anciens
destinées à combattre les maléfices et les maladies
/ G. Schlumberger // Revue des études grecques. –
1892. – T. 5, Fasc. 17. – P. 73–93.

36. Seyrig, H. Individiae medici / H. Seyrig // Berytus
Archaeological Studies. – 1934. – Vol. I. – P. 1–22.

37. Spier, J. Medieval Byzantine Magical Amulets
and Their Tradition / J. Spier // Journal of the Warburg
and Courtauld Institutes. – 1993. – Vol. 56. – P. 25–62.

38. Spier, J. Late Antique and Early Christian Gems
/ J. Spier. – Wiesbaden : Reichert Verl., 2007. – 221 p.

39. Spier, J. An Antique magical book used for
making sixth-century Byzantine amulets? / J. Spier // Les
saviors magiques et leur transmission de l’Antiquité à la
Renaissance / eds. V. Dasen, J.-M. Spieser. – Florence :
Sismel – Ed. del Galuzio, 2014. – P. 43–66.

40. Sylloge Gemmarum Gnosticarum I / ed.
A. Mastrocinque. – Roma : Libreria dello stato, 2003. –
478 p. – (Bollettino di Numismatica Monografia ;
No. 8.2.I).

41. The Campbell Bonner Magical Gems
Database. – URL: http://classics.mfab.hu/talismans/
(accessed 28 June 2020). – Title from screen.

42. The Greek Magical Papyri in Translation
including the Demotic Spells / ed. H. D. Betz. –

Chicago ; London : The University of Chicago Press,
1986. – 397 p.

43. The Oxford Dictionary of Byzantium. Vol. 2
/ Ed. A. Kazhdan. – New York ; Oxford : Oxford
University Press, 1991. – P. XXXI, 729–1473.

44. Vikan, G. Art, medicine, and magic in Early
Byzantium / G. Vikan // Dumbarton Oaks Papers. –
1984. – Vol. 38. – P. 65–86.

45. Vikan, G. Two Byzantine Amuletic Armbands
and the Group to Which They Belong / G. Vikan
// The Journal of the Walters Art Gallery. – 1991/92. –
No. 49/50. – P. 33–51.

46. Walter, Ch. The Warrior Saints in Byzantine
Art and Tradition / Ch. Walter. – Cornwall : Routledge,
2003. – 384 p.

47. Yashaeva, T. The Legacy of Byzantine
Cherson / T. Yashaeva [et al.]. – Sevastopol ; Austin :
Teleskop, 2011. – 708 p.

REFERENCES

1. Levchenko M.V., ed. Agafiy. O tsarstvovanii
Yustiniana [About the Reign of Justinian]. Moscow;
Leningrad, Academia Nauk SSSR Publ., 1953. 222 p.

2. Aibabin A.I., Khairedinova E.A. Krymskie
goty strany Dori (seredina III – VII v.) [Crimean Goths
in the Region of Dory (Mid-Third to Seventh
Century)]. Simferopol, Antikva Publ., 2017. 368 p.

3. Aibabin A.I. Toponym Klimata in the Medieval
Crimea. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo
universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie.
Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of
Volgograd State University. History. Area Studies.
International Relations], 2019, vol. 24, no. 6, pp. 6-17.
DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2019.6.1.

4. Barabanov N.D. K istorii vizantiyskikh
narodnykh verovanii. Istera [To the History of
Byzatine Popular Beliefs]. Antichnaya drevnost i
srednie veka [Antiquity and the Middle Ages], 2003,
vol. 34, pp. 322-347.

5. Chernukhin E., ed. Grecheskie molitvy,
zaklinaniia i zagovory iz Bolshoy Karakuby [Greek
Prayers, Spells and Incantations from Bol’shaia
Karakuba]. Donetsk, Nord-Press, 2005. 167 p.

6. Latyshev V.V. Grecheskie i latinskie nadpisi,
naydennye v Yuzhnoi Rossii v 1895–1898 godakh [Greek
and Latin Inscriptions Found in Southern Russia in
1895-1898]. Materialy po arkheologii Rossii [Materials
on Archaeology of Russia], 1899, no. 23. 76 p.

7. Neverov O.Ia. Gnosticheskie gemmy, perstni
i amulety Yuga SSSR [Gnostic Gems and Amulets from
Southern USSR]. Vestnik drevney istorii [Journal of
Ancient History], 1979, no. 1, pp. 95-104.

8. Polyakovskaya M.A., Chekalova A.A.
Vizantiya: byt i nravy [Byzantium: Life and Customs].



98

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Sverdlovsk, Izd-vo Uralskogo universiteta Publ., 1989.
308 p.

9. Khairedinova E.A. Medalony s izobrazheniem
svyatogo vsadnika iz mogilnika u s. Luchistoe
[Medallions with the Image of Holy Rider from the
Necropolis near the Village of Luchistoye]. Materialy
po arkheologii, istorii i etnografii Tavrii [Materials
in Archeology, History and Etnography of Tauria],
2014, vol. XIX, pp. 147-210.

10. Khairedinova E.A. Persten-amulet pervoy
chetverti VII v. iz Yugo-Zapadnogo Kryma [The
Amuletic Ring Dating Back to the First Quarter of the
7 th Century from the South-Western Crimea].
Antichnaia drevnost i srednie veka [Antiquity and
the Middle Ages], 2014, vol. 42, pp. 69-89.

11. Khairedinova E.A. Byzantine Finger Rings
with the Inscription ÖÙÑ ÆÙÇ from Burials of the
Crimean Goths. Vestnik Volgogradskogo
gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya.
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya
[Science Journal of Volgograd State University.
History. Area Studies. International Relations], 2018,
vol. 23, no. 5, pp. 88-104. DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2018.5.8.

12. Khairedinova E.A. Finger Rings with the Image
of Archangel Michael of the Late 6th–7th Centuries from
Crimea. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo
universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie.
Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of
Volgograd State University. History. Area Studies.
International Relations], 2019, vol. 24, no. 6, pp. 32-46.
DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2019.6.3.

13. Weitzmann K., ed. Age of Spirituality: Late
Antique and Early Christian Art, Third to Seventh
Century. New York, The Metropolitan Museum of Art,
1979. 736 p.

14. Barb A.-A. Bois du sang, Tantale. Syria, 1952,
vol. 29, fasc. 3-4, pp. 271-284.

15. Bénazeth D. L’art du métal au début de l’ère
chrétienne. Paris, Réunion des musées nationaux, 1992.
303 p.

16. Bonner C. Studies in Magical Amulets chiefly
Graeco-Egyptian. Ann Arbor, University of Michigan
Press, 1950. 334 p. (University of Michigan Studies.
Humanistic Series; vol. XLIX).

17. Chambouillet M. Catalogue général et
raisonné des camées et pierres gravées de la
bibliothèque impériale. Paris, J. Claye, Imprimeur
Librairie, 1858. 668 p.

18. Dasen V., Nagy A.M. Le serpent léontocéphale
Chnoubis et la magie de l’époque romaine impériale.
Antropozoologoca, 2012, vol. 47.1, pp. 291-314.

19. Fansa M., Bollmann B., eds. Die Kunst der
frühen Christen in Syrien. Zeichen, Bilder und
Symbole vom 4. bis 7. Jahrhundert. Mainz, Verlag
Philipp von Zabern, 2008. 220 p.

20. Wamser L., ed. Die Welt von Byzanz. Europas
Östliches Erbe. München, Theiss, 2004. 475 p.

21. Faraone Ch.A. Does Tantalus Drink the Blood,
or Not?: An Enigmatic Series of Inscribed Hematite
Gemstones. Deli U., Walde C., eds. Antike Mythen:
Medien, Transformationen und Konstruktionen.
Berlin, De Gruyter, 2009, pp. 248-273.

22. Faraone Ch.A. Text, Image and Medium: The
Evolution of Graeco-Roman Magical Gemstones.
Entwistle Ch., Adams N., eds. «Gems of Heaven». Recent
Research on Engraved Gemstones in Late Antiquity,
c. AD 200–600. British Museum Research Publication.
London, The British Museum, 2012, pp. 50-61. (British
Museum Research Publication; no. 177).

23. Faraone Ch.A. A Copper Plaque in the Louvre
(inv. AD 003732): Composite Amulet or Pattern-Book
for Making Individual Body-Amulets? Kernos, 2017,
vol. 30, pp. 187-220.

24. Faskolou V. The Magic of the Written Word:
the evidence of inscriptions on Byzantine magical
amulets. Deltion of the Christian Archaeological
Society, 2014, vol. 35, pp. 329-348.

25. Grabar А. Un médaillon en or provenant de
Mersine en Cilicie. Dumbarton Oaks Papers, 1951,
vol. 6, pp. 27-49.

26. Hernández R.M. More than a Logos. The
Iōerbēth Logos in Context. Natalias C.S., ed. Litterae
Magicae. Studies in Honour of Roger S.O. Tomlin.
Zaragoza, Libros Portico, 2019, pp. 187-210.

27. Lancellotti M.G. Médecine et religion dans les
gemmes magiques. Revue de l’histoire des religions,
2001, no. 4 (218), pp. 427-456.

28. Georgius Helmreich, ed. Marcellus
Empiricus. Marcelli de Medicamentis Liber. Lipsiae,
Aedibus B.G. Teubneri, 1889. 414 p.

29. Maspero J. Bracelets – amulettes d’époque
byzantine. Annuales du service des antiquités de
l’Égypte, 1908, no. 9, pp. 246-258.

30. Mastrocinque A. The Colours of Magical
Gems. Entwistle Ch., Adams N., eds. «Gems of Heaven».
Recent Research on Engraved Gemstones in Late
Antiquity, c. AD 200–600. London, The British
Museum, 2012, pp. 62-68. (British Museum Research
Publication; no. 177).

31. Mouterde R. Le glaive de Dardanos, objets et
inscriptions magiques de Syrie. Mélanges de
l’université Saint-Joseph Beyrouth, 1930, vol. XV,
fasc. 3, pp. 54-136.

32. Nemeti, S. Magical practices in Dacia and Moesia
Inferior. Alexandrescu C.-G., ed. Jupiter on your side. Gold
and humans in Antiquity in the Lower Danube area.
Bucharest, Masterprint Super Offset, 2013, pp. 143-156.

33. Perdrizet P. YGIA ZŌĒ CHARA. Revue des
études grecques, 1914, vol. 27, fasc. 123-124, pp. 266-280.

34. Russell J. The Archaeological Context of
Magic in the Early Byzantine Period. Maguire H., ed.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 99

Э.А. Хайрединова. Византийские целительные амулеты из Юго-Западного Крыма

Byzantine Magic. Washington, Dumbarton Oaks,
1995, pp. 35-50.

35. Schlumberger G. Amulettes Byzantins
anciens destinées à combattre les maléfices et les
maladies. Revue des études grecques, 1892, vol. 5,
fasc. 17, pp. 73-93.

36. Seyrig H. Individiae medici.  Berytus
Archaeological Studies, 1934, vol. I, pp. 1-22.

37. Spier J. Medieval Byzantine Magical Amulets
and Their Tradition. Journal of the Warburg and
Courtauld Institutes, 1993, vol. 56, pp. 25-62.

38. Spier J. Late Antique and Early Christian
Gems. Wiesbaden, Reichert Verl., 2007. 221 p.

39. Spier J. An Antique magical book used for
making sixth-century Byzantine amulets? Dasen V.,
Spieser J.-M., eds. Les saviors magiques et leur
transmission de l’Antiquité à la Renaissance .
Florence, Sismel – Ed. del Galuzio, 2014, pp. 43-66.

40. Mastrocinque A., ed. Sylloge Gemmarum
Gnosticarum I. Roma, Libreria dello stato, 2003. 478 p.

41. The Campbell Bonner Magical Gems
Database. URL: http://classics.mfab.hu/talismans/
(accessed 28 June 2020).

42. Betz H.D., ed. The Greek Magical Papyri in
Translation including the Demotic Spells. Chicago;
London, The University of Chicago Press, 1986. 397 p.

43. Kazhdan A., ed. The Oxford Dictionary of
Byzantium. Vol. 2. New York, Oxford University Press,
1991, pp. XXXI, 729-1473.

44. Vikan G. Art, medicine, and magic in Early
Byzantium. Dumbarton Oaks Papers, 1984, vol. 38,
pp. 65-86.

45. Vikan G. Two Byzantine Amuletic Armbands
and the Group to which They Belong. The Journal of
the Walters Art Gallery, 1991/92, no. 49/50, pp. 33-51.

46. Walter Ch. The Warrior Saints in Byzantine
Art and Tradition. Cornwall, Routledge, 2003. 384 p.

47. Yashaeva T., Denisova E., Ginkut N.,
Zalesskaya V., Zhuravlev D. The Legacy of Byzantine
Cherson. Sevastopol, Austin, Teleskop, 2011. 708 p.

Information About the Author

Elzara A. Khairedinova, Сandidate of Sciences (History), Head of the Department of Mediaeval
Archaeology, Institute of Archaeology of Crimea of the Russian Academy of Sciences, Prosp.
Akademika V.I. Vernadskogo, 2, 295007 Simferopol, Russian Federation, khairedinovaz@rambler.ru,
https://orcid.org/0000-0002-1362-757X

Информация об авторе

Эльзара Айдеровна Хайрединова, кандидат исторических наук, заведующая отделом сред-
невековой археологии, Институт археологии Крыма РАН, просп. академика В.И. Вернадского, 2, 295007
г. Симферополь, Российская Федерация, khairedinovaz@rambler.ru, https://orcid.org/0000-0002-1362-757X




Н

ау
ме

нк
о В

.Е
., 

20
20

100 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.7

UDC 902(653):903.26 Submitted: 01.07.2020
LBC 63.444(2)-418 Accepted: 16.10.2020

THE “LATINS” ON MANGUP.
UNIQUE WESTERN-EUROPEAN CROSS-ENCOLPION

FROM THE EXCAVATIONS OF PRINCE’S PALACE IN ANCIENT MANGUP:
PROBLEMS OF ATTRIBUTION AND DATING 1

Valery E. Naumenko
V.I. Vernadsky Crimean Federal University, Simferopol, Russian Federation

Abstract. Introduction. The article is devoted to the analysis of a unique cross-encolpion of the Western-
European type from the excavations of the Mangup Prince’s Palace. Methods. The research is complex. When
describing the find, traditional methods of art history analysis were used, and data from X-ray fluorescence studies
were used to determine the material of the product. Attribution of the cross is made on the basis of the generally
accepted method of analogies in archaeological science. Analysis. The encolpion is related to a small group of cast
silver crosses with “Latin” features, which were produced during the third quarter of the 15th century in one of the
craft workshops of Kaffa. Their author was a master-scholarship holder who most likely moved to the capital of
Genoese Gazaria in the Northern Black Sea region from one of the cities of Northern Italy. Results. Among the many
reasons why this encolpion, as a mandatory attribute of the clothing of a Catholic Priest, could end up on Mangup,
the most likely are: unknown in the sources Genoese embassy to the capital of the Principality of Feodoro in the
period of 1450–1475 for the purpose of establishing a permanent Catholic mission here; the presence of a Catholic
priest in the large embassies of Kaffa to the court of the rulers of Feodoro in 1455, 1465 or around 1471; participation
of Genoese, who fled from Kaffa after its capture by the Ottoman army, in the subsequent defense of the Mangup
fortress in summer and autumn 1475.

Key words: Mangup fortress, Byzantium, Feodoro principality, Genoese Gazaria, palace, encolpion.

Citation. Naumenko V.E. The “Latins” on Mangup. Unique Western-European Cross-Encolpion from the
Excavations of Prince’s Palace in Ancient Mangup: Problems of Attribution and Dating. Vestnik Volgogradskogo
gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science
Journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 100-115.
(in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.7

УДК 902(653):903.26 Дата поступления статьи: 01.07.2020
ББК 63.444(2)-418 Дата принятия статьи: 16.10.2020

«ЛАТИНЯНЕ» НА МАНГУПЕ.
УНИКАЛЬНЫЙ ЗАПАДНОЕВРОПЕЙСКИЙ КРЕСТ-ЭНКОЛПИОН

ИЗ РАСКОПОК КНЯЖЕСКОГО ДВОРЦА МАНГУПСКОГО ГОРОДИЩА:
ПРОБЛЕМЫ АТРИБУЦИИ И ДАТИРОВКИ 1

Валерий Евгеньевич Науменко
Крымский федеральный университет им. В.И. Вернадского, г. Симферополь, Российская Федерация

Аннотация. Статья посвящена анализу уникального креста-энколпиона западноевропейского типа из
раскопок Мангупского княжеского дворца, который не имеет аналогов за многие годы исследований памят-
ников поздневизантийского Крыма. Всестороннее изучение находки позволяет соотнести ее с небольшой
группой нательных литых серебряных крестов с «латинскими» чертами, которые, очевидно, выпускались в



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 101

В.Е. Науменко. «Латиняне» на Мангупе. Уникальный западноевропейский крест-энколпион

течение третьей четверти XV в. в одной из ремесленных мастерских Каффы. Их автором являлся мастер-
стипендиарий, скорее всего переселившийся в столицу Генуэзской Газарии из Северной Италии. Среди
множества причин, по которым энколпион как обязательный атрибут одежды католического священнослу-
жителя мог оказаться на Мангупе, наиболее вероятными представляются следующие: неизвестное в источ-
никах генуэзское посольство в столицу православного княжества Феодоро в период 1450–1475 гг. с целью
учреждения здесь постоянной католической миссии (прихода, монастыря); присутствие католического свя-
щенника в составе крупных посольств Каффы ко двору правителей Феодоро в 1455, 1465 или около 1471 гг.;
участие генуэзцев, бежавших из Каффы после ее захвата османской армией, в последующей героической
обороне Мангупской крепости летом – осенью 1475 года.

Ключевые слова: Мангупское городище, Византия, княжество Феодоро, Генуэзская Газария, дворец,
энколпион.

Цитирование. Науменко В. Е. «Латиняне» на Мангупе. Уникальный западноевропейский крест-энкол-
пион из раскопок княжеского дворца Мангупского городища: проблемы атрибуции и датировки // Вестник
Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отно-
шения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 100–115. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.7

Введение. Начиная с 2006 г. одним из
основных объектов археологических иссле-
дований Мангупского городища, крупнейшей
средневековой крепости Юго-Западного
Крыма, является ее княжеский дворец, рас-
положенный в центральной части Мангупс-
кого плато (рис. 1). За эти годы на площади
раскопа более 2 800 кв. м изучены, вероят-
но, все основные архитектурно-археологи-
ческие комплексы дворцового ансамбля и
сформирована необходимая источниковая
база для решения многих вопросов его исто-
рии (об истории изучения дворца см.: [14,
с. 388–396; 18, с. 139–142]).

К числу наиболее важных результатов
этих исследований относятся прежде всего
заключение об узкой (в пределах 1425–
1475 гг.) хронологии собственно резиденции
правителей княжества Феодоро на Мангупе
[18, с. 144] и новая концепция композицион-
но-планировочного решения дворца [19,
с. 64–69]. Еще одним важным итогом работ
является открытие на его площади несколь-
ких ярусов застройки додворцового и пост-
дворцового времени. Таким образом, дво-
рец принадлежит к числу немногих архео-
логических объектов Мангупа, в стратигра-
фии которых представлены материальные
свидетельства всех основных периодов ис-
тории городища – от ранневизантийского до
османского времени [17, с. 54–58].

На сегодняшний день, помимо заверше-
ния полевой стадии изучения Мангупского
дворца, важнейшим направлением его даль-
нейших исследований является кропотливая
работа по систематизации, атрибуции и вве-

дению в научный оборот массива полученных
материальных источников [10; 12–14; 22–24;
38]. Именно здесь содержится основной ре-
сурс информации для интерпретации многих
процессов, происходивших на городище и в
целом на территории Горного Крыма в эпоху
Средневековья. При этом важно отметить, что
степень информативности тех или иных кате-
горий вещественных источников далеко не
всегда напрямую связана с их массовостью,
как в случае, например, с керамическими
материалами. Зачастую даже отдельные на-
ходки из группы «small finds» могут стать ос-
нованием для рассмотрения новых или до сих
пор слабо изученных сюжетов в истории Ман-
гупского городища.

Примером такой находки из раскопок
Мангупского дворца, несомненно, является
уникальный серебряный крест-энколпион за-
падноевропейского типа, не имеющий анало-
гов среди материалов многолетних раскопок
городища и избранный нами в качестве пред-
мета настоящего исследования. Как показы-
вает его анализ, данный предмет личного бла-
гочестия, скорее всего, служит редким сви-
детельством присутствия в третьей четвер-
ти XV в. среди населения столицы княжества
Феодоро выходцев из Северной Италии, ве-
роятно представителей католического духо-
венства. Интерес к этой находке обусловлен
еще и тем, что она явно диссонирует с обще-
византийским характером материальной куль-
туры городища в интересующий нас период
времени, сохранявшим по-прежнему, несмот-
ря на формирование c начала XIII в. новой по-
литической карты полуострова, традиционные



102

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

церковно-политические и торгово-экономичес-
кие связи с Константинополем и другими круп-
ными городскими центрами Византийской
империи.

Методы. Проведенное исследование но-
сит комплексный характер. При описании кре-
ста-энколпиона использованы традиционные
методы искусствоведческого анализа, для оп-
ределения материала изделия – данные рент-
генофлюоресцентных исследований. Атрибуция
находки, с учетом ее обнаружения в верхнем
культурном горизонте Мангупского дворца в
качестве «переотложенного» археологическо-
го материала, выполнена главным образом на
основе общепринятого в археологической на-
уке метода аналогий. Напротив, анализ исто-
рического контекста памятника потребовал со-
поставления известных данных археологичес-
ких и нарративных источников по истории Ман-
гупа XV в., в том числе имеющихся сведений
о контактах политической элиты Генуэзской
Газарии и княжества Феодоро.

Описание. Интересующая нас находка
обнаружена в 2019 г. при выборке верхнего
(дернового) слоя на западном участке иссле-
дований дворца, на площади археологического
квадрата № 46 (рис. 1). Она представляет со-
бой равноконечный литой серебряный крест-
энколпион с плакировкой желтым металлом
(золотом) и треугольными завершениями на
концах, которые повторяют стилизованную
форму цветочных бутонов (рис. 2) 2. Обе створ-
ки энколпиона, очевидно, являются отливками
одной литейной формы, они скреплены четырь-
мя цилиндрическими заклепками-гвоздиками
в центре треугольных выступов на концах кре-
ста. После отливки изображения на обеих сто-
ронах изделия подверглись незначительной гра-
вировке контурных линий. Общие размеры кре-
ста – 4,25  2,93 см, толщина – 1,10 см; толщи-
на лицевой и оборотной створок – 0,40–0,67 и
0,19–0,43 см соответственно, диаметр отвер-
стий заклепок – 0,17 см.

Необходимо отметить небольшое несов-
падение при стыковке створок энколпиона, ви-
димое на обороте его горизонтальной оси.
Трудно сказать, является ли оно обычным де-
фектом процесса отливки или речь идет о по-
зднейшей сборке нашего креста из створок
различных, уже вышедших из употребления
энколпионов.

Верхний конец лицевой створки креста
завершается овальным плоским выступом с
отверстием для кольца, округлого в сечении,
для подвешивания, очевидно, нагрудной цепи.
Кольцо отлито из серебра такого же элемент-
ного состава, как и энколпион; его диаметр –
1,25 см, толщина – 0,18 см. В целом крест
имеет хорошую сохранность, за исключени-
ем деформации его нижней части, где утра-
чена часть заклепки, и общей потертости ре-
льефных деталей.

На лицевой стороне креста представле-
на сцена Распятия, выполненная в западнохри-
стианской традиции: тело Иисуса Христа, не-
сколько сползая вдоль основного ствола кре-
ста, резко повернуто влево, голова опущена
ниже рук и наклонена к левому плечу. На обо-
роте энколпиона – изображение Богоматери
Одигитрии с младенцем на левой руке и скло-
ненной к нему головой (так называемая сце-
на Умиления). Черты лица и детали одежды
изображенных на обеих сторонах креста из-
за потертости практически не видны. Также
слабо просматривается сюжет орнамента на
плоских поверхностях энколпиона. Скорее все-
го, речь идет о декоре растительного харак-
тера – стилизованных изображениях цветоч-
ных бутонов на концах креста и линиях побе-
гов растений между ними.

Анализ. Данный раздел включает на-
блюдения в отношении атрибуции, датировки
и исторического контекста находки. С учетом
широких возможностей для ее интерпретации
мы склонны рассматривать выводы исследо-
вания как предварительные, требующие сво-
его продолжения, в том числе на основе но-
вых археологических материалов.

Несмотря на незавершенность метал-
лографических исследований, сомневаться в
принадлежности изделия к особой категории
предметов личного христианского благоче-
стия – нательным крестам-энколпионам – не
приходится 3. Данный разряд христианских
древностей хорошо известен в литературе
благодаря многочисленным публикациям та-
ких находок из раскопок византийских памят-
ников, а также общим сводам «византийских»
(в широком смысле) энколпионов IX–XIV вв.
с территории Византии, Древней Руси, Бал-
кано-Дунайского и Карпато-Днестровского
регионов, изданным Г.Ф. Корзухиной и



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 103

В.Е. Науменко. «Латиняне» на Мангупе. Уникальный западноевропейский крест-энколпион

А.А. Песковой [30], Б. Питаракис [47],
Л. Дончевой-Петковой [21] и С. Рябцевой
[48]. Не вдаваясь в детали сложившихся пред-
ставлений о терминологии, центрах производ-
ства, типологии и иконографии крестов-релик-
вариев (см. об этом: [40]), подчеркнем важ-
ный для нашего исследования вывод об их на-
значении: энколпионы, несмотря на свою мно-
гочисленность и морфологически-иконографи-
ческие стандарты, практически всегда явля-
ются неординарными находками для любого
археологического памятника или местности и
относятся к числу предметов личного благо-
честия действовавших здесь представителей
христианского духовенства.

Кресты-энколпионы также хорошо изве-
стны на памятниках средневековой Таврики,
начиная от Херсона, что неудивительно с уче-
том его особой роли в церковно-политической
истории региона [37, с. 236–245, 518–528,
№ 186–202], и практически на всех крупных
городских центрах полуострова, где сохрани-
лись следы жизнедеятельности местных хри-
стианских общин (наиболее полные сводки на-
ходок см.: [15; 34, с. 165–171]; неучтенные
либо опубликованные позднее кресты-моще-
вики см.: [4, с. 103, рис. 190; 5, с. 9, ил. 2, 3,
ил. 3; 43, с. 117, рис. 37; 46; 35, с. 103–109,
рис. 1, 2, рис. 2, 1, 3–4]). Подавляющее боль-
шинство таких крестов датируются исследо-
вателями в широких пределах – от IX–X до
XIII–XIV веков. Однако эта хронология не
выглядит совершенной. Энколпионы продол-
жали использоваться в Таврике и позднее, о
чем свидетельствуют их находки в слое по-
жара третьей четверти XV в. при раскопках
храма у подножия г. Килиса-Кая [35, с. 104,
109] и в слоях разрушения двух поздних квар-
тальных церквей XV–XVI вв. Мангупского
городища, посвященных св. Константину [15,
с. 356–357, рис. 2, 1, 3] и св. Георгию [16,
с. 66, ил. 30].

Казалось бы, источниковая база иссле-
дования выглядит достаточной для точной
атрибуции любых новых материалов, тем не
менее при изучении энколпиона из раскопок
Мангупского дворца мы столкнулись с опре-
деленной проблемой – отсутствием прямых
или даже близких ему аналогий среди опуб-
ликованного массива крестов-мощевиков на
памятниках средневекового Крыма и других

регионов византийского православия. Ее ре-
шение выглядит несколько неожиданным.
По форме, орнаментации и иконографии изоб-
ражений чрезвычайно близкими нашей наход-
ке оказывается небольшая группа «латинс-
ких» литых серебряных нательных крестов
конца XIV–XV вв., обнаруженных в разное
время на памятниках южнобережного Кры-
ма, которые в этот период входили в состав
так называемой Генуэзской Газарии – особо-
го политического образования, включавшего
все территориальные владения Генуи в Кры-
му и в Северном Причерноморье (подробнее
о термине см.: [8]).

Рассматриваемая группа «латинских»
крестов-тельников состоит всего из четырех
предметов. Первые два креста, отлитые в
одной форме, с трехлопастными завершения-
ми концов, украшенных цветочными бутона-
ми или пальметтами, и различными комбина-
циями деталей сцен Распятия и Богоматери
Одигитрии (с младенцем на правой руке) при
монтаже, происходят из Ай-Васильского кла-
да, обнаруженного еще в 1901 г. на террито-
рии Ялты. Клад включал также 61 серебря-
ную монету, в том числе 43 генуэзско-татарс-
ких аспра, четыре акче крымского хана Хад-
жи-Гирея (1441–1466) и дирхем одного из ран-
них правителей Большой Орды хана Махму-
да (1459–1465), серебряную чашу, медное
блюдо, фрагмент серебряной цепи и три се-
ребряных перстня, щиток одного из которых
представлял собой напаянный дукат венеци-
анского дожа Томмазо Мочениго (1413–1423)
[25; 31, с. 256–259, рис. 9] (о хане Махмуде
см.: [42, с. 189–190]). По замечанию М.Г. Кра-
маровского, наиболее поздняя монета из кла-
да – дирхем хана Махмуда – позволяет дати-
ровать его около 1465 г. или второй третью
XV в. [31, с. 257].

Третий «латинский» нательный крест был
найден в 1995 г. в ходе раскопок христианско-
го монастырского комплекса X–XVI вв. на
юго-восточном склоне г. Аю-Даг, в бухте Па-
наир [1, с. 19–20, рис. 97–98; 3, с. 14–15, рис. 5–
6]. Точный стратиграфический контекст на-
ходки в опубликованных материалах исследо-
ваний отсутствует. По наблюдениям автора
раскопок, крест происходит из культурного
слоя на участке к северу от монастырской
ограды (так называемое помещение № 7), где



104

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

во второй половине XIV–XVI вв. функциони-
ровал некрополь монастыря. По аналогии с
крестами из Ай-Васильского клада находка
датирована концом XIV–XV вв. [1, с. 19–20].
Со своей стороны заметим, что морфология
аю-дагского креста, особенно в части офор-
мления его концов, иконография изображений,
прежде всего сцены Распятия, позолоченность
фигуры Богоматери являются наиболее близ-
кими энколпиону из раскопок Мангупского
дворца. Пожалуй, единственным серьезным
отличием между ними выступает фоновый
орнамент в виде сетчатой штриховки на обе-
их сторонах креста из Аю-Дага, отсутствую-
щий на мангупской находке.

Наконец, последний литой нательный
крест интересующей нас группы предметов
личного благочестия с «латинскими» чертами
происходит из раскопок 2005 г. генуэзской кре-
пости Чембало. Здесь он был обнаружен в ниж-
них слоях заполнения воротной башни № 2 (слои
№ 11–12), которые по сопутствующему мате-
риалу датируются, скорее всего, первой тре-
тью XV вв. [2, с. 14–16, рис. 84, 88]. На лице-
вой стороне креста-тельника – стилизованное
изображение сцены Распятия в западнохрис-
тианской традиции; свободная поверхность
покрыта сетчатой штриховкой в технике гра-
вировки. Оборот изделия – гладкий.

Анализируя перечисленные предметы
личного благочестия, нельзя не обратить вни-
мания на их поразительное, до деталей, сход-
ство с мангупской находкой по всем основ-
ным признакам – морфологическим (равно-
конечные кресты с трехлопастными или близ-
кими к ним треугольными концами), иконог-
рафическим (западнохристианская трактовка
сцен Распятия Иисуса Христа и Умиления в
образе Богоматери Одигитрии), технологи-
ческим (серебряное литье с последующей
гравировкой линий и изображений в высоком
рельефе; использование техники плакировки
золотом последних) и орнаментальным (сти-
лизованные изображения цветочных бутонов
или пальметт, побегов растений; использова-
ние фоновой сетчатой штриховки). Это, безус-
ловно, свидетельствует об их общей («латин-
ской») ремесленной традиции и едином цент-
ре изготовления.

М.Г. Крамаровский, рассматривая наход-
ки крестов из Ай-Василя и Аю-Дага, пришел

к справедливому выводу о том, что все они
являются продукцией одной мастерской Каф-
фы, в которой работал как стипендиарий фак-
тории выходец из Северной Италии (Лигу-
рии?). На это, по его мнению, указывают «ла-
тинский» стиль изделий и отсутствие прямых
аналогий им среди подобных предметов лич-
ного благочестия в городах Латинской Рома-
нии и в самой Италии [31, с. 257]. Еще одно
важное заключение исследователя – принад-
лежность клада с крестами из Ай-Василя свя-
щеннику находившегося там католического
прихода, что свидетельствует о попытке уси-
ления католической пропаганды среди мест-
ного, в основном православного, населения
южнобережной Готии [31, с. 258–259].

С этой атрибуцией интересующей нас
группы «латинских» крестов из Крыма, кото-
рая теперь расширяется за счет находок из
Чембало и Мангупа, мы в целом согласны.
В таком случае вряд ли можно говорить об
их значительной хронологии. С учетом сти-
пендиарного характера условий работы для
приезжего мастера-ремесленника в Каффе,
скорее всего, речь идет об одном или двух де-
сятилетиях функционирования мастерской, не
более. Короткий по времени накопления клад
из Ай-Василя, как лучше всего датированный
археологический комплекс с такими креста-
ми, позволяет предметно говорить о периоде
их выпуска – в пределах третьей четверти
XV в., не позднее, так как завоевание Крыма
Османской империей летом – осенью 1475 г.
полностью разрушило систему политическо-
го управления и организации ремесла и тор-
говли Генуэзской Газарии в регионе. Нужно
также сказать, что эта датировка для «латин-
ского» креста-энколпиона из раскопок Мангуп-
ского дворца хорошо вписывается в стратиг-
рафию памятника, в которой археологические
комплексы и культурные напластования 1450–
1475 гг. достаточно выразительны [17, с. 57].

Несколько слов об историческом контек-
сте находки применительно к истории Ман-
гупского городища. Безусловно, она представ-
ляется неординарной, ввиду полного отсут-
ствия каких-либо материальных свидетельств
о католическом духовенстве на Мангупе в
XV в. и крайней редкости таковых вообще для
выходцев из Италии, и важной, в свете хоро-
шо известных регулярных контактов админи-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 105

В.Е. Науменко. «Латиняне» на Мангупе. Уникальный западноевропейский крест-энколпион

страции Генуэзской Газарии и политической
верхушки княжества Феодоро в этот период.
По сути, за многие годы раскопок памятника
можно говорить, с разной степенью надежно-
сти, лишь о двух предметах итальянского про-
исхождения, обнаруженных здесь. Уверенно
к ним относится золотой перстень с родовым
гербом генуэзской семьи Спинола, найденный
в 1913 г. в одной из поздних могил на террито-
рии Большой трехнефной базилики [33, с. 298]
(о перстне см.: [31, с. 245–251, рис. 1; 32]),
предположительно – граффити геральдичес-
кого характера на тыльной стороне надгробия
с территории караимского кладбища в верхо-
вьях балки Табана-дере. Последнее состоит
из двух изображений родовых гербов в виде
щитов треугольной (с тремя штандартами) и
подпрямоугольной (с разлинейкой вертикаль-
ными и косыми линиями) форм, между кото-
рыми помещены христограмма и схематичес-
кое изображение «вавилона» (?) с гречески-
ми буквами [29, с. 250–251, рис. 1]. Несмотря
на неясный до конца стратиграфический кон-
текст обеих находок, их соотнесение с исто-
рией Мангупа интересующего нас периода
времени вполне допустимо.

Что же может означать находка «латин-
ского» креста-энколпиона в культурном слое
третьей четверти XV в. одного из централь-
ных объектов городища, накануне османско-
го вторжения в пределы княжества Феодоро?

В свое время М.Г. Крамаровский, пы-
таясь объяснить находку личного перстня од-
ного из представителей генуэзской аристок-
ратической фамилии Спинола на Мангупе, по-
гребенного на территории кафедрального со-
бора Готской митрополии Константинополь-
ского патриархата, пришел к выводу о воз-
можности такого захоронения лишь в усло-
виях экстремальной ситуации на городище,
которая могла сложиться во время турецкой
осады крепости летом – осенью 1475 года.
Другой вариант его интерпретации – военный
трофей [32, с. 386]. С учетом наших знаний
об истории генуэзско-феодоритских отноше-
ний в XV в., по-прежнему во многом основан-
ных на их интерпретации А.А. Васильевым
[49, р. 201–264] (из более поздних исследова-
ний, расширяющих проблематику и круг ис-
точников, см.: [36; 26, с. 39–40, 51–52; 6, с. 417–
418; 20]) и явно уступающих, по проработке

деталей, степени изученности контактов Фе-
одоро с Трапезундской империей [41; 27,
с. 416–417] или Молдавским княжеством [11],
обе эти версии применительно в нашему эн-
колпиону кажутся вполне обоснованными. Хотя
случай с его трофейным происхождением, в
первую очередь из-за простоты решения про-
блемы, представляется все-таки маловероят-
ным. Тем не менее позволим себе назвать еще
две возможные причины, объясняющие при-
сутствие креста на памятнике для периода
1450–1475 годов.

Прежде всего, крест с вложениями, бе-
зусловно являвшийся личным атрибутом
одежды католического священнослужителя,
мог оказаться на Мангупе в результате при-
бытия в столицу княжества Феодоро неиз-
вестного в источниках генуэзского посоль-
ства с целью учреждения здесь постоянной
католической миссии (монастыря, прихода).
Несмотря на отсутствие в настоящий мо-
мент каких-либо указаний на это в источни-
ках, данная гипотеза нам не кажется невоз-
можной с учетом активизации и разнообра-
зия генуэзско-феодоритских контактов пос-
ле гибели Византии в 1453 г. в условиях ре-
ального роста османской угрозы для Крыма
с этого времени и общей слабой изученнос-
ти истории католической церкви на полуост-
рове в поздневизантийский период (некото-
рые общие сведения см.: [7, с. 32–34; 28]).
Сложившиеся в историографии представле-
ния о том, что организационная деятельность
католического духовенства по обустройству
собственных епархий или приходов, как и
миссионерство западнохристианских мона-
шеских орденов (прежде всего францискан-
цев и доминиканцев), была ограничена поли-
тико-административными пределами Генуэз-
ской Газарии и не затронула области Горно-
го Крыма, могут быть серьезно скорректи-
рованы при появлении любого нового доку-
мента, как в случае с недавней публикацией
Р. Хауталой письма Ладислава, главы фран-
цисканских миссий в Северном Причерномо-
рье, свидетельствующего об основании им
около 1287 г. церкви Св. Девы и соответству-
ющей католической миссии в Кырк-Оре (Чу-
фут-Кале; в тексте – Керквети) [44; 45, с. 72–
73] (об исторической географии Генуэзской
Газарии см.: [9]).



106

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Другой возможной причиной, по которой
«латинский» крест-энколпион мог оказаться в
культурном слое Мангупского княжеского
дворца, является включение в состав генуэзс-
кого посольства в Феодоро католического свя-
щенника. Для периода 1450–1475 гг. нам из-
вестно о множестве дипломатических контак-
тов между Мангупом и Каффой, сведения о
которых сохранили массарии – бухгалтерские
книги казначейства последней. Наиболее ин-
тересны в связи с темой исследований упо-
минания о двух посольствах генуэзцев в сто-
лицу княжества Феодоро в 1455 и 1465 гг., а
также о пребывании мангупского князя Иса-
ака около 1471 г. в самой Каффе, завершив-
шемся заключением мирного договора меж-
ду государствами, которому, безусловно,
предшествовало прибытие генуэзской дипло-
матической миссии на Мангуп (подробнее о
них см.: [49, p. 231–233, 236–237; 36, с. 354–
358, 402; 20, с. 137–139]). Нам неизвестен пол-
ный состав этих итальянских посольств в
Феодоро, однако присутствие в них предста-
вителей католического духовенства кажется
вполне логичным.

Результаты. Обнаруженный в культур-
ном слое Мангупского княжеского дворца
крест-энколпион западноевропейского типа
является важным историческим источником,
позволяющим с учетом имеющихся письмен-
ных и археологических свидетельств вновь
обратиться к изучению политических контак-
тов Генуэзской Газарии и княжества Феодоро
в XV в., а также характеру и направлениям
католической экспансии на Крымском полу-
острове в это время.

Проведенный всесторонний анализ наход-
ки делает возможным соотнести ее с неболь-
шой группой нательных литых серебряных кре-
стов с «латинскими» чертами, которые, оче-
видно, выпускались в течение третьей четвер-
ти XV в. в одной из ремесленных мастерских
Каффы. Их автором являлся мастер-стипен-
диарий, скорее всего переселившийся в сто-
лицу Генуэзской Газарии из Северной Италии.

Среди множества причин, по которым
данный энколпион как обязательный атрибут
одежды католического священнослужителя
мог оказаться на Мангупе, наиболее веро-

ятными представляются следующие: неиз-
вестное в источниках генуэзское посольство
в столицу православного княжества Феодо-
ро в период 1450–1475 гг. с целью учрежде-
ния здесь постоянной католической миссии
(прихода, монастыря); присутствие католи-
ческого священника в составе крупных по-
сольств Каффы ко двору правителей Феодо-
ро в 1455, 1465 или около 1471 гг.; участие
генуэзцев, бежавших из Каффы после ее зах-
вата османской армией, в последующей ге-
роической обороне Мангупской крепости
летом – осенью 1475 года.

Благодарности. Выражаем призна-
тельность А.Г. Герцену, руководителю Ман-
гупской археологической экспедиции
ФГАОУ ВО «Крымский федеральный уни-
верситете им. В.И. Вернадского», за воз-
можность самостоятельной публикации на-
ходки, а также В.В. Майко и Э.А. Хайреди-
новой за помощь в ее атрибуции. Графичес-
кая фиксация креста-энколпиона выполнена
В.К. Ганцевым.

ПРИМЕЧАНИЯ

1 Исследование выполнено в рамках проекта
РФФИ №19-09-00124 «Дворцовый комплекс Ман-
гупского городища – резиденция правителей кня-
жества Феодоро в Юго-Западном Крыму. Пробле-
мы хронологии, планировки и архитектурной ре-
конструкции памятника».

The study was carr ied out within the
framework of the project of Russian Foundation for
Basic Research №19-09-00124 “The palace complex of
the Mangup fortress – the residence of the rulers of
the principality of Theodoro in the South-Western
Crimea. Problems of chronology, planning and
architectural reconstruction of the monument”.

2 Определение материала изделия выполнено
с помощью рентгенофлюоресцентного метода в
лаборатории Физико-технического института
ФГАОУ ВО «Крымский федеральный университет
им. В.И. Вернадского». Авторы исследования –
Е.М. Максимова и И.А. Наухацкий.

3 В ходе металлографического анализа на-
ходки осталась неизученной ее внутренняя по-
лость, где должны сохраняться остатки вложений
(чудотворных мощей). Примеры подобных иссле-
дований см.: [39].



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 107

В.Е. Науменко. «Латиняне» на Мангупе. Уникальный западноевропейский крест-энколпион

ПРИЛОЖЕНИЕ

Рис. 1. Княжеский дворец Мангупского городища. Общий план участка исследований 2006–2019 гг.
Fig. 1. Prince’s Palace of Mangup. General Plan of the Research Area 2006–2019



108

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Рис. 2. «Латинский» крест-энколпион третьей четверти XV в. из раскопок Мангупского княжеского дворца
(2019 г., квадрат № 46, дерновый слой)

Fig. 2. “Latin” Cross-Encolpion of the third quarter of the 15thCentury from the excavations
of the Prince’s Palace of Mangup (2019, quadrant no. 46, top layer)



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 109

В.Е. Науменко. «Латиняне» на Мангупе. Уникальный западноевропейский крест-энколпион

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Адаксина, С. Б. Монастырский комплекс X–
XVI вв. на г. Аю-Даг / С. Б. Адаксина. – СПб. : Изд-во
Гос. Эрмитажа, 2002. – 116 с.

2. Адаксина, С. Б. Отчет об археологических
исследованиях средневековой крепости Чембало
(г. Балаклава) в 2005 г. / С. Б. Адаксина, В. П. Кирил-
ко, В. Л. Мыц. – СПб. ; Симферополь : Изд-во Гос.
Эрмитажа, 2006. – 223 с.

3. Адаксина, С. Б. Работы Южно-Крымской
археологической экспедиции / С. Б. Адаксина
// Археологические исследования в Крыму. 1995 год
/ отв. ред. В. Л. Мыц. – Симферополь : Сонат, 2007. –
С. 11–15.

4. Адаксина, С. Б. Отчет об археологичес-
ких исследованиях средневековой крепости Чем-
бало (г. Балаклава) в 2008–2009 гг. / С. Б. Адакси-
на, В. Л. Мыц, С. В. Ушаков. – СПб. ; Симферо-
поль : Изд-во Гос. Эрмитажа, 2010. – 303 с.

5. Айбабин, А. И. Предметы христианского
культа из раскопок 2003–2008 гг. на городище Эски-
Кермен / А. И. Айбабин, Э. А. Хайрединова // Тру-
ды Государственного Эрмитажа. – 2013. – [Т.] 69 :
Византия в контексте мировой культуры : сб. науч.
тр., посвящ. памяти А.В. Банк (1906–1984). – С. 7–21.

6. Акты генуэзских нотариев, составленные в
Каффе и в других городах Причерноморья в XIV–
XV вв. / под ред. С. П. Карпова ; сост. М. Г. Альваро
[и др.]. – М. ; СПб. : Алетейя, 2018. – 760 с. – (При-
черноморье в Средние века ; вып. Х).

7. Богданова, Н. М. Церковь в Херсоне в X–
XV вв. / Н.М. Богданова // Византия. Средиземно-
морье. Славянский мир : сборник. – М. : Изд-во
МГУ, 1991. – С. 19–49.

8. Бочаров, С. Г. Археология Генуэзской Газа-
рии. Введение в научную проблему / С. Г. Бочаров
// Византийское содружество: традиции и смена па-
радигм : тез. докл. XXII Всерос. науч. сес. византини-
стов / под ред. М. В. Графианского, Т. В. Кущ. – Ека-
теринбург : Изд-во УрФУ, 2019. – С. 24–27.

9. Бочаров, С. Г. Историческая география
крымских владений Генуэзской Газарии (1275–1475)
/ С. Г. Бочаров // Генуэзская Газария и Золотая Орда.
Т. 2 / под ред. С. Г. Бочарова, А. Г. Ситдикова. –
Казань ; Кишинев : Ин-т археологии им. А.Х. Хали-
кова АН РТ, 2019. – С. 741–770.

10. Ганцев, В. К. Трехручная стеклянная лам-
пада XV в. из раскопок княжеского дворца Мангуп-
ского городища / В. К. Ганцев // XXI Боспорские
чтения «Боспор Киммерийский и варварский мир
в период античности и средневековья. Объекты ис-
кусства в археологическом контексте» : материалы
Междунар. науч. конф. / ред.-сост. В. Н. Зинько,
Е. А. Зинько. – Симферополь ; Керчь : НИЦ ИАК КФУ ;
ИАК РАН ; ЦАИ БФ «Деметра», 2020. – С. 84–89.

11. Герцен, А. Г. Молдавия и княжество Фео-
доро в 1475 г. / А. Г. Герцен // Античная древность и
средние века. – 2004. – Вып. 35. – С. 226–240.

12. Герцен, А. Г. Сасанидский перстень из рас-
копок Мангупа / А. Г. Герцен // IX Международная
Крымская конференция по религиоведению «Не-
бесные патроны и земные служители культа» : тез.
докл. и сообщ. – Севастополь : Херсонес Таври-
ческий, 2007. – С. 18–19.

13. Герцен, А. Г. Золотоордынское зеркало из
раскопок княжеского дворца Мангупа / А. Г. Гер-
цен // Откровения древнего Солхата. – Керчь : Бос-
пор, 2010. – С. 96–105.

14. Герцен, А. Г. Археологический комплекс
третьей четверти XV в. из раскопок княжеского двор-
ца Мангупского городища / А. Г. Герцен, В. Е. На-
уменко // Труды Государственного Эрмитажа. –
2010. – [Т.] 51 : Византия в контексте мировой куль-
туры : материалы конф., посвящ. памяти А.В. Банк
(1906–1984). – С. 387–419.

15. Герцен, А. Г. Древнерусские энколпионы
из Юго-Западного Крыма / А. Г. Герцен, Т. Ю. Яша-
ева // Славяно-русское ювелирное дело и его ис-
токи : материалы Междунар. науч. конф., посвящ.
100-летию со дня рождения Г.Ф. Корзухиной. –
СПб. : Нестор-История, 2010. – С. 355–362.

16. Герцен, А. Г. Население Дороса-Феодоро
по результатам комплексного археолого-антропо-
логического анализа некрополей Мангупского го-
родища (IV–XVII вв.) / А. Г. Герцен, В. Е. Науменко,
Т. Ю. Шведчикова ; отв. ред. А. И. Айбабин. – М. ;
СПб. : Нестор-История, 2017. – 272 с.

17. Герцен, А. Г. Княжеский дворец Мангупс-
кого городища. Стратиграфия участка исследова-
ний 2006–2017 гг. (предварительное сообщение)
/ А. Г. Герцен, В. Е. Науменко, А. А. Душенко
// X Международный Византийский семинар
«×åñó§íïò èÝìáôá: империя и полис» : материалы
науч. конф. / отв. ред. Н. А. Алексеенко. – Севасто-
поль : ИАК РАН, 2018. – С. 53–58.

18. Герцен, А. Г. Основные итоги и перспек-
тивы исследований княжеского дворца Мангупс-
кого городища / А. Г. Герцен, В. Е. Науменко,
А. А. Душенко // XX Боспорские чтения «Боспор
Киммерийский и варварский мир в период антич-
ности и средневековья. Основные итоги и перс-
пективы исследований» : материалы Междунар.
науч. конф. / ред.-сост. В. Н. Зинько, Е. А. Зинько. –
Симферополь ; Керчь : НИЦ ИАК КФУ; ЦАИ БФ
«Деметра», 2019. – С. 139–148.

19. Герцен, А. Г. Княжеский дворец Мангупс-
кого городища. Проблемы архитектурно-археоло-
гической реконструкции памятника / А. Г. Герцен,
В. Е. Науменко, А. А. Душенко, Д. В. Иожица // Ак-
туальные вопросы охраны и использования куль-
турного наследия Крыма : сб. материалов VI Науч.-



110

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

практ. конф.  / гл. ред. В. Е. Науменко. – Симферо-
поль : Ариал, 2019. – С. 60–70.

20. Джанов, А. В. Каффа, Крымское ханство и
османы в 1454–1456 гг. По данным книг массарии
Каффы / А. В. Джанов // Сугдейський збiрник. –
2019. – Вип. 2 (VIII). – С. 79–373.

21. Дончева-Петкова, Л. Средновековни кръсто-
ве-енколпиони от България (IX–XIV вв.) / Л. Донче-
ва-Петкова. – София : Проф. Марин Дринов, 2011. –
735 с.

22. Душенко, А. А. Предметы из кости и рога
из раскопок дворца правителей Феодоро (Мангуп)
/ А. А. Душенко // Материалы по археологии, исто-
рии и этнографии Таврии. – 2015. – Вып. XX. –
С. 233–262.

23. Душенко, А. А. Нумизматический комплекс
Мангупского княжеского дворца: статистический
обзор (раскопки 2006–2018 гг.) / А. А. Душенко
// XII Международный Византийский семинар
«×åñó§íïò èÝìáôá: империя и полис» : материалы
науч. конф. / отв. ред. Н. А. Алексеенко. – Симфе-
рополь : Колорит, 2020. – С. 91–98.

24. Душенко, А. А. Металлические зеркала из
раскопок Мангупского княжеского дворца / А. А. Ду-
шенко // XXI Боспорские чтения «Боспор Кимме-
рийский и варварский мир в период античности и
средневековья. Объекты искусства в археологичес-
ком контексте» : материалы Междунар. науч. конф.
/ ред.-сост. В. Н. Зинько, Е. А. Зинько. – Симферо-
поль ; Керчь : НИЦ ИАК КФУ; ИАК РАН; ЦАИ БФ
«Деметра», 2020. – С. 101–109.

25. Залесская, В. Н. Клад из Ай-Василя: об ис-
торико-культурных связях средневековой Ялиты
/ В. Н. Залесская // Античная древность и средние
века. – 1995. – Вып. 27 : Византия и средневековый
Крым. – С. 98–101.

26. Карпов, С. П. Регесты документов Фонда
Diversorum Filze Секретного Архива Генуи, относя-
щиеся к истории Причерноморья / С. П. Карпов
// Причерноморье в средние века. – СПб. : Алетейя,
1998. – Вып. III. – С. 9–81.

27. Карпов, С. П. История Трапезундской им-
перии / С. П. Карпов. – СПб. : Алетейя, 2007. – 624 с.

28. Карпов, С. П. Вера и церковь в Генуэзской
Газарии / С. П. Карпов // История Крыма. В 2 т. Т. 1
/ отв. ред. А. В. Юрасов. – М. : Кучково поле, 2019. –
С. 353–355.

29. Кашовская, Н. В. К итогам изучения кара-
имского некрополя в ущелье Табана-дере (Мангуп):
проблемы хронологии и периодизации / Н. В. Ка-
шовская // Материалы по археологии, истории и эт-
нографии Таврии. – 2017. – Вып. XXII. – С. 239–277.

30. Корзухина, Г. Ф. Древнерусские энколпио-
ны. Кресты-реликварии XI–XIII вв. / Г. Ф. Корзухи-
на, А. А. Пескова. – СПб. : Петерб. востоковедение,
2003. – 432 с.

31. Крамаровский, М. Г. Латинская Романия и
золотоордынский Крым. Латинские перстневые
находки и печати в Северном Причерноморье. Клад
из Ай-Василь / М. Г. Крамаровский // Степи Евро-
пы в эпоху средневековья. Т. 1 / гл. ред. А. В. Евглев-
ский. – Донецк : ДонГУ, 2000. – С. 245–263.

32. Крамаровский, М. Г. Перстень с родовым
гербом семьи Спинола, найденный на Мангупе
/ М. Г. Крамаровский // Античная древность и сред-
ние века. – 2001. – Вып. 32. – С. 376–386.

33. Лепер, Р. Х. Сообщение о раскопках на
Мангупе в 1913 г. / Р. Х. Лепер // Известия Таври-
ческой Ученой Архивной комиссии. – 1914. –
№ 51. – С. 297–300.

34. Майко, В. В. Восточный Крым во второй
половине X–XII вв. / В. В. Майко. – К. : Вид. Олег
Филюк, 2014. – 467 с.

35. Майко, В. В. Комплекс христианских ра-
ритетов из раскопок храма у подножия горы Ки-
лиса-Кая близ Судака / В. В. Майко // ×åñó§íïò
èÝìáôá. Вып. 2. Миры Византии : сб. науч. тр.
/ отв. ред. Н. А. Алексеенко. – Симферополь : ИАК
РАН, 2019. – С. 103–114.

36. Мыц, В. Л. Каффа и Феодоро в XV в. Кон-
такты и конфликты / В. Л. Мыц. – Симферополь :
Универсум, 2009. – 528 с.

37. Наследие византийского Херсона / Т. Яша-
ева [и др.]. – Севастополь : Телескоп ; Остин : Ин-т
классической археологии, 2011. – 708 с.

38. Науменко, В. Е. Княжеский дворец Мангуп-
ского городища: помещение H южного участка ком-
плекса (по материалам коллекции Р.Х. Лепера Госу-
дарственного Эрмитажа и современных археологи-
ческих исследований) / В. Е. Науменко, А. А. Душен-
ко // Материалы по археологии, истории и этногра-
фии Таврии. – 2017. – Вып. XXII. – С. 187–238.

39. Невидимые святыни. Вложения в средне-
вековых крестах-энколпионах по данным комплек-
сных аналитических исследований / Н. А. Макаров
[и др.] // Краткие сообщения Института археоло-
гии. – 2020. – Вып. 258. – С. 25–45.

40. Пескова, А. А. Традиция изображения свя-
тых на византийских крестах-реликвариях / А. А. Пес-
кова // Archeologia Abrahamica : Исследования в об-
ласти археологии и художественной традиции иуда-
изма, христианства и ислама / ред.-сост. Л. А. Бе-
ляев. – М. : Индрик, 2009. – С. 285–312.

41. Степаненко, В. П. Владетели Феодоро и
византийская аристократия XV в. / В. П. Степа-
ненко // Античная древность и средние века. –
2001. – Вып. 32. – С. 335–353.

42. Трепавлов, В. В. Большая Орда // История
татар с древнейших времен. В 7 т. Т. 4. Татарские
государства XV–XVIII вв. / науч. ред. тома И. Мир-
галеев. – Казань : Ин-т истории им. Ш. Марджани,
2014. – С. 180–196.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 111

В.Е. Науменко. «Латиняне» на Мангупе. Уникальный западноевропейский крест-энколпион

43. Турова, Н. П. Средневековый пещерный
комплекс хребта Иограф над г. Ялта / Н. П. Туро-
ва // Материалы по археологии и истории антич-
ного и средневекового Крыма. – 2014. – Вып. 6. –
С. 93–173.

44. Хаутала, Р. Письмо Ладислава, францискан-
ского кустодия Газарии (Каффа, 10 апреля 1287 г.)
/ Р. Хаутала // Золотоордынское обозрение. – 2017. –
Т. 5, № 1. – С. 193–199.

45. Хаутала, Р. Францисканцы и доминиканцы
в Золотой Орде. Развитие миссионерской деятель-
ности до середины XIV в. / Р. Хаутала // Золотоор-
дынское наследие. Вып. 3 : материалы VI Между-
нар. Золотоордынского форума «Pax Tatarica : Ге-
незис и наследие Золотой Орды».  – Казань : Ин-т
истории им. Ш. Марджани АН РТ, 2019. – С. 69–86.

46. Яшаева, Т. Ю. Крест-энколпион с вложени-
ем из Херсонесской базилики 1935 г. / Т. Ю. Яшаева
// Труды Государственного Эрмитажа. – 2017. –
[Т.] 89 : Византия в контексте мировой культуры :
материалы конф., посвящ. памяти А.В. Банк (1906–
1984). – С. 81–89.

47. Pitarakis, B. Les croix-reliquaires pectorales
Byzantines en bronze / B. Pitarakis. – P. : Picard, 2006. –
427 p.

48. Ryabtseva, S. Pectoral Reliquary-Crosses from
the Carpathian-Dniester Region, 11th–16th Centuries
/ S. Ryabtseva // Rome, Constantinople and Newly-
Converted Europe. Vol. II / ed. by M. Salamon [et al.]. –
Kraków ; Leipzig : Geisteswissenschaftliches Zentrum
Geschichte und Kultur Ostmitteleuropas ; Warszawa :
Instytut Archeologii i Etnologii Polskiej Akademii
Nauk ; Rzeszów : Instytut Archeologii Uniwersytetu
Rzeszowskiego, 2012. – P. 527–543.

49. Vasiliev, A. A. The Goths in the Crimea
/ A. A. Vasiliev. – Cambridge ; Massachusetts :
Mediaeval Academy of America, 1936. – 292 p.

REFERENCES

1. Adaksina S.B. Monastyrskiy kompleks X–
XVI vv. na g. Ayu-Dag [Monastery complex of the 10th–
16th centuries in Ayu-Dag]. St. Petersburg, Izdatelstvo
Gosudarstvennogo Ermitazha Publ., 2002. 116 p.

2. Adaksina S.B., Kirilko V.P., Myts V.L. Otchet
ob arkheologicheskikh issledovaniyakh
srednevekovoy kreposti Chembalo (g. Balaklava) v
2005 g. [Report on archaeological research of the
medieval fortress of Cembalo (Balaklava) in 2005].
St. Petersburg, Simferopol, Izdatelstvo Gosudarstvennogo
Ermitazha Publ., 2006. 223 p.

3. Myts V.L., ed. Adaksina S.B. Raboty Yuzhno-
Krymskoy arheologicheskoj ekspedicii [Proceedings
of the South Crimean archaeological expedition].
Arheologicheskie issledovaniya v Krymu. 1995 god

[Archaeological Researches in Crimea in 1995].
Simferopol, Sonat Publ., 2007, pp. 11–15.

4. Adaksina S.B., Myts V.L., Ushakov S.V. Otchet
ob arkheologicheskikh issledovaniyakh
srednevekovoy kreposti Chembalo (g. Balaklava) v
2008–2009 gg. [Report on archaeological research of
the medieval fortress of Cembalo (Balaklava) in 2008–
2009]. St. Petersburg, Simferopol, Izdatelstvo
Gosudarstvennogo Ermitazha Publ., 2010. 303 p.

5. Aibabin A.I., Khairedinova E.A. Predmety
khristianskogo kulta iz raskopok 2003–2008 gg. na
gorodishche Eski-Kermen [Christian Religious Items
from Excavations at the Eski-Kermen Settlement in
2003–2008]. Trudy Gosudarstvennogo Ermitazha
[Proceedings of the State Hermitage], 2013, vol. 69:
Vizantiya v kontekste mirovoy kultury: sbornik
nauchnykh trudov, posvyashchennyy pamyati A.V.
Bank (1906–1984) [Byzantium within the Context of
the World Culture: collection of scientific papers
dedicated to the memory of A.V. Bank (1906–1984)],
pp. 7–21.

6. Karpov S.P., ed. Akty genuezskikh notariev,
sostavlennye v Kaffe i v drugikh gorodakh
Prichernomorya v XIV–XV vv. [Acts of Genoese
Notaries drawn up in Kaffa and other cities of the Black
Sea region in the XIV–XV centuries]. Moscow,
St. Petersburg, Aletheia Publ.,  2018. 760 p.
(Prichernomore v Srednie veka [Black Sea Region in
the Middle Ages]; vol. 10).

7. Bogdanova N.M. Tserkov v Khersone v X–
XV vv. [Church in Kherson in the X–XV centuries].
Vizantiya. Sredizemnomore. Slavyanskiy mir
[Byzantium. Mediterranean. Slavic World]. Moscow,
Izdatelstvo MGU Publ., 1991, pp. 19–49.

8. Bocharov S.G. Arkheologiya Genuezskoy
Gazarii.  Vvedenie v nauchnuyu problemu
[Archaeology of Genoese Gazaria. Introduction to the
scientific problem]. Gratsiansky M.V., Kushch T.V., eds.
Vizantiyskoe sodruzhestvo: traditsii i  smena
paradigm: tezisy dokladov XXII Vserossiyskoy
nauchnoy sessii vizantinistov [The Byzantine
Commonwealth: traditions and paradigm shift: abstracts
of the 22nd Russian scientific session of the
byzantinists]. Ekaterinburg, Izdatelstvo UrFU Publ.,
2019, pp. 24–27.

9. Bocharov S.G. Istoricheskaya geografiya
krymskikh vladeniy Genuezskoy Gazarii (1275–1475)
[Historical Geography of the Crimean Territories of the
Genoese Gazaria (1275–1475)]. Bocharov S.G., Sitdikov
A.G., eds. Genuezskaya Gazariya i Zolotaya Orda
[The Genoese Gazaria and the Golden Horde]. Vol. 2.
Kazan, Kishinev, Institut arkheologii im. A.H. Khalikova
AN RT Publ., 2019, pp. 741–770.

10. Gantsev V.K. Trekhruchnaya steklyannaya
lampada XV v. iz raskopok knyazheskogo dvortsa
Mangupskogo gorodishcha [Three-handle glass lamp



112

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

of the 15th century from the excavations of the Prince’s
Palace of Mangup]. Zinko V.N., Zinko E.A., eds.
XXI Bosporskie chteniya “Bospor Kimmeriyskiy i
varvarskiy mir v period antichnosti i srednevekovya.
Obekty iskusstva v arkheologicheskom kontekste”.
Materialy mezhdunarodnoy nauchnoy konferentsii
[The 21st Bosporan Readings. Cimmerian Bosporus and
the World of Barbarians in Antiquity and the Middle
Ages. Objects of Art in an Archaeological Context:
materials of International Scholarly Conference].
Simferopol, Kerch, NIC IAK KFU, IAK RAN, CAI BF
“Demetra” Publ., 2020, pp. 84–89.

11. Gertsen A.G. Moldaviya i knyazhestvo
Feodoro v 1475 g. [Moldavia and the Principality of
Feodoro in 1475]. Antichnaya drevnost i srednie veka
[Antiquities and the Middle Ages], 2004, vol. 35,
pp. 226–240.

12. Gertsen A.G. Sasanidskiy persten iz raskopok
Mangupa [A Sasanidian Ring from the Mangup
excavations]. IX Mezhdunarodnaya Krymskaya
konferentsiya po religiovedeniyu “Nebesnye patrony
i zemnye sluzhiteli kulta”. Tezisy dokladov i
soobshcheniy [The 9 th International Crimean
conference on Religious studies “Heavenly Patrons
and Earthly Ministers of worship”: abstracts].
Sevastopol, NZ “Khersones Tavricheskiy” Publ., 2007,
pp. 18–19.

13. Gertsen A.G. Zolotoordynskoe zerkalo iz
raskopok knyazheskogo dvortsa Mangupa [Golden
Horde Mirror from the excavations of the Prince’s
Palace of Mangup]. Otkroveniya drevnego Solkhata
[Revelations of ancient Solhat]. Kerch ; Bospor, 2010,
pp. 96–105.

14. Gertsen A.G., Naumenko V.E. Arkheologicheskiy
kompleks tretey chetverti XV v. iz raskopok
knyazheskogo dvortsa Mangupskogo gorodishcha
[An Archaeological Complex of the third quarter of
the 15th century from the Prince’s Palace of the Mangup
Site]. Trudy Gosudarstvennogo Ermitazha
[Proceedings of the State Hermitage], 2010, vol. 51:
Vizantiya v kontekste mirovoy kultury: materialy
konferentsii, posvyashchennoy pamyati A.V. Bank
(1906–1984) [Byzantium within the Context of the
World Culture: materials of conference dedicated to
the memory of A.V. Bank (1906–1984)], pp. 387–419.

15. Gertsen A.G., Yashaeva T.Yu. Drevnerusskie
enkolpiony iz Yugo-Zapadnogo Kryma [Ancient Rus
Reliquary Crosses from South-West Crimea].
Slavyano-russkoe yuvelirnoe delo i ego istoki.
Materialy Mezhdunarodnoy nauchnoy konferentsii,
posvyashchennoy 100-letiyu so dnya rozhdeniya
G.F. Korzukhinoy [Slavic and Old Russian Art of
Jewelry and Its Roots. Materials of International
Scientific Conference dedicated to the 100th anniversary
of Gali Korzukhina’s birth]. St. Petersburg, Nestor-
Istoriya Publ., 2010, pp. 355–362.

16. Aibabin A.I., ed. Gertsen A.G., Naumenko V.E.,
Shvedchikova T.Yu. Naselenie Dorosa-Feodoro po
rezultatam kompleksnogo arkheologo-
antropologicheskogo analiza nekropoley
Mangupskogo gorodishcha (IV–XVII vv.) [The
population of Doros-Feodoro based on the results of
a comprehensive archaeological and anthropological
analysis of the necropolises of the Mangup settlement
(IV–XVII centuries)]. Moscow; St. Petersburg, Nestor-
Istoriya Publ., 2017. 272 p.

17. Gertsen A.G., Naumenko V.E., Dushenko A.A.
Knyazheskiy dvorets Mangupskogo gorodishcha.
Stratigrafiya uchastka issledovaniy 2006–2017 gg.
(predvaritelnoe soobshchenie) [Prince’s Palace at the
Ancient City of Mangup. Stratigraphy of the 2006–
2017 Research Area (A Preliminary Communication)].
Alekseenko N.A., ed. X Mezhdunarodnyy Vizantiyskiy
seminar “Chersōnos themata: ‘imperiya’ i ‘polis’”.
Materialy nauchnoy konferentsii [The 10th International
Byzantine Seminar «Chersōnos themata: ‘empire’ and
‘polis’”. Materials of scientifical conference].
Sevastopol, IAK RAN Publ., 2018, pp. 53–58.

18. Gertsen A.G., Naumenko V.E., Dushenko A.A.
Osnovnye itogi i perspektivy issledovaniy
knyazheskogo dvortsa Mangupskogo gorodishcha
[The main Results and prospects of research of the
princely palace of the Mangup settlement]. Zinko V.N.,
Zinko E.A., eds. XX Bosporskie chteniya “Bospor
Kimmeriyskiy i varvarskiy mir v period antichnosti i
srednevekovya. Osnovnye itogi i perspektivy
issledovaniy”. Materialy mezhdunarodnoy nauchnoy
konferentsii [The 20th Bosporan Readings. Cimmerian
Bosporus and the World of Barbarians in Antiquity
and the Middle Ages. Main Results and prospects of
research: materials of International Scholarly
Conference]. Simferopol; Kerch, NIC IAK KFU, CAI
BF “Demetra” Publ., 2019, pp. 139–148.

19. Gertsen A.G., Naumenko V.E., Dushenko A.A.,
Iozhitsa D.V. Knyazheskiy dvorets Mangupskogo
gorodishcha. Problemy arhitekturno-arheologicheskoy
rekonstruktsii pamyatnika [Prince’s Palace of Mangup
settlement. Problems of architectural and
archaeological reconstruction of the monument].
Naumenko V.E., ed. Aktualnye voprosy okhrany i
ispolzovaniya kulturnogo naslediya Kryma. Sbornik
materialov VI nauchno-prakticheskoy konferentsii
[Current issues of protection and use of the cultural
heritage of the Crimea. Collection of materials of the
6th Scientific and Practical conference]. Simferopol, IT
“Arial” Publ., 2019, pp. 60–70.

20. Dzhanov A.V. Kaffa, Krymskoe khanstvo i
osmany v 1454–1456 gg. po dannym knig massarii
Kaffy [Caffa, the Crimean Khanat and the Ottomans in
1454–1456 (accoding to data from the books of Caffa
Massaria]. Sugdeyskiy zbornik [Sugdeian Collection],
2019, vol. 2 (VIII), pp. 79–373.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 113

В.Е. Науменко. «Латиняне» на Мангупе. Уникальный западноевропейский крест-энколпион

21. Doncheva-Petkova L. Srednovekovni
krastove-enkolpioni ot Balgaria (IX–XIV vv.) [Medieval
Crosses-Encolpia from Bulgaria (9th–14th centuries].
Sofiya, Akademichno izdatelstvo «Prof. Marin Drinov»
Publ., 2011. 735 p.

22. Dushenko A.A. Predmety iz kosti i roga iz
raskopok dvortsa praviteley Feodoro (Mangup) [Bone and
Antler Artefacts Excavated in the Palace of the Princes of
Theodoro (Mangup)]. Materialy po arkheologii, istorii i
etnografii Tavrii [Materials in Archaeology, History and
Ethnography of Tauria], 2015, vol. XX, pp. 233–262.

23. Dushenko A.A. Numizmaticheskiy kompleks
Mangupskogo knyazheskogo dvortsa: statisticheskiy
obzor (raskopki 2006–2018 gg.) [Numismatic complex
of the Prince’s Palace of Mangup: statistical review
(excavations 2006–2018)]. Alekseenko N.A., ed.
XII Mezhdunarodnyy Vizantiyskiy seminar
“Chersōnos themata: ‘imperiya’ i ‘polis’”. Materialy
nauchnoy konferentsii [The 12 th International
Byzantine Seminar “Chersōnos themata: ‘empire’ and
‘polis’”. Materials of scientifical conference].
Simferopol, Kolorit Publ., 2020, pp. 91–98.

24. Dushenko A.A. Metallicheskie zerkala iz
raskopok Mangupskogo knyazheskogo dvortsa
[Metal Mirrors from the excavations of the Prince’s
Palace of Mangup]. Zinko V.N., Zinko E.A., eds.
XXI Bosporskie chteniya “Bospor Kimmeriyskiy i
varvarskiy mir v period antichnosti i srednevekovya.
Obekty iskusstva v arkheologicheskom kontekste”.
Materialy mezhdunarodnoy nauchnoy konferentsii
[The 21st Bosporan Readings. Cimmerian Bosporus and
the World of Barbarians in Antiquity and the Middle
Ages. Objects of Art in an Archaeological Context:
materials of International Scholarly Conference].
Simferopol, Kerch, NIC IAK KFU, IAK RAN, CAI BF
“Demetra” Publ., 2020, pp. 101–109.

25. Zalesskaya V.N. Klad iz Ay-Vasilya: ob
istoriko-kulturnykh svyazyakh srednevekovoy Yality
[Treasure from Ai-Vasil: about the historical and
cultural ties of medieval Yalta]. Antichnaya drevnost i
srednie veka [Antiquities and the Middle Ages], 1995,
vol. 27: Vizantiya i srednevekovyy Krym [Byzantium
and the medieval Crimea], pp. 98–101.

26. Karpov S.P. Regesty dokumentov Fonda
Diversorum Filze Sekretnogo Arkhiva Genui,
otnosyashchiesya k istorii Prichernomorya [Regests of
documents of the Diversorum Filze Foundation of the
Secret Archive of Genoa related to the history of the
Black Sea region]. Prichernomore v srednie veka [The
Black Sea region in the Middle Ages]. St. Petersburg,
Aletheia Publ., 1998, vol. 3, pp. 9–81.

27. Karpov S.P. Istoriya Trapezundskoy imperii
[The History of the Empire of Trebizond].
St. Petersburg, Aletheia Publ., 2007. 624 p.

28. Karpov S.P. Vera i tserkov v Genuezskoy
Gazarii [The Faith and the Church in Genoese Gazaria].

Yurasov A.V., ed. Istoriya Kryma. [The History of the
Crimea]. In 2 vols. Vol. 1. Moscow, Kuchkovo pole
Publ., 2019, pp. 353–355.

29. Kashovskaya N.V. K itogam izucheniya
karaimskogo nekropolya v ushchele Tabana-dere
(Mangup): problemy khronologii i periodizatsii [On the
Results of the Study of the Karaite Cemetery in Tabana-
Dere Ravine: the aspects of Chronology and
Periodization]. Materialy po arkheologii, istorii i
etnografii Tavrii [Materials in Archaeology, History and
Ethnography of Tauria], 2017, vol. 22, pp. 239–277.

30. Korzukhina G.F., Peskova A.A. Drevnerusskie
enkolpiony. Kresty-relikvarii XI–XIII vv. [Ancient Rus’
Encolpions. Reliquary Crosses of the 11th–13th centuries].
St. Petersburg, Peterburgskoe vostokovedenie Publ.,
2003. 432 p.

31. Kramarovskiy M.G. Latinskaya Romaniya i
zolotoordynskiy Krym. Latinskie perstnevye nakhodki
i pechati v Severnom Prichernomore. Klad iz Ay-Vasil
[Latin Romania and the Golden Horde’s Crimea. The
Finds of Latin Finger-Rings and the Seals in the
Northern Black Sea Region. The Treasure from Ai-Vasil].
Evglevskiy A.V., ed. Stepi Evropy v epokhu
srednevekovya. Vol. I [The European Stepps in the Middle
Ages]. Donetsk, DonGU Publ., 2000, pp. 245–263.

32. Kramarovskiy M.G. Persten s rodovym
gerbom semi Spinola, naydennyy na Mangupe [Ring
with the ancestral coat of arms of the Spinola family,
found on Mangup]. Antichnaya drevnost i srednie
veka [Antiquities and the Middle Ages], 2001, vol. 32,
pp. 376–386.

33. Leper R.H. Soobshchenie o raskopkakh na
Mangupe v 1913 g. [Report on the excavations at Mangup
in 1913]. Izvestiya Tavricheskoy Uchenoy Arhivnoy
komissii [Proceedings of the Tavrichesky Academic
Archive Commission], 1914, no. 51, pp. 297–300.

34. Maiko V.V. Vostochnyy Krym vo vtoroy
polovine X–XII vv. [Eastern Crimea in the second half
of the 10th–12th centuries]. Kiev, Vyd. Oleg Filyuk, 2014.
467 p.

35. Maiko V.V. Kompleks khristianskikh raritetov
iz raskopok khrama u podnozhiya gory Kilisa-Kaya
bliz Sudaka [An Assemblage of Christian Rarities
Excavated from the Church at the Foot of Kilisa-Kaia
Mountain in Vicinity of Sudak]. Alekseenko N.A., ed.
Chersōnos themata [Chersōnos themata]. Vol. 2: Miry
Vizantii: sbornik nauchnykh trudov [Worlds of
Byzantium: collection of scientific proceedings].
Simferopol, IAK RAN Publ., 2019, pp. 103–114.

36. Myts V.L. Kaffa i Feodoro v XV v. Kontakty i
konflikty [Caffa and Theodoro in the 15th century.
Contacts and conflicts]. Simferopol, Universum Publ.,
2009. 528 p.

37. Yashaeva T., Denisova E., Ginkut N.,
Zalesskaya V., Zhuravlev D. Nasledie vizantiyskogo
Khersona [The Legacy of Byzantine Cherson].



114

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Sevastopol, Teleskop Publ.; Ostin, Institut
klassicheskoy arkheologii Publ., 2011. 708 p.

38. Naumenko V.E., Dushenko A.A. Knyazheskiy
dvorets Mangupskogo gorodishcha: pomeshchenie
H yuzhnogo uchastka kompleksa (po materialam
kollektsii R.H. Lepera Gosudarstvennogo Ermitazha i
sovremennykh arkheologicheskikh issledovaniy
[Prince’s Palace in Ancient Mangup: Room H in the
Southern Area of the Complex (According to the
Materials of R.Kh. Leper’s Collections in the State
Hermitage Museum and Recent Archaeological
Researches]. Materialy po arkheologii, istorii i
etnografii Tavrii [Materials in Archaeology, History and
Ethnography of Tauria], 2017, vol. XXII, pp. 187–238.

39. Makarov N.A., Greshnikov E.A., Zaytseva I.E.,
Podurets K.M., Kovalenko E.S., Murashev M.M.
Nevidimye svyatyni. Vlozheniya v srednevekovykh
krestakh-enkolpionakh po dannym kompleksnykh
analiticheskikh issledovaniy [Invisible Holy Relics.
Relics and Materials inserted in Medieval Reliquary
Crosses based on the Data from comprehensive
analytical studies]. Kratkie soobshcheniya Instituta
arkheologii [Brief Communications of the Institute of
Archaeology], 2020, vol. 258, pp. 25–45.

40. Peskova A.A. Traditsiya izobrazheniya
svyatykh na vizantiyskikh krestakh-relikvariyakh
[Traditional Images of Saints on Byzantine Reliquary
Crosses]. Belyaev L.A., ed. Archeologia Abrahamica:
Issledovaniya v oblasti arkheologii i hudozhestvennoy
traditsii iudaizma, khristianstva i islama [Archeologia
Abrahamica: Studies in Archaeology and Artistic
tradition of Judaism, Christianity and Islam]. Moscow,
Indrik Publ., 2009, pp. 285–312.

41. Stepanenko V.P. Vladeteli Feodoro i vizantiyskaya
aristokratiya XV v. [The Princes of Theodore and the
Byzantine aristocracy of the 15th century]. Antichnaya
drevnost i srednie veka [Antiquities and the Middle Ages],
2001, vol. 32, pp. 335–353.

42. Trepavlov V.V. Bolshaya Orda [A Large
Horde]. Mirgaleev I., ed. Istoriya tatar s drevneyshikh
vremen [History of the Tatars since ancient times].
In 7 vols. Vol. 4: Tatarskie gosudarstva XV–XVIII vv.
[Tatar States of the 15th–18th cc.]. Kazan, Institut istorii
im. SH. Mardzhani Publ., 2014, pp. 180–196.

43. Turova N.P. Srednevekovyy peshchernyy
kompleks khrebta Iograf nad g. Yalta [Medieval cave

complex of the Iograf ridge above Yalta]. Materialy
po arkheologii i istorii antichnogo i srednevekovogo
Kryma [Materials on archeology and history of ancient
and medieval Crimea], 2014, vol. 6, pp. 93–173.

44. Hautala R. Pismo Ladislava, frantsiskanskogo
kustodiya Gazarii (Kaffa, 10 aprelya 1287 g.)
[A Letter of Ladizlaus, the Franciscan Custodian of
Gazaria (Caffa, April, 10, 1287)]. Zolotoordynskoe
obozrenie [Golden Horde Review], 2017, vol. 5,
no. 1, pp. 193–199.

45. Hautala R. Frantsiskantsy i dominikantsy v
Zolotoy Orde. Razvitie missionerskoy deyatelnosti do
serediny XIV v. [The Franciscans and Dominicans in the
Golden Horde: the Development of Missionary Activity
until the mid-fourteenth century]. Zolotoordynskoe
nasledie: Materialy VI Mezhdunarodnogo
Zolotoordynskogo foruma “Pax Tatarica: genezis i
nasledie Zolotoy Ordy” [Golden Horde Legacy:
Materials of the 6th International Golden Horde Forum
«Pax Tatarica: the Genesis and Legacy of the Golden
Horde’s Statehood»]. Kazan, Institut istorii im.
SH. Mardzhani AN RT Publ., 2019, vol. 3, pp. 69–86.

46. Yashaeva T.Yu. Krest-enkolpion s vlozheniem
iz Khersonesskoy baziliki 1935 g. [Reliquary Cross with
an Enclosure from the «1935 Basilica» in Chersonesos].
Trudy Gosudarstvennogo Ermitazha. [Proceedings of
the State Hermitage], 2017, vol. 89: Vizantiya v
kontekste mirovoy kultury: materialy konferentsii,
posvyashchennoy pamyati A.V. Bank (1906–1984)
[Byzantium within the Context of the World Culture:
materials of conference dedicated to the memory of
A.V. Bank (1906–1984)], pp. 81–89.

47. Pitarakis B. Les croix-reliquaires pectorales
Byzantines en bronze. Paris, Picard, 2006. 427 p.

48. Ryabtseva S. Pectoral reliquary-crosses from
the Carpathian-Dniester region, 11th–16th centuries.
Salamon M., Wołoszyn M., Musin A., Špehar P., eds.
Rome, Constantinople and Newly-Converted Europe.
Vol. II. Kraków; Leipzig, Geisteswissenschaftliches
Zentrum Geschichte und Kultur Ostmitteleuropas;
Warszawa, Instytut Archeologii i Etnologii Polskiej
Akademii Nauk; Rzeszów, Instytut Archeologii
Uniwersytetu Rzeszowskiego, 2012, pp. 527–543.

49. Vasiliev A.A. The Goths in the Crimea.
Cambridge, Massachusetts, Mediaeval Academy of
America, 1936. 292 p.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 115

В.Е. Науменко. «Латиняне» на Мангупе. Уникальный западноевропейский крест-энколпион

Information About the Author

Valery E. Naumenko, Candidate of Sciences (History), Associate Professor, Department of Ancient
and Middle Ages History, V.I. Vernadsky Crimean Federal University, Prosp. Vernadskogo, 4, 295007
Simferopol, Russian Federation, byzance@rambler.ru, https://orcid.org/0000-0002-2590-6314

Информация об авторе

Валерий Евгеньевич Науменко, кандидат исторических наук, доцент кафедры исто-
рии древнего мира и средних веков, Крымский федеральный университет им. В.И. Вернадского,
просп. Вернадского, 4, 295007 г. Симферополь, Российская Федерация, byzance@rambler.ru,
https://orcid.org/0000-0002-2590-6314




М

ог
ар

ич
ев

 Ю
.М

., 
Ер

ги
на

 А
.С

., 
20

20

116 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.8

UDC 75.052(477.75)+72.684(477.75) Submitted: 05.05.2020
LBC 63.3(0)4 Accepted: 30.10.2020

FRESCO PAINTINGS OF SOUTHWEST CRIMEA CAVE CHURCHES
ACCORDING TO IGOR GRABAR

Yuriy M. Mogarichev
Institute of Archaeology of Crimea of the Russian Academy of Sciences, Simferopol, Russian Federation;

Crimean Republican Institute of Postgraduate Pedagogical Education, Simferopol, Russian Federation

Alena S. Ergina
Saint Petersburg State Academy of Arts and Design named after A.L. Stieglitz, Saint Petersburg, Russian Federation

Abstract. Introduction. Today, the remains of fresco paintings are preserved in six cave churches of Taurica:
the temple of the Southern Monastery (Mangup); church in the field of Kielse-Tubu (district of Mangup); the
temple of the Assumption and the Three Horsemen (Eski-Kermen); the Donators Temple (district of Eski-Kermen);
the church number 12 on Zagaytansky rock (Inkerman). Authors of the 19th – early 20th centuries left descriptions
of the now lost murals of six more monuments. Methods. Frescos of Crimean cave churches in historiography
received insufficient comprehension. Only one monograph was published on this issue (1966). Analysis. Opinions
and comments regarding the mural paintings of the cave churches of Crimea, expressed by reputable art historians
and specialists in fresco paintings, are relevant. These include Igor Grabar. He was in Crimea in 1927, as the head of
the Central Art Conservation Center by Glavnauka of the RSFSR. The Manuscript Department of the State Tretyakov
Gallery stores leaflets from the notebook “Igor Grabar’s trip notes in the Crimea and about Old Russian art”.
Authors publish the full text of Igor Grabar’s notes concerning the murals of cave churches: the temple of the
Assumption and the Three Horsemen (Eski-Kermen); the Donators Temple (district of Eski-Kermen); the temple of
the Southern Monastery (Mangup). Results. Igor Grabar’s notes help us clarify many points of view in the study of
frescos of cave temples in Crimea. The study of the murals of the temple of the Three Horsemen by Igor Grabar
allows us to justifiably discard the versions of “three Georges” and “portraits of real local figures”. There are
images of three holy warriors: Dmitry, Theodore (Stratilates or Tyrone), and George in the cave temple. The study
of the Mangup Church fresco by Igor Grabar allowed us to develop a periodization of the formation of fresco
paintings of this monument.

Key words: Byzantium, Crimea, Mangup, Eski-Kermen, “cave town”, frescos, I. Grabar.

Citation. Mogarichev Yu.M., Ergina A.S. Fresco Paintings of Southwest Crimea Cave Churches According to
Igor Grabar. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie.
Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International
Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 116-130. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.8

УДК 75.052(477.75)+72.684(477.75) Дата поступления статьи: 05.05.2020
ББК 63.3(0)4 Дата принятия статьи: 30.10.2020

ФРЕСКОВЫЕ РОСПИСИ ПЕЩЕРНЫХ ЦЕРКВЕЙ ЮГО-ЗАПАДНОЙ ТАВРИКИ:
ВЕРСИЯ И.Э. ГРАБАРЯ

Юрий Миронович Могаричев
Институт археологии Крыма РАН, г. Симферополь, Российская Федерация;

Крымский республиканский институт постдипломного педагогического образования,
г. Симферополь, Российская Федерация

Алена Сергеевна Ергина
Санкт-Петербургская государственная художественно-промышленная академия им. А.Л. Штиглица,

г. Санкт-Петербург, Российская Федерация



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 117

Ю.М. Могаричев, А.С. Ергина. Фресковые росписи пещерных церквей Юго-Западной Таврики

Аннотация. Введение. Сегодня остатки фресковых росписей сохранились в шести пещерных церквях Таври-
ки: храме Южного монастыря (Мангуп), церкви на поляне Кильсе-Тубю (округа Мангупа), церквях «Успения» и
«Трех всадников» (Эски-Кермен), храме «Донаторов» (округа Эски-Кермена), церкви № 12 на Загайтанской скале
(Инкерман). Авторы XIX – начала XX в. оставили описания ныне утраченной стенописи еще шести памятников.
Методы. Росписи пещерных церквей Крыма в историографии получили недостаточное освещение. По данной
проблеме была опубликована лишь одна монография (1966 г.). Анализ. Актуальными представляются мнения и
замечания, касающиеся стенописи пещерных церквей Крыма, высказанные авторитетными исследователями-
искусствоведами, специалистами по фресковым росписям. К таковым относится И.Э. Грабарь. В Крыму он
оказался в 1927 г. как руководитель экспедиции Центральных государственных реставрационных мастерских при
Главнауки РСФСР. В Отделе рукописей Государственной Третьяковской галереи хранятся листки из записной
книжки «Черновые заметки И.Э. Грабаря о поездке в Крым и о древнерусском искусстве». Авторы публикуют
полный текст записей И.Э. Грабаря, касающихся стенописи пещерных церквей «Успения» и «Трех всадников»,
храма «Донаторов», храма Южного монастыря. Результаты. Заметки И.Э. Грабаря помогают уточнить многие
дискуссионные моменты в изучении фресковых росписей пещерных церквей Крыма. Касательно росписей хра-
ма «Трех всадников» заключение И.Э. Грабаря позволяет обоснованно отбросить версии о «трех Георгиях» и
«портретах реальных местных деятелей». Перед нами изображение трех святых воинов: Дмитрия, Феодора (Стра-
тилата или Тирона) и Георгия. Замечание академика о нескольких этапах формирования стенописи, сделанное
в отношении мангупской церкви, позволило авторам разработать периодизацию формирования фресковых
росписей данного памятника. Вклад авторов. Ю.М. Могаричевым подготовлены разделы об историографии и
особенностях рассматриваемых памятников. А.С. Ергиной исследовались искусствоведческие аспекты.

Ключевые слова: Византия, Крым, Мангуп, Эски-Кермен, «пещерные города», фрески, И.Э. Грабарь.

Цитирование. Могаричев Ю. М., Ергина А. С. Фресковые росписи пещерных церквей Юго-Западной
Таврики: версия И.Э. Грабаря // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История.
Регионоведение. Международные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 116–130. – DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2020.6.8

Введение. В настоящее время остатки
фресковых росписей сохранились в шести пе-
щерных церквях Горной Юго-Западной Тав-
рики: храме Южного монастыря (Мангуп) [12,
с. 64–66; 14], церкви на поляне Кильсе-Тубю
(округа Мангупа) [12, с. 69; 14], церквях «Ус-
пения» [12, с. 46–49; 15, с. 259–261] и «Трех
всадников» [12, с. 49–51; 15, с. 261–263, 275–
276] (Эски-Кермен), храме «Донаторов» (ок-
руга Эски-Кермена) [12, с. 51–53; 15, с. 265–
268], церкви № 12 на Загайтанской скале (Ин-
керман) [2]. Авторы XIX – начала XX в. ос-
тавили описания ныне практически утрачен-
ной стенописи еще шести памятников: церкви
Св. Георгия (Климента) [12, с. 9–11], «Храма
с крещальней» [12, с. 11–13], церкви «Геогра-
фия (Евграфия)» [12, с. 16–17], церкви монас-
тыря Св. Георгия [12, с. 27] (все Инкерман),
главного храма Шулдана [12, с. 36–37]; церк-
ви «Судилище» (Эски-Кермен) [12, с. 44–46].

Методы. В связи с незначительным
числом памятников и плохой сохранностью
большинства из них, в историографии фреско-
вые росписи пещерных церквей Крыма полу-
чили недостаточное освещение. По данной
проблеме была опубликована лишь одна мо-

нография – «Фрески средневекового Кры-
ма» [9] О.И. Домбровского. При этом не-
сколько разделов данной книги посвящены
фрескам наземных храмов [9, с. 51–77], а вни-
мание автора привлекли не все, даже сохра-
нившиеся тогда, росписи (например, церковь
на поляне Кильсе-Тубю). В этой связи важ-
ными представляются мнения и замечания,
высказанные авторитетными исследователя-
ми-искусствоведами, специалистами по фрес-
ковым росписям. Таковым, несомненно, явля-
ется академик И.Э. Грабарь.

Анализ. В Крым И.Э. Грабарь приехал
в 1927 г. как руководитель экспедиции Цент-
ральных государственных реставрационных
мастерских при Главнауки РСФСР. Данная
поездка «ставила своей целью не только вы-
явление и описание памятников, но и укрепле-
ние, частичную расчистку и небольшой ре-
монт» [6, с. 254]. Все это проходило в рамках
подготовки на государственном уровне реес-
тра памятников, подлежавших охране.

Экспедиция И.Э. Грабаря в Крым про-
длилась всего две недели (с 24 апреля по
5 мая 1927 г.). Особое внимание было уделе-
но монументальным росписям «пещерных



118

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

городов». В Отделе рукописей Государствен-
ной Третьяковской галереи (ОР ГТГ) хранит-
ся записная книжка «Черновые заметки
И.Э. Грабаря о поездке в Крым и о древне-
русском искусстве» [20]. Отдельные выпис-
ки оттуда были опубликованы в посмертной
монографии И.Э. Грабаря «О древнерусском
искусстве» в качестве примечаний раздела
«Письма из Крымской экспедиции» [6, с. 254–
258]. Там также было помещено несколько
страниц с зарисовками карандашом [6, с. 254–
259]. В «Черновых заметках» имеется описа-
ние стенописи пещерных церквей Мангупа и
Эски-Кермена [10]. В целом рассматривае-
мую рукопись по ее содержанию можно раз-
делить на две части: 1) черновые заметки, ко-
торые содержат краткие записи и быстрые
линейные рисунки с пометками подписей свя-
тых и цветовыми характеристиками стенопи-
си; 2) дневник о поездке в Крым. В последнем
отмечены даты, время, место и яркие впечат-
ления дня [20, л. 19–21].

Интересный отклик о данной экспедиции
приводится у Н.Л. Эрнста: «Весной этого
(1927 г. – Ю. М., А. Е.) пещерные церкви с
росписями были посещены при нашем руко-
водстве экспедицией Центральных реставра-
ционных мастерских... под начальством
И.Э. Грабаря... Нам было ценно и в вопросе
о датировке росписей найти полное подтвер-
ждение нашего мнения, что они относятся к
XIV или началу XV века и являют определен-
ные черты палеологовской эпохи» [21, с. 34].

В настоящей работе, чтобы представить
всеобъемлющую позицию И.Э. Грабаря по
поводу стенописи пещерных церквей Таври-
ки, мы публикуем полные выписки из его ру-
кописи и наши пояснения о рассматриваемых
памятниках.

Церковь Южного монастыря Мангупа
(рис. 1, 2) 1.

«30 IV 1927 г. Ночевка в Мангубе 2.
Мангуб. Церковь пещерная. Фрески начала

ХIV в. [20, л. 20].
Церковь пещерная в Мангуп-Кале.
Слева от алтарной ниши три отца церкви. Ясно

видим и справа три, видимо. Видны, по крайней
мере, следы 3-х нимбов, надпись у Златоуста и кре-
стчатые одежды у всех трех (лучше всех средний).
Справа также кресчатость, фрагмент. Лучше всех
левые ризы...

Спас, направо Иоанн Предтеча, налево Бого-
матерь, между ними и престолом по херувиму (ле-
вый сохранился сравнит., правого почти нет).

Следы на алтарном престоле и на откосах окна,
что <...> было расписано. Все было видимо в XIV в.
живопись, и в XV–XVI поновлено. Вверху у Спаса
на Евангелие есть <...> черные буквы и белые по-
здние, над которыми старшие открываются.

Налево, на северной стене алтарной апсиды
также два типа букв: по старым черными светлые
буквы.

В алтарной нише сверху орнамент» [20, л. 8].

Храм расположен в южном обрыве ман-
гупского плато и входит в комплекс Южного
монастыря. Стенопись здесь можно разде-
лить на композиции апсиды, роспись карниза
алтарной арки и изображения святых на сво-
дах церкви (рис. 3). Выделяются три этапа
ее формирования. Вероятно, церковь впервые
расписана в 20–30-х гг. XV века. Более по-
здние росписи могут датироваться периодом
между 30-ми гг. XV в. и 1475 г., когда Ман-
гуп был захвачен турками-османами. Фрес-
ковые росписи данного памятника была нами
подробно рассмотрены ранее [13].

Храм «Трех всадников».
«В 6 ч-у выехали в Черкес-Кермен (Эски-Кер-

мен). К 8 ½ ч. поднялись на вершину. Сняли 2 церк-
ви без фресок. Пришли в погребение с фреской
Дм. Солунского (?), Георгия и Феодора Страти-
лата (?) [20, л. 20].

Фреска несомн[енно] ранняя, принадлежащая
большому автору. Левый всадник на белом коне,
средний на булатном, правый – на рыжем. Остатки
вохрения первого прекрасны. Плащ его свободно
развевается слева от него. Фрагменты одежды с про-
белами мастерские. Очень ясно видна поза, тоже го-
ворящая за реалистическую трактовку. Второй конь
вскачь. Щиты у всех разные. Палеография раньше
Мангубской. Плащ у левого холодно-зеленого (свет-
ло-серого оттенка), у среднего малиново-багро-
вый (с <...>), у правого оранжевый. У всех копья.
Все повороты изысканные и не повторяющие друг
друга. “Высечены и написаны святые мученики хри-
стовы да упокой души и прощение грехов”. Все
это на северо-восточной части. Санкирь светло-
зеленая: “румяна”» [20, л. 9].

Церковь расположена на юго-восточном
склоне городища Эски-Кермен. Она выруб-
лена в отдельном обломке скалы и свое на-
звание получила от фрески, расположенной на



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 119

Ю.М. Могаричев, А.С. Ергина. Фресковые росписи пещерных церквей Юго-Западной Таврики

северной стене, на которой изображены три
святых воина, сидящие на конях (рис. 4).

Роспись высотой 1,85 м и максималь-
ной шириной 3,4 м (по фризу с надписью).
Н.И. Репников подчеркивал: «Возникает воп-
рос, был ли храм расписан полностью или рос-
пись ограничивалась описанным изображе-
нием. Утверждаем последнее на основании
следующего соображения. Грунт изображе-
ния заготовлен враз, не имеет ни разрывов,
ни швов, был по сырой штукатурке расписан
сразу. На стенах нет ни малейшего намека
на штукатурку, гладкая их поверхность, вы-
ровненная зубаткой, не удержала бы извест-
кового намета. Позднейших переделок в хра-
ме нет, приведенный текст надписи говорит,
что роспись одновременная устройству са-
мого храма» [19, с. 108–109]. Н.Е. Гайдуков
утверждает, что фреска не относится к на-
стоящему храму: она появилась при его пе-
рестройке. Чтобы получилась гладкая по-
верхность по росписи, были подтесаны сте-
на и потолок [5, с. 170–172]. Такой подход
представляется ошибочным. Как отмеча-
лось, Н.И. Репников доказал хронологичес-
кое тождество фресковой росписи и храма [19,
с. 108–109]. В этой связи заметим, что, преж-
де чем наносить росписи на стену (особенно
скальную), ее всегда дополнительно сглажи-
вали. Так как стенопись занимает лишь часть
стены, то, следовательно, специально подте-
сали именно тот участок, где должна поме-
щаться фреска. И наконец, смысл надписи
под фреской (см.: [15, с. 275–276]) однознач-
но свидетельствует (при всех нюансах пере-
вода), что живописец связывал воедино вы-
рубку и роспись храма.

Первое описание фрески церкви «Трех
всадников» составил А.С. Уваров. По его мне-
нию, здесь запечатлены слева направо:
св. Дмитрий, св. Георгий, св. Федор Страти-
лат (как вариант в последнем случае –
св. Прокопий или св. Меркурий). Д.М. Стру-
ков писал, что на фреске помещены арх. Гав-
риил, свв. Георгий и Дмитрий (см.: [8, с. 61]).
А.Л. Бертье-Делагард, по данным В.В. Ла-
тышева, считал, что это «св. Георгий в трех
различных положениях во время борьбы с дра-
коном» [11, с. 152]. По мнению Н.Л. Эрнста,
там изображены: св. Георгий или Федор Стра-
тилат, Дмитрий Солунский и Федор Тирон.

Но скорее всего, два свв. Федора и св. Геор-
гий. Последнее заключение было сделано на
основании того, что в «Камеральном описа-
нии Крыма» (1783) в деревне Черкес-Кермен
упомянута церковь «двух Федоров», которую
исследователь соотнес с «Тремя всадниками».
Храм Н.Л. Эрнст датировал   XIV–XV века-
ми. И.Э. Грабарь так интерпретировал сте-
нопись: «Дм. Солунский (?), Георгий и Фео-
дор Стратилат (?)». Н.И. Репников, основы-
ваясь на мнении В.М. Григоровича, который
в 1873 г. якобы разглядел на фреске дату 67–
12 гг., датировал создание храма XIII веком.
Ученый отметил, что имен святых не сохра-
нилось. А.Л. Якобсон полагал, что на роспи-
сях помещен только св. Георгий, а сами они
принадлежат руке большого мастера
XIII века. О.И. Домбровский рассматривал
так изображенных: в центре Георгий Победо-
носец, а по бокам от него – местные воины,
павшие в боях, над могилою которых и был
сооружен мартирий. Версию о «трех Георги-
ях» исследователь считал необоснованной.
С гипотезой О.И. Домбровского не согласи-
лась Е.Г. Овчинникова, которая полагает, что
на росписях изображен только св. Георгий,
представленный в сюжетах: «чудо со спасен-
ным из плена пафлагонским отроком»; «пора-
жение копьем дракона»; «надежного защит-
ника, готового прийти на помощь». А.В.  Маль-
гин и М.Р. Мальгина вернулись к предполо-
жению Н.Л. Эрнста, дополнив его рядом ар-
гументов. Ю.М. Могаричев считает, что рос-
писи изображают Дмитрия Солунского, Федо-
ра Стратилата и Георгия Победоносца, как
сначала и предполагал Н.Л. Эрнст. Церковь же
«двух Федоров», скорее всего, находилась в со-
седней Черкес-Керменской балке. Э.М. Корх-
мазян посчитала, что церковь «Трех всадни-
ков» принадлежала армянской общине, а на
фреске изображен св. Саркис с сыном Мар-
тиросом. В.П. Степаненко и А.Ю. Виноградов
также писали о тройственном изображении
св. Георгия. И.Г. Волконская пришла к выво-
ду, что храм «Трех всадников» имеет связь с
другим пещерным храмом городища – «Ус-
пения». По ее мнению, обе церкви были рас-
писаны одной артелью мастеров в один и тот
же сезон. А произошло это в последней чет-
верти XIII в. (подробнее историография рас-
смотрена в: [15, с. 274–278]) 3. Однако после-



120

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

днее умозаключение сделано на основании
некорректной выборки штукатурки для ана-
лиза в указанных памятниках. В результате
все доводы исследовательницы сводятся на
нет [8, с. 56–59]. Болгарский исследователь
Г. Атанасов, специально занимавшийся эво-
люцией изображений св. Георгия, считает,
что на фреске изображены св. Дмитрий,
св. Феодор и св. Георгий [1, с. 248–249].
Е.Н. Осауленко пришел к выводу, что всад-
ник-змееборец – это св. Феодор [17, с. 131].
Немецкая исследовательница А. Плонтке-
Люнинг – сторонник версии, что все три всад-
ника – св. Георгий. Правда, в человеческой
фигуре на крупе коня правого наездника, она
видит изображение «архонта Эски-Кермена»
[23]. Н.В. Днепровский посчитал возможным
выдвинуть следующее предположение: отож-
дествлять четвертую фигуру с персонажем
«чуда св. Георгия с отроком» неправильно.
Это изображение (взрослого, а не ребенка)
является композиционным центром всего хра-
ма, позволяя предположить, что это усопший
житель Эски-Кермена, именно ради спасения
души которого «и был расписан храм». Сред-
ний образ – один из двух Федоров (Тирон или
Стратилат). Левый однозначно не интерпре-
тируется [8, с. 64].

Церковь «Успения».
«Успенская церковь – ибо главное изображе-

ние на северной стене – Успение. На восточной сте-
не сначала две сцены, разделенные красной с бе-
лой полосой горизонтально. Вверху Сретение, вни-
зу неизв[естные] святые в рост (у левого поднята
рука, хорошо сохранившаяся, и виден свиток с над-
писью). Правее в оба яруса фигура святителя в кре-
стчатых ризах с подписью О ПAVAGIO-TABOS
APXIEПI TPI AP / СЕ. Правее его, тоже в рост, фигу-
ра мученика. Правее ниши с <...> три головы.
Младенец и нимб Богородицы, на южной стене в
выбитой нише “Спас”. На северной стороне боль-
шое углубление для давки винограда, правее по сте-
не маленькое – с канавкой для стока вина.

У деревни Черкес-Кермен. На потолке слева
Богоявление с божеством Иордана и рыбами в реке.
Спаситель стоит прямо, Иоанн стоит выше, но по-
чти прямо. Рыба одна зеленая, другая – красная.
Справа три ангела, слева два ангела.

Правее Рождество Христово.
На алтарной стене, на лобовой стенке слева

архангел, справа Богородица (“Благовещение”).
В конхе Спас на престоле. Слева остатки Богомате-

ри и крылья херувима, справа Предтеча (в рост)
наверху плафона.

Под Спасом в конхе композиция: по бокам два
святителя, ближе к середине два ангела держащих
рипиды (<...> слева и считаю херувим, другой спра-
ва). Все совершенно так как в Мангубе (подчеркну-
то в подлиннике. – Ю. М., А. Е.)» [20, л. 10].

Церковь расположена на юго-восточном
краю плато Эски-Кермена. Основным моти-
вом росписей здесь является изображение
сцены Успения Богоматери, отсюда и услов-
ное название (рис. 5).

Н.Л. Эрнст датировал церковь XIV–
XV вв., Н.И. Репников – концом XII – XIII в.,
О.И. Домбровский – концом XIII – XIV в. (см.:
[12, с. 46–48]). Ю.М. Могаричев относил цер-
ковь к XIV в. [12, с. 49]. И.Г. Волконская трак-
тует изображение рядом с алтарем как св. Ге-
оргия, считая, что «церковь Успения» являет-
ся храмом Св. Георгия [4, с. 218–223]. Она,
как отмечалось, на основании анализа шту-
катурки посчитала возможным сделать вы-
вод, что данный памятник, как и храм «Трех
всадников», были расписаны одной артелью
в один сезон. Как мы писали выше, такой под-
ход основан на некорректной выборке образ-
цов для анализа и не может считаться научно
обоснованным. Е.Н. Осауленко относит цер-
ковь к XIV в., не позднее 1350–1360-х гг. [16,
с. 311], и называет ее церковью Св. Георгия и
Сергия, имена которых носили погребенные
там воины [16, с. 298]. Н.В. Днепровский скло-
няется к более ранней датировке памятника –
XII в., считая, что тот являлся церковью
Св. Сергия [7, с. 75–85].

В настоящее время роспись сохранилась
лишь в алтарной части, где просматриваются
фрагменты сюжета Деисус. Выделяются фи-
гуры Спасителя, Богородицы и Иоанна в рост.
Ближе к середине – небесные силы, держащие
рипиды. Сейчас эти изображения просматри-
ваются небольшими фрагментами. По сторо-
нам от Деисуса, на сводах триумфальной арки –
Благовещение. Ранее стенопись покрывала
практически всю церковь. Северо-восточная
стена (слева от алтаря) была разделена на сце-
ны красной полосой с белой каймой: вверху –
Сретение, внизу – три святых со свитками.
Правее, ближе к алтарю, в оба яруса – фигура
святителя в ризе с подписью, еще правее –
фигура мученика. В нише данной стены – изоб-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 121

Ю.М. Могаричев, А.С. Ергина. Фресковые росписи пещерных церквей Юго-Западной Таврики

ражение младенца и нимб Богородицы. На по-
толке, слева от алтаря – Богоявление, правее –
Рождество Христово. Центральный сюжет
стенописи Успение Богоматери, практически не
просматриваемый ныне, был расположен в се-
веро-западной части храма.

Храм «Донаторов».
«Ц. Евхаристей. в алтарной конхе видно не-

ясный Деисус, под ним стенопись Евхаристия –
налево 3 и направо 3 святителя. Входной справа
ОАГ iog NIKA, но левый не святитель, а ангел.
И тянется вниз по нише справа из <...> на север-
ной стене <...> к западной

ЛАО ЕКОIMN справа от Спасителя по зак-
ругленной <...>

Все было расписано следы повсюду, даже
на откосах окон

ОА NIKOЛАО
На арке пилястре западной стены черт на

своде самого алтаря в плафоне Благовещение.
Справа Богородица, слева Гавриил и подпись
ГАVРIHЛ.

На своде северного деления <...> ряд фигур
из которых ясна голова в нимбе с <...> с подписью
О СТРАТIЛАТОС. Левее фрагмент дивный моло-
дой головы (воина), еще левее фрагмент нимба,
еще левее в царской одежде сидящая фигура без
нимба (воин).

На плафоне непосредственно после Благо-
вещения к югу Сретение, и к северу Богоявление.
У Христа ноги. <...> Отделены оба сюжета ши-
рокой каймой с орнаментом. <...> Благовещение
еще на левой части <...> и продолжено на своде.

Ермалай первосвященник 14-й дальше три
погрудных медальона

Северная часть выделена арочной стеной-
нишей. Видимо на середине отделяя как бы север-
ный неф. На арке в начале еще на арочной перего-
родке от нее такие пророки Св. Евдилий (Ефи-
мий), следующий Вас[илий].

Необычно изыскана вся общая композиция
росписей и орнамент (декорат.) убранства. Все
это высокое мастерство. Близко к церкви трех
Мучеников» [20, л. 11–12].

Храм «Донаторов» расположен в верхо-
вьях балки Черкес-Кермен, к западу от Эски-
Кермена. Название происходит от сюжета
росписей, изображающих семью донаторов
или ктиторов церкви (рис. 6, 7).

Первое научное описание памятника вы-
полнил Н.Л. Эрнст [21, с. 32–34]. Исследова-
тель обратил внимание на хорошую сохран-
ность стенописи и на то, что она, в отличие от

иных пещерных храмов с фресками, выполне-
на по более толстому слою штукатурки.

Н.И. Репников датировал церковь сначала
второй половиной XIV в. [19, с. 120–122], а за-
тем конкретизировал – 80-е гг. XIV в. [18, л. 77].

О.И. Домбровский провел анализ сохра-
нившихся фрагментов росписей и предложил
некоторые коррективы в их трактовки [9, с. 22–
34]. Он полагал, что стенопись была много-
слойной: первые росписи появились в конце XII –
начале XIII в. (конха апсиды, фигура всадни-
ка), а остальные композиции создавались до
конца XIV в., ктитором же выступил местный
правитель [9, с. 33–34].

А.Л. Якобсон, согласившись с хронологией
Н.И. Репникова, считал, что роспись была со-
здана столичным художником [22, с. 101].

Ю.М. Могаричев, соглашаясь с интер-
претацией росписей, предложенной Н.И. Реп-
никовым, полагает, что датировать храм ра-
нее середины XIV в. нет оснований. Он, вслед
за А.Л. Якобсоном, пришел к выводу, что цер-
ковь являлась частью небольшого монасты-
ря [12, с. 51–53].

По мнению И.Г. Волконской, «предполо-
жение О.И. Домбровского о разновременнос-
ти росписи отдельных частей храма “Донато-
ров” ни с точки зрения стилистики живописи,
ни с точки зрения технологии никак не подтвер-
ждается» [4, с. 230]. Она считает, что церковь
не может датироваться ранее середины XIV в.,
а скорее всего, была создана в начале XV века.
Данный храм являлся поминальным, в котором
«выражена... идея покровительства святых во-
инов знатной семье» [4, с. 231].

Е.Н. Осауленко также датирует памятник
второй половиной XIV в. [17, c. 136]. По его
мнению, стенопись была выполнена в «неоком-
ниновском» направлении художником – выход-
цем из Константинополя [17, c. 137].

А.Ю. Виноградов следующим образом про-
читал одну из надписей, сохранившихся на фрес-
ке (северная стена, восточный аркосолий): «...ос-
нован при содействии рабы Христовой Марии.
В 6890 (или: 6860) году, в 5-й индикт». Это, по его
мнению, позволяет достаточно точно датировать
храм 1381–1382 (или 1351–1352) гг. [3].

Таким образом, храм «Донаторов» дос-
таточно обоснованно может датироваться се-
рединой – началом 80-х гг. XIV века. Скорее
всего, церковь являлась частью небольшого



122

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

монастыря, ктиторами или донаторами кото-
рого была местная знатная семья.

Предположительно, фресками было ук-
рашено все внутреннее пространство храма,
которое представляло собой сложный живо-
писный ансамбль. На сегодняшний день фраг-
менты стенописи сохранились в алтаре, на
северной и западной стенах, а также на вос-
точной и северной частях свода церкви.

В конхе апсиды выделяется архаичный
вариант композиции Деисус (поясной). В апсиде
над престолом сохранилось изображение Свя-
тителей в рост в крестчатых облачениях.
И.Э. Грабарь и О.И. Домбровский считали дан-
ное изображение сценой Евхаристии [20, л. 11; 9,
с. 23], Н.И. Репников видел здесь образы Хрис-
та-младенца в чаше и пяти святителей по бо-
кам в крестчатых облачениях над алтарем [18,
л. 75]. И.Г. Волконская интерпретирует данный
фрагмент как композицию Поклонение жертве
[4, с. 226]. Е.Н. Осауленко – как Службу святи-
телей и Иисуса-младенца [17, с. 135]. На сво-
дах триумфальной арки алтаря помещена ком-
позиция Благовещение: справа – Богородица,
слева – архангел Гавриил с соответствующей
подписью. Фрагменты этого сюжета хорошо со-
хранились до сих пор. По этой причине данный
сюжет все исследователи трактуют одинаково.

Северная стена и свод северной части
потолка имеют наиболее сложную архитектур-
ную организацию. На поверхности стены вы-
рублены две аркосоли, в них изображены фи-
гуры. И.Э. Грабарь ясно рассмотрел Федора
Стратилата и несколько фигур в царской одеж-
де без нимбов. Роспись западной стены по сво-
ему содержанию и композиционной структуре
является продолжением росписи северной сте-
ны. Данная часть стенописи сильно поврежде-
на. Это породило большое количество гипотез.
Наиболее вероятно, что стенопись данной ча-
сти храма (северная, западная стены и свод
северной части потолка) может содержать
изображения св. Федора, Дмитрия Солунско-
го, первоосвященника Ермалая, св. Ефимия,
св. Василия, а также фигуры донаторов церк-
ви. В заметках И.Э. Грабаря указано, что на
арке пилястры западной стены помешено изоб-
ражение черта, которое иные исследователи
интерпретирует как голову животного, предпо-
ложительно льва [9, с. 27; 17, с. 135; 4, с. 229].
На плафоне стенопись почти не сохранилась,

И.Э. Грабарь отметил наличие двух компози-
ций непосредственно после Благовещения: к
югу – Сретение, к северу – Богоявление.

Результаты. Ранее полностью были
опубликованы заметки И.Э. Грабаря только о
мангупской церкви. Его размышления о сте-
нописи храмов «Успения» и «Трех всадников»
были введены в научный оборот частично, при
этом публикаторами были опущены принци-
пиальные моменты, в частности интерпрета-
ция изображений святых в «Трех всадниках».

Записки академика о церкви «Донато-
ров» нами публикуются впервые. Возможно,
эта часть заметок не была издана в силу того,
что редакторы монографии «О древнерусском
искусстве» не смогли идентифицировать па-
мятник. И.Э. Грабарь называл его «церковью
Евхаристий», а в историографии он известен
как храм «Донаторов».

Игорь Эмануилович отмечал, что наи-
более значимая живопись представлена в хра-
мах «Трех всадников» и «Донаторов». Веро-
ятно, такому выводу способствовала и луч-
шая сохранность этих росписей по сравнению
с иными памятниками.

Гипотеза о датировке начального этапа
живописи мангупской церкви XIV в. (равно как
и ее сходство с росписями храма «Успения»)
ныне не находит подтверждения. Однако
Игорь Эмануилович – первый, кто подметил:
стенопись там была созданы в несколько эта-
пов (три, по нашему мнению).

Заключение И.Э. Грабаря позволяет обо-
снованно отбросить версии о «трех Георгиях»
и «портретах реальных местных деятелей» в
живописи храма «Трех всадников». Перед нами
изображение трех святых воинов: Дмитрия, Фе-
одора (Стратилата или Тирона) и Георгия. Соб-
ственно, об этом говорит и надпись под фрес-
кой, что позволяет исключить версию об од-
ном св. Георгии.

ПРИМЕЧАНИЯ

1 В настоящей работе мы издаем только два
ранее не опубликованных рисунка И.Э. Грабаря
(остальные см.: [6, с. 259]).

2 Курсивом указан ранее не публиковавший-
ся текст.

3 Мы даем ссылки только на работы, не вошед-
шие в историографический обзор [15, с. 274–278].



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 123

Ю.М. Могаричев, А.С. Ергина. Фресковые росписи пещерных церквей Юго-Западной Таврики

ПРИЛОЖЕНИЕ

Рис. 1. Пещерная церковь Южного монастыря (Мангуп) по И.Э. Грабарю. Алтарь [20, л. 6]
Fig. 1. Mangup. Temple of the South Monastery. Altar. The scheme by I.E. Grabar [20, l. 6]



124

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Рис. 2. Пещерная церковь Южного монастыря (Мангуп) по И.Э. Грабарю. Южная стена [20, л. 6 об.]
Fig. 2. Mangup. Temple of the South Monastery. The south wall. The scheme by I.E. Grabar [20,l. 6 ob.]



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 125

Ю.М. Могаричев, А.С. Ергина. Фресковые росписи пещерных церквей Юго-Западной Таврики

Рис. 3. Пещерная церковь Южного монастыря (Мангуп). Фресковые росписи.
Из неизданного альбома А.С. Уварова (середина XIX в.)

Fig. 3. Mangup. Temple of the South Monastery. Fresco paintings.
From unedited album of A.S. Uvarov (mid-19th century)



126

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Рис. 4. Церковь «Трех всадников» (Эски-Кермен). Фресковые росписи.
Из неизданного альбома А.С. Уварова (середина XIX в.)

Fig. 4. Fig. 4. Eski Kermen. Temple of Three riders. Fresco paintings.
From unpublished album of A.S. Uvarov (mid-19th century)

Рис. 5. Церковь «Успения» (Эски-Кермен). Фресковые росписи. С рис. Л. Линно и Г. Андреева. 1928 г.
Fig. 5. Eski Kermen. Temple of Assumption. Fresco paintings. Drawings by L. Lynno and G. Andreev. 1928



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 127

Ю.М. Могаричев, А.С. Ергина. Фресковые росписи пещерных церквей Юго-Западной Таврики

Рис. 6. Храм «Донаторов» (округа Эски-Кермена). Алтарная часть. Фресковые росписи.
С рис. Л. Линно и Г. Андреева. 1928 г.

Fig. 6. Eski Kermen. Temple of Donators. Altar. Fresco paintings. Drawings by L. Lynno and G. Andreev. 1928

Рис. 7. Храм «Донаторов» (округа Эски-Кермена). Северная стена. Фресковые росписи.
С рис. Л. Линно и Г. Андреева. 1928 г.

Fig. 7. Eski Kermen. Temple of Donators. North wall. Fresco paintings.
Drawings by L. Lynno and G. Andreev. 1928



128

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Атанасов, Г. Свети Георги Победоносец.
Култ и образ в православния изток през среднови-
ковието / Г. Атанасов. – София : Зограф, 2001. –
364 с.

2. Бобровский, Т. А. Пещерная церковь с
фресками византийской эпохи в Юго-Западном
Крыму / Т. А. Бобровский, Е. Е. Чуева // Материалы
Международной церковно-исторической конфе-
ренции «Духовное наследие Крыма» памяти пре-
подобного Иоанна, Епископа Готфского. – Симфе-
рополь : Изд-во Симфероп. и Крым. епархии, 2006. –
С. 181–223.

3. Виноградов, А. Ю. Черкес-Кермен. Строи-
тельная надпись Марии, 1351–1352 или 1381–1382 гг.
/ А. Ю. Виноградов // Византийские надписи. Древ-
ние надписи Северного Причерноморья (IOSPE). –
Электрон. текстовые дан. – Режим доступа: https://
iospe.kcl.ac.uk/5.209-ru.html (дата обращения:
06.04.2020). – Загл. с экрана.

4. Волконская, И. Г. Эски-Керменские фрес-
ки. Новые исследования / И. Г. Волконская // Цер-
ковные древности. – Симферополь : Универсум,
2005. – С. 217–239.

5. Гайдуков, Н. Е. Литургические датировки
некоторых пещерных храмов Таврики / Н. Е. Гай-
дуков // О древностях Южного берега Крыма и гор
Таврических. – Киев : Стилос, 2004. – С. 167–174.

6. Грабарь, И. Э. О древнерусском искусстве.
Исследование, реставрация и охрана памятников
/ И. Э. Грабарь. – М. : Наука, 1966. – 386 с.

7. Днепровский, Н. В. К вопросу о валидности
некоторых критериев датировки фресковой роспи-
си эски-керменского храма «Успения» / Н. В. Днеп-
ровский // Бахчисарай: археология, история, этног-
рафия. – Бахчисарай ; Белгород : Константа, 2018. –
С. 70–87.

8. Днепровский, Н. В. Некоторые проблемы
исследования фрески Эски-Керменского храма
«Трех всадников» / Н. В. Днепровский // Бахчиса-
рай: археология, история, этнография. – Бахчиса-
рай ; Белгород : Константа, 2018. – С. 55–69.

9. Домбровский, О. И. Фрески средневеково-
го Крыма / О. И. Домбровский. – Киев : Изд-во
АН УССР, 1966. – 110 с.

10. Ергина, А. С. К истории изучения стено-
писи пещерных городов Крыма в 1920–1930-е гг.
/ А. С. Ергина // Вестник Санкт-Петербургского
государственного университета технологии и ди-
зайна. Серия 2, Искусствоведение. Филологичес-
кие науки. – 2019. – № 4 – С. 29–33.

11. Латышев, В. В. Заметки к христианским над-
писям из Крыма / В. В. Латышев // Записки Одес-
ского общества истории и древностей. – 1897. –
Т. XX. – С. 149–162.

12. Могаричев, Ю. М. Пещерные церкви Тав-
рики / Ю. М. Могаричев. – Симферополь : Таврия,
1997. – 384 с.

13. Могаричев, Ю. М. К вопросу о периодизации
фресковых росписей пещерной церкви Южного мо-
настыря Мангупа / Ю. М. Могаричев, А. С. Ергина
// Вестник Волгоградского государственного универ-
ситета. Серия 4, История. Регионоведение. Междуна-
родные отношения. – 2019. – Т. 24, № 6. – С. 47–63. –
DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2019.6.4.

14. Могаричев, Ю. М. Пещерная церковь на
поляне Кильсе-Тубю (округа Мангупа, Крым)
/ Ю. М. Могаричев, А. С. Ергина // Проблемы
истории, филологии, культуры. – 2019. – № 3. –
С. 166–186. – DOI: https://doi.org/10.18503/1992-
0431-2019-3-65-166–186.

15. Могаричев, Ю. М. «Пещерные города» Гор-
ной Юго-Западной Таврики в описании А.С. Уваро-
ва / Ю. М. Могаричев. – Симферополь : Бизнес-Ин-
форм, 2019. – 344 с.

16. Осауленко, Є. М. Відображення візантійської
аскетичної естетики в мистецтві Кримської Готії по-
чатку ХV століття на прикладі розписів печерної цер-
кви «Південного монастиря» на Мангупі / Є. М. Оса-
уленко // Лаврський альманах. Київ. – 2007. – Вип. 17. –
С. 292–311.

17. Осауленко, Є. М. Збираючи мозаїку знов :
Cередньовічні фрески Кримської Готії / Є. М. Осау-
ленко // Collegium. – 2008. – № 24. – С. 127–146.

18. Репников, Н. И. Материалы к археологичес-
кой карте Юго-Западного нагорья Крыма / Н. И. Реп-
ников // Архив Института истории материальной
культуры РАН. – Ф. 10. – Д. 10. – 387 л.

19. Репников, Н. И. Эски-Кермен в свете архе-
ологических разведок 1928–29 гг. / Н. И. Репников
// Известия Государственной академии истории
материальной культуры. Готский сборник. –
1932. – Т. 12, вып. 1–8. – С. 107–152.

20. Черновые заметки И.Э. Грабаря о поездке
в Крым и о древнерусском искусстве [1929] // Руко-
писный отдел Государственной Третьяковской га-
лереи. – Ф. 106. – Оп. 4. – Ед. хр. 590а. – 24 л.

21. Эрнст, Н. Л. Эски-Кермен и пещерные го-
рода Крыма / Н. Л. Эрнст // Известия Таврического
общества истории, археологии и этнографии. –
1929. – Т. 3 (60). – С. 15–43.

22. Якобсон, А. Л. Средневековый Крым
/ А. Л. Якобсон. – М. ; Л. : Наука, 1964. – 232 с.

23. Plontke-Luning, A. Ein Jerrn vom Eski-Kermen?
Uberlegungen zum Dreireiter-Bild in der Felskapelle am
sudwesthang des Eski-Kermen / A. Plontke-Luning
// Die Höhensiedlungen im Bergland der Krim. Umwelt,
Kulturaustausch und Transformation am Nordrand des
Byzantinischen Reiches / hrsg. von S. Albrecht, F. Daim,
M. Herdick. – Mainz : Verl. des Römisch-Germanischen
Zentralmuseums, 2013. – S. 251–269.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 129

Ю.М. Могаричев, А.С. Ергина. Фресковые росписи пещерных церквей Юго-Западной Таврики

REFERENCES

1. Atanasov G. Sveti Georgi Pobedonosets. Kult
i obraz v pravoslavniya iztok prez srednovikovieto
[St. George the Victorious. Orthodoxy in the Origins
of the Middle Ages]. Sofiya, Zograf Publ., 2001. 364 p.

2. Bobrovskiy T.A., Chueva E.E. Peshchernaya
tserkov s freskami vizantiyskoy epokhi v Yugo-
Zapadnom Krymu [Cave church with frescoes of the
Byzantine era in the South-Western Crimea] Materialy
Mezhdunarodnoy tserkovno-istoricheskoy
konferentsii «Dukhovnoe nasledie Kryma» pamyati
prepodobnogo Ioanna, Episkopa Gotfskogo
[Materials of the International Church-Historical
Conference “Spiritual Heritage of Crimea” in memory
of St. John, Bishop of Gotfsky]. Simferopol, Izd-vo
Simferopolskiy i Krymskoy eparkhii Publ., 2006,
pp. 181–223.

3. Vinogradov A.Yu. Cherkes-Kermen.
Stroitelnaia nadpis Marii, 1351–1352 ili 1381–1382 gg.
[Circassian-Kermen. Construction inscription of Mary,
1351–1352 or 1381–1382] // Vizantiyskie nadpisi.
Drevnie nadpisi Severnogo Prichernomorya
(IOSPE). URL: http://iospe.kcl.ac.uk/5.152-ru.html
(accessed 6 April 2020).

4. Volkonskaya I.G. Eski-Kermenskie freski.
Novye issledovaniya [The Frescoes of Eski-Kermen.
The new studies]. Tserkovnye drevnosti [The church
antiquities]. Simferopol, Universum Publ., 2005,
pp. 217–239.

5. Gaydukov N.E. Liturgicheskie datirovki
nekotorykh peshchernykh khramov Tavriki [The
liturgical dating of certain cave churches].
O drevnostyakh Yuzhnogo berega Kryma i gor
Tavricheskikh [On antiquities of the Southern Coast
of Crimea and Taurical Mountains]. Kiev, Stilos Publ.,
2004, pp. 167-174.

6. Grabar I.E. O drevnerusskom iskusstve.
Issledovanie, restavratsiya i okhrana pamyatnikov
[About Old Russian Art. Study, Restoration and
Protection of Monuments]. Moscow, Nauka Publ.,
1966. 386 p.

7. Dneprovskiy N.V. K voprosu o validnosti
nekotorykh kriteriev datirovki freskovoy rospisi eski-
kermenskogo khrama «Uspeniya» [To the question of the
validity of some criteria for dating fresco paintings of the
Eski-Kermen church of the Assumption]. Bakhchisarai:
arkheologiya, istoriya, etnografiya [Bakhchisaray:
archaeology, history, ethnography]. Bakhchisarai;
Belgorod, Konstanta Publ., 2018, pp. 70–87.

8. Dneprovskii N.V. Nekotorye problemy
issledovaniya freski Eski-Kermenskogo khrama «Trekh
vsadnikov» [Some problems of the study of the
frescoes of the Eski-Kermen temple “Three
Horsemen”]. Bakhchisaray: arkheologiya, istoriya,
etnografiya [Bakhchisaray: archaeology, history,

ethnography]. Bakhchisaray; Belgorod, Konstanta
Publ., 2018, pp. 55–69.

9. Dombrovskiy O.I. Freski srednevekovogo
Kryma [The Frescoes of Medieval Crimea]. Kiev, Izd-vo
AN USSR Publ., 1966. 110 p.

10. Ergina A. S. K istorii izucheniya stenopisi
peshchernykh gorodov Kryma v 1920–1930-e gg. [On
the history of studying the mural paintings of cave cities
of Crimea in the 1920-1930s.]. Vestnik Sankt-
Peterburgskogo gosudarstvennogo universiteta
tekhnologii i dizaina. Seriya 2: Iskusstvovedenie.
Filologicheskie nauki [Vestnik of St. Petersburg State
University of Technology and Design. Series 2. Art
criticism. Philological sciences]. 2019, no. 4, pp. 29–33.

11. Latyshev V.V. Zametki k khristianskim
nadpisyam iz Kryma [Notes to Christian inscriptions
from Crimea] Zapiski Odesskogo obshchestva istorii
i drevnostey [Notes of the Odessa Society of History
and Antiquities], 1897, vol. XX, pp. 149–162.

12. Mogarichev Yu.M. Peshchernye tserkvi
Tavriki [The Cave Churches of Taurica]. Simferopol,
Tavriya Publ., 1997. 384 p.

13. Mogarichev Yu.M. “Peshchernye goroda”
Gornoy Yugo-Zapadnoy Tavriki v opisanii
A.S. Uvarova [“Cave cities” of the Mountain South-
Western Taurica in the description of A.S. Uvarova].
Simferopol, Biznes-Inform Publ., 2019. 344 p.

14. Mogarichev Yu.M., Ergina A.S. Reassessing
the Periodization of Mural Paintings in the Cave
Church of the Southern Mangup Monastery. Vestnik
Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta.
Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye
otnosheniya [Science Journal of Volgograd State
University. History. Area Studies. International
Relations], 2019, vol. 24, no. 6, pp. 47–63. DOI: https://
doi.org/10.15688/jvolsu4.2019.6.4.

15. Mogarichev Yu. M., Ergina A. S. Peshchernaya
tserkov na polyane Kilse-Tubyu (okruga Mangupa,
Krym) [Cave church on the clearing Kilsa-Tubu
(Mangupa district, Crimea)] Problemy istorii, filologii,
kultury [Problems of history, philology, culture], 2019,
no. 3, pp. 166–186. DOI: https://doi.org/10.18503/1992-
0431-2019-3-65-166–186.

16. Osaulenko Ie.M. Vіdobrazhennia vіzantiiskoi
asketychnoi estetyky v mystetstvі Krymskoi Gotіi
pochatku XV stolіttia na prykladі rozpysіv pechernoi
tserkvy “Pіvdennogo monastyria” na Mangupі [The
Reflection of the Byzantine Ascetic Aesthetics in the
Art of the Crimean Gothic Beginning of the Fifteenth
Century on the Example of the Paintings of the Cave
Church “Southern Monastery” in Mangup]. Lavrskyi
almanakh [Lavra Almanac]. 2007, vol. 17, pp. 292–311.

17. Osaulenko Ie.M. Zbirayuchi mozaiku znov:
serednovichni freski Krymskoi Gotii [Assembling the
mosaic again: the medieval frescoes of Crimean Gothic]
Collegium, 2008, no. 24, pp. 127–146.



130

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

18. Repnikov N.I. Materialy k arkheologicheskoy
karte Yugo-Zapadnogo nagorya Kryma [The matters
on archeological map of Southwest Plateau of
Crimea]. Arkhiv Instituta istorii materialnoy kultury
RAN [Archive of the Institute of History of Material
Culture of the Russian Academy of Science], f. 10,
d. 10. 387 l.

19. Repnikov N.I. Eski-Kermen v svete
arkheologicheskikh razvedok 1928–29 gg. [Eski-
Kermen in the light of archaeological exploration at
1928–1929]. Izvestiya gosudarstvennoy akademii
istorii materialnoy kultury. [Bulletin of the State
Academy for History of Material Culture], 1932, vol. 12,
iss. 1–8, pp. 107–152.

20. Chernovye zametki I.E. Grabarya o poezdke v
Krym i o drevnerusskom iskusstve (1929) [Draft notes
by I.E. Grabar about a trip to the Crimea and about
ancient Russian art (1929)]. Rukopisnyy otdel
Gosudarstvennoy Tretyakovskoy galerei

[Manuscripts Department of the State Tretyakov
Gallery], f. 106, op. 4, ed. khr. 590а. 24 l.

21. Ernst N.L. Eski-Kermen i peshchernye goroda
Kryma [Eski-Kermen and Crimean Cave Towns].
Izvestiya Tavricheskogo obshchestva istorii,
arkheologii i etnografii [News of the Tauride Society of
history, archaeology and ethnography], 1929, vol. 3 (60),
pp. 15–43.

22. Yakobson A.L. Srednevekovyy Krym [The
Medieval Crimea]. Moscow; Leningrad, Nauka Publ.,
1964. 232 p.

23. Plontke-Luning, A. Ein Jerrn vom Eski-Kermen?
Uberlegungen zum Dreireiter-Bild in der Felskapelle am
sudwesthang des Eski-Kermen / A. Plontke-Luning
// Albrecht S., Daim F., Herdick M., eds. Die
Höhensiedlungen im Bergland der Krim. Umwelt,
Kulturaustausch und Transformation am Nordrand des
Byzantinischen Reiches. Mainz, Verl. des Römisch-
Germanischen Zentralmuseums, 2013, pp. 251–269.

Information About the Authors

Yuriy M. Mogarichev, Doctor of Sciences (History), Professor, Leading Researcher, Institute of
Archaeology of Crimea of the Russian Academy of Sciences, Prosp. Akademika Vernadskogo, 2,  295007
Simferopol, Russian Federation; Head of the Humanity and Social Science Department, Crimean
Republican Institute of Postgraduate Pedagogical Education, Lenina St, 15, 295051 Simferopol, Russian
Federation, mogara@rambler.ru, https://orcid.org/0000-0001-6057-2316

Alena S. Ergina, Postgraduate Student, Department of Art History, Saint Petersburg State Academy
of Arts and Design named after A.L. Stieglitz, Solyanoy Lane, 13, 191028 Saint Petersburg, Russian
Federation, yergina.alyona@gmail.com, https://orcid.org/0000-0001-7988-0415

Информация об авторах

Юрий Миронович Могаричев, доктор исторических наук, профессор, ведущий научный
сотрудник, Институт археологии Крыма РАН, просп. Академика Вернадского, 2, 295007 г. Сим-
ферополь, Российская Федерация; заведующий кафедрой социального и гуманитарного образо-
вания, Крымский республиканский институт постдипломного педагогического образования, ул.
Ленина, 15, 295051 г. Симферополь, Российская Федерация, mogara@rambler.ru, https://orcid.org/
0000-0001-6057-2316

Алена Сергеевна Ергина, аспирант кафедры искусствоведения, Санкт-Петербург-
ская государственная художественно-промышленная академия им. А.Л. Штиглица, пер. Со-
ляной, 13, 191028 г. Санкт-Петербург, Российская Федерация, yergina.alyona@gmail.com,
https://orcid.org/0000-0001-7988-0415



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 131


Г

ан
це

в В
.К

., 2
02

0
ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.9

UDC 902.64 Submitted: 30.06.2020
LBC 63.4стд1-419 Accepted: 24.07.2020

ROTARY MILLSTONES OF THE 9th–11th CENTURIES
FROM THE EXCAVATIONS OF THE MANGUP PRINCELY PALACE 1

Valentin K. Gantsev
V.I. Vernadsky Crimean Federal University, Simferopol, Russian Federation

Abstract. Introduction. By the results of excavations of the Palace of Principality of Theodoro (1425–1475), a
number of architectural and archaeological sites of the pre-palace and post-palace times were revealed. The cultural
layer of the middle 9th – 11th centuries in the history of Mangup settlement is quite expressive in the Palace complex.
The find of three rotary millstones in this layer testifies the connection of local population with farming. Methods. The
study is based on a comparative analysis of medieval rotary millstones of the 9th–11th centuries, which were found on
the territory of the Palace of Principality of Theodoro and synchronous monuments of the Crimea and the Khazar
Kaganate. Analysis. Millstones from excavations of the Palace are assigned to group I, according to the classification
of R.S. Minasyan; according to the typology developed by V.K. Mikheev, one millstone is from type IIA2, the other
two are from type IA1. Two millstones opened in a single complex allow to reconstruct a mill device based on the use
of manual force. By means of a rotary rod attached at one end to a beam or ceiling, and the other to a side bearing
attached to a handstone, the latter was given a rotational movement; the questone was not movable. The gap between
millstones was regulated by a thrust bearing; the pivot fixed in the lower millstone centered the slider. The search of
analogies to the Mangup millstones on synchronous Crimean monuments is difficult due to the insufficient publication
of this category of artifacts (visual similarities are traced with the millstones discovered during excavations of Tepsen,
settlements of the Baydarskaya valley, Kyz-Kermen). Results. A comparison with the millstones of the Saltovo-Mayak
culture demonstrates the difference in the design of the mill device. Most of the upper millstones discovered in the
Saltovo-Mayak settlements have a special recess (sometimes more than one) for a short lever-handle, which makes
them more mobile in contrast to the millstones found in the Crimea, the design of which is based on the use of a rotary
rod. This fact allows us to talk about different economic and cultural traditions. In addition, millstones could serve not
only for grain processing, but also for grinding legumes and oil.

Key words: Byzantine archaeology, Mangup, palace, rotary millstones, reconstruction.

Citation. Gantsev V.K. Rotary Millstones of the 9th–11th Centuries from the Excavations of the Mangup
Princely Palace. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie.
Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International
Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 131-141. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.9

УДК 902.64 Дата поступления статьи: 30.06.2020
ББК 63.4стд1-419 Дата принятия статьи: 24.07.2020

РОТАЦИОННЫЕ ЖЕРНОВА IX–XI вв.
ИЗ РАСКОПОК МАНГУПСКОГО КНЯЖЕСКОГО ДВОРЦА 1

Валентин Константинович Ганцев
Крымский федеральный университет им. В.И. Вернадского, г. Симферополь, Российская Федерация

Аннотация. В результате раскопок дворца правителей княжества Феодоро (1425–1475 гг.) выявлен ряд
архитектурно-археологических объектов додворцового и постдворцового времени. Достаточно выразитель-
ным в пределах дворцового комплекса является культурный слой «фемного периода» (середина IX – XI в.) в
истории Мангупского городища. С ним связана находка трех ротационных жерновов, свидетельствующая о
занятии местным населением сельским хозяйством. Жернова из раскопок дворца отнесены к группе I, по
классификации Р.С. Минасяна; по типологии, разработанной В.К. Михеевым, один жернов относится к типу



132

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

IIА2, два других – к типу IА1. Пара жерновов, открытых в едином комплексе, позволяют реконструировать
мельничное устройство, основанное на применении ручной силы. С помощью махового штока, крепивше-
гося одним концом к балке или потолку, а другим к боковому подшипнику, закрепленному к верхнему
жернову, бегунку придавалось вращательное движение; при этом нижний (постав) являлся не подвижным.
Зазор между жерновами регулировался деревянный порхлицей; цапфа, закрепленная в нижнем жернове, цен-
трировала бегунок. Поиск аналогий мангупским жерновам на синхронных крымских памятниках затрудните-
лен по причине того, что эта категория находок в недостаточной степени опубликована (визуальное сходство
прослеживается с жерновами, выявленными при раскопках Тепсеня, поселений Байдарской долины, Кыз-Кер-
мена). Сравнение с жерновами салтово-маяцкой культуры демонстрирует различие в конструкции мельнично-
го устройства. Большая часть верхних жерновов, открытых на салтово-маяцких поселениях, имеет специальное
углубление (иногда не одно) для короткого рычага-ручки, что делает их более мобильными, в отличие от жерно-
вов, обнаруженных в Крыму, конструкция которых основана на применении махового штока. Этот факт позво-
ляет говорить о разных хозяйственно-культурных традициях. Кроме того, жернова могли служить не только для
переработки зерна, но и для помола бобовых культур и получения масла.

Ключевые слова: византийская археология, Мангуп, дворец, ротационные жернова, реконструкция.

Цитирование. Ганцев В. К. Ротационные жернова IX–XI вв. из раскопок Мангупского княжеского двор-
ца // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Междуна-
родные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 131–141. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.9

Введение. Одним из крупнейших сред-
невековых памятников из группы так называ-
емых «пещерных городов» Юго-Западного
Крыма является Мангупское городище, рас-
положенное на вершине горного плато высо-
той около 600 м над уровнем моря и общей
площадью 90 га (рис. 1, 1, 2). Благодаря на-
личию в верховьях балок источников воды,
обширным размерам и высокой степени при-
родной защищенности жизнь на территории
плато продолжалась на протяжении всего пе-
риода средневековья. Начиная с 2006 г. од-
ним из основных объектов археологических
исследований Мангупской археологической
экспедиции Крымского федерального универ-
ситета им. В.И. Вернадского является дво-
рец правителей княжества Феодоро 1425–
1475 гг. (рис. 1, 3). На сегодняшний день на
памятнике не только изучены все известные
архитектурные компоненты дворцового ан-
самбля, но и выявлены архитектурно-архео-
логические комплексы додворцового и пост-
дворцового времени [6, с. 142], что делает его
эталонным объектом при изучении материаль-
ной культуры средневекового населения
Крымских предгорий.

В пределах дворцового комплекса выяв-
лен культурный слой, связанный с жизнью на
плато в «фемный период» истории Мангупско-
го городища (середина IX – XI в.) (рис. 3, 2).
В это время основным занятием населения
Мангупа являлось сельское хозяйство. Одной
из категорий находок, выявленных во время

раскопок и свидетельствующих о переработке
зерновых культур, являются ротационные жер-
нова, количество которых, тем не менее, не ве-
лико – всего 3 целых экземпляра (рис. 2). Ред-
кость одновременного обнаружения нижнего
(постав) и верхнего (бегунок) жерновов в ком-
плексе требует их детального анализа.

Простые ротационные жернова использо-
вались сельскими жителями Византии на про-
тяжении всей истории империи [25, p. 34]. Ко-
нечно, византийцы могли возводить как водя-
ные, так и ветряные мельницы [23, p. 111–112],
но именно ручные были наиболее распростра-
ненными [24, p. 402]. Материальная культура
Мангупского городища середины IX – XI в. по
своему происхождению и содержанию являет-
ся провинциально-византийской. Публикация
сельскохозяйственных орудий этого времени
для переработки зерна позволяет говорить о
предпочтениях населения данного региона в
этой отрасли. Также обращение к этой теме
расширяет наши представления о технологи-
ях, применяемых сельским населением на ок-
раинах империи в средневизантийский период.

Методы.  Полевая стадия изучения
Мангупского дворца близка к завершению;
дальнейшие работы по изучению памятника,
очевидно, будут связаны с систематизацией
и атрибуцией многочисленных археологичес-
ких находок, происходящих из его раскопок.
В основе настоящего исследования лежит
сравнительный анализ средневековых ротаци-
онных жерновов IX–XI вв., найденных на тер-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 133

В.К. Ганцев. Ротационные жернова IX–XI вв. из раскопок Мангупского княжеского дворца

ритории дворца, и синхронных памятников
Крыма и Хазарского каганата. Поиск анало-
гий дополнен реконструкцией мельничного
устройства.

Анализ. За все годы раскопок дворцо-
вого комплекса Мангупского городища обна-
ружено лишь несколько десятков фрагментов
и всего три целых ручных ротационных жер-
нова (рис. 2). Два из них были открыты в 2017 г.
на территории Западного участка исследова-
ний дворца при выборке 8-го слоя к западу от
помещения С и к северу от помещения J
(рис. 1, 3; 2, 1–2). Слой представлял собой
сплошной завал из разномерного бутового кам-
ня мощностью 0,20–0,45 м, образовавшийся в
результате разрушения постройки додворцо-
вого времени, частично перекрытой северной
стеной помещения J дворцового времени. Из
слоя разрушения происходят фрагменты «при-
черноморских амфор» с яйцевидным корпу-
сом, украшенным мелким зональным рифле-
нием, класса 24 по ХК-95, и с желобчатым
корпусом класса 36 по ХК-95, высокогорлых
кувшинов с широкими плоскими ручками клас-
са 41 по ХК-95 и кувшинов «скалистинского
типа». Перечисленный набор керамических
находок позволяет уверенно отнести 8-й слой
к «фемному периоду» в истории Мангупа (се-
редина IX – XI в.) [16, с. 35–57].

Обнаруженные в археологическом ком-
плексе два жернова, изготовленные из песча-
ника, представляют собой единый «мельнич-
ный комплекс», состоящий из постава и бе-
гунка (рис. 4, 1, 2). Жернов № 1 (рис. 2, 1).
Бегунок имеет округлую форму, диаметром
38 см, толщиной 7,3 см; центральное отвер-
стие округлой формы диаметром 7,5–7,9 см.
С внешней стороны центральное отверстие
окружает небольшой валик шириной 4,3 см.
В центре, с внутренней стороны бегунка, вы-
рублен подпрямоугольный паз для порхлицы
длиной 16,4 см и шириной 3,25 см.

Жернов № 2 (рис. 2, 2). Постав имеет
округлую в плане и подпрямоугольную в се-
чении форму, диаметр постава 39–41 см, тол-
щина 5,8 см, центральное отверстие округлой
формы диаметром 5,6–6,6 см. Следует отме-
тить сглаженность внутренней рабочей повер-
хности постава и бегунка, что может свиде-
тельствовать об их достаточно длительном
использовании.

Жернов № 3 обнаружен в 2019 г. также в
пределах Западного участка исследований
дворца, к западу от помещения В и к северу от
помещения J, вблизи кладки № 96 (рис. 1, 3).
Он был вторично использован в качестве стро-
ительного материала при сооружении вымост-
ки дворцового времени (6-й слой). Вторичное
использование жерновов, как и крышек пифо-
сов, в кладках стен построек или мостовых
встречается довольно часто [17, с. 238; 21, с. 62,
65, 89, 101]. Находки из 6-го слоя в целом ха-
рактерны для XIV–XV вв., но при этом около
20 % материала из слоя относятся к «фемно-
му периоду» – фрагменты уже упомянутых
амфор классов 24, 36 и 41 по ХК-95, лепной ке-
рамики с подработкой на гончарном круге и
кувшинов «скалистинского типа». Находка жер-
нова поблизости от постройки додворцового
времени, где были обнаружены жернова № 1 и
2, позволяет предположить, что жернов № 3
также относится к «фемному периоду».

Третий из описываемых нами жерновов
изготовлен из пористого известняка, имеет
округлую форму (утрачена незначительная
часть) диаметром 40,4 см, толщину 6,3–9,3 см
(рис. 2, 3). Центральное отверстие округлой
формы – общими размерами 3,73–5,88 см. Оп-
ределить достоверно, какую функцию выпол-
нял этот жернов – постав или бегун, затрудни-
тельно, так как паз для порхлицы является не
обязательным элементом верхнего жернова, ее
саму могли вмонтировать и в центральное от-
верстие. Тем не менее малый размер централь-
ного отверстия жернова № 3 скорее указывает
на то, что он являлся поставом.

На данный момент существует всего
две классификации ручных средневековых
мельниц, разработанные Р.С. Минасяном [13]
(рис. 3) и В.К. Михеевым [14, с. 50]. Жернова
№ 1 и 2 из раскопок дворца относятся к груп-
пе I по Минасяну (рис. 2, 1, 2; 3, группа I) [13,
с. 104], к этой же группе предварительно от-
несен и жернов № 3. Эта группа жерновов по-
лучает распространение в Восточном Среди-
земноморье в VI в. [14, с. 50]. Для нее харак-
терно использование порхлицы и цапфы, бе-
гунок приводился в движение с помощью ма-
хового штока, крепившегося одним концом к
балке или потолку, а другим – в специальном
выступе или боковом подшипнике на перифе-
рии верхнего жернова [13, с. 104].



134

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Жернов № 1 относится к типу IIА2 по
Михееву: жернов с пазом для порхлицы, без
углубления под рукоятку и с плоской рабочей
поверхностью. Жернова № 2 и 3 относятся к
типу IА1 по Михееву: жернова без паза для пор-
хлицы и углубления для рукоятки, с плоской ра-
бочей поверхностью. Во многом типология
жерновов В.К. Михеева основана на классифи-
кации Р.С. Минасяна, что позволяет нам при
реконструкции устройства жерновов опираться
именно на исследование Р.С. Минасяна.

Принцип работы жерновов № 1 и 2, явля-
ющихся единым «мельничным комплексом»,
основан на применении ручной силы (рис. 4).
В специальный паз в верхнем жернове (бегун-
ке) (рис. 4, 1) крепилась деревянная или желез-
ная порхлица (рис. 4, 3), которая регулировала
зазор между жерновами. Верхний жернов с
плоской рабочей поверхностью без порхлицы не
сможет свободно вращаться на поставе, ее от-
сутствие компенсируется только конусовидно-
стью бегунка [14, с. 50]. В центральное отвер-
стие в нижнем жернове (постав) (рис. 4, 2) кре-
пилась цапфа (рис. 4, 4), контролирующая, что-
бы бегунок не смещался с центральной оси во
время помола. Отсутствие углублений для ру-
коятки в бегунке свидетельствует о том, что
сбоку с помощью лубяного или металлическо-
го обода к нему крепился боковой подшипник
(рис. 4, 5). В отверстие в боковом подшипнике
вставлялся маховый шток (деревянная палка),
который другим концом полуподвижно крепил-
ся в потолке или деревянном брусе (рис. 4, 6).
Именно с помощью махового штока бегунку при-
давали вращательное движение.

Подобные конструкции известны по ико-
нографическим и этнографическим материа-
лам [13, с. 104; 14, с. 51]. Зерно постепенно за-
сыпали в отверстие в бегунке, которое по диа-
метру было шире диаметра отверстия в поста-
ве. Продукты помола распределялись в направ-
лении от центра к краю жернова, что требова-
ло размещать мельничное устройство в спе-
циальной емкости (деревянной или каменной)
или на столе с плотным покрытием. Мука при
таком помоле была довольно грубая, что тре-
бовало обязательного ее просеивания через
сито, с целью отделить от нее остатки семян и
осколки жерновов [25, p. 34]. Для предотвра-
щения измельчения камней, улучшения движе-
ния потока продуктов помола на рабочей по-

верхности жерновов могли вырезать неглубо-
кие борозды, но из-за длительного использова-
ния они стирались [26, p. 134–135]. Во время
раскопок дворца металлических деталей мель-
ничного устройства обнаружено не было, что
является дополнительным аргументом в пользу
использования в конструкции деревянных де-
талей, которые, по понятным причинам, до на-
шего времени не сохранились.

Поиск на крымских памятниках IX–XI вв.
аналогичных жерновов затруднителен, так как
данная группа артефактов не привлекает осо-
бого внимания исследователей; в публикациях
они упоминаются бегло, еще реже приводятся
их качественные чертежи. В обобщающих ра-
ботах жернова перечисляются в одном ряду с
другими находками, свидетельствующими о
занятии населением региона земледелием, и в
частности, мукомольным производством [1,
с. 243, 267; 2, с. 72; 3, с. 141; 4, с. 198, 215, рис. 23;
9, с. 355, 361, 362, 363, 372–384; 15, с. 108]. Похо-
жие жернова найдены на городище Тепсень, в
слое второй половины IX – первой половины X в.
[12, с. 60, 65, 236, рис. 134], на поселениях вто-
рой половины IX – X в. в Байдарской долине –
Бобровка [22, с. 80, 151, рис. 99, 1] (визуально
похож на жернов № 2) и Передовое [22, с. 124,
151, рис. 99, 4] (похож на жернов № 2), городи-
ще VIII – первой половины IX в. Кыз-Кермен
[3, с. 141, рис. 19] (визуально похож на жернов
№ 1) и в Херсоне (в слое пожара XIII в.) [8, с. 223,
224, 259, рис. 26, 5, 7] (возможно, 7 похож на жер-
нов № 1, 5 похож на жернов № 2).

В большом количестве каменные жер-
нова находят практически на всех памятни-
ках салтово-маяцкой культуры, расположен-
ных на Керченском [17, с. 237] и Таманском
полуостровах [20, с. 50, 57, 103, 140, 227, 256;
21, с. 59, 62, 65, 68, 72, 73, 74, 80, 84, 87, 89, 92,
94, 100, 101, 110, 111, 213, 526] (каменные жер-
нова на поселении Гора Чирикова 1 обнару-
жены в закрытых археологических комплек-
сах (ямы № 57 и 78) второй половины VIII –
первой половины X в. [18, с. 211–212, 215, 237,
рис. 6, 1–3, 244, рис. 13, 1]), поселениях лесо-
степной зоны (Верхний Салтов [10, с. 457–458],
Пятницкое [11, с. 101, рис. 4.24, 8], Мохнач [11,
с. 101, рис. 4.24, 9–10], Чугуев [11, с. 101,
рис. 4.24, 11–13] и другие [13, с. 108]). Обра-
щает на себя внимание тот факт, что боль-
шая часть, если не все, опубликованных вер-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 135

В.К. Ганцев. Ротационные жернова IX–XI вв. из раскопок Мангупского княжеского дворца

хних жерновов, обнаруженных на салтово-
маяцких поселениях, принадлежит группе III
по Минасяну (рис. 3, группа III) [10, с. 457,
рис. 6, 1–3, 5, 7–10, 12; 11, с. 101, рис. 4.24, 1–3,
5, 8, 10, 13; 17, с. 237, рис. 6, 2, 3, 244, рис. 13, 1],
для которых характерно углубление (от одного
до трех) на внешней стороне бегунка, предназ-
наченное для небольшого рычага-ручки или,
реже, махового штока [13, с. 108; 14, с. 51].

На данный момент известно всего лишь
одно достоверное место по изготовлению ка-
менных жерновов в средневековом Крыму –
на южном склоне г. Перчем, в окрестностях
Судака. По причине длительного функциони-
рования каменоломни, сузить ее датировку
затруднительно [19, с. 331]. Не исключено, что
жернова могли производиться на территории
Херсонеса, где в усадьбе № 1 квартала XXV
Северного района заготовки для них были най-
дены в большом количестве (девять штук) в
слое XIII в. [9, с. 355].

Результаты. Анализ ротационных жер-
новов IX–XI вв., обнаруженных при раскопках
дворца правителей княжества Феодоро на Ман-
гупе, и их сравнение с синхронными жернова-
ми Крыма и Подонья позволяет сделать не-
сколько предварительных выводов. Решающи-
ми показателями для реконструкции мельнич-
ного устройства служат морфологические при-
знаки бегунка. Верхние жернова, обнаружен-
ные на крымских памятниках VIII–XI вв., при-
надлежащие группе I (по Р.С. Минасяну), отли-
чаются от жерновов группы III этой же клас-
сификации, которые использовались населени-
ем салтово-маяцких поселений. Это может слу-
жить аргументом в пользу выделения различ-
ных хозяйственно-культурных типов – условного
греко-византийского, где распространение по-
лучили жернова, основанные на применении
махового штока, и салтово-маяцкого, где при-
менялись жернова, приводившиеся в движение
небольшими рычагами-ручками.

Находки жерновов не могут быть безус-
ловным доказательством выращивания в ре-
гионе пшеницы; они служат лишь подтвержде-
нием сельскохозяйственных занятий местного
населения [11, с. 43]. Кроме часто встречае-
мого функционального определения жерновов
как устройств, служащих для помола зерновых
культур, их могли также использовать для по-
лучения масла [5, кн. IX, гл. 18: 1, 6] и перемола

бобовых («пропущенным через жернова» го-
рохом, например, следовало посыпать место
посадки виноградных лоз) [5, кн. V, гл. 9: 2].
Незначительное количество ротационных жер-
новов, обнаруженных за долгие годы раскопок
дворца, как и на других объектах Мангупского
городища IX–XI вв., может указывать на то,
что местное население получало большую
часть необходимой ему муки уже в готовом
виде извне. Это предположение вполне может
согласовываться с тем фактом, что именно в
данный период в пределах Мангупа получают
развитие специализированные винодельческие
комплексы (рис. 1, 2), а производство вина ста-
новится основным занятием населения городи-
ща, приобретая экспортную направленность [7].

К сожалению, разработать убедительную
хронологическую шкалу для ротационных жер-
новов представляется затруднительным по
причине длительного использования однотип-
ных форм. Для крымских памятников, пожа-
луй, главной проблемой является то, что эта
категория находок в недостаточной степени
опубликована. Детальный анализ каменных
жерновов, позволит если не разработать под-
робную хронологию их использования, то хотя
бы продемонстрировать предпочтительные
формы изделий для того или иного региона
(пример: [26, p. 134]). Надеемся, что дальней-
шая публикация рассматриваемой нами кате-
гории археологических находок позволит нако-
пить источниковую базу, которая подтвердит
или опровергнет предложенные нами выводы.

Благодарности. Выражаю признатель-
ность А.Г. Герцену и В.Е. Науменко за воз-
можность самостоятельной публикации мате-
риалов раскопок памятника.

ПРИМЕЧАНИЕ

1 Исследование подготовлено в рамках про-
екта РФФИ «Дворцовый комплекс Мангупского
городища – резиденция правителей княжества Фе-
одоро в Юго-Западном Крыму. Проблемы хроно-
логии, планировки и архитектурной реконструкции
памятника» (проект № 19-09-00124).

The reported study was funded by RFBR
according to the research project № 19-09-00124 “The
palace complex of the Mangup fortress – the residence
of the rulers of the principality of Theodoro in the South-
Western Crimea. Problems of chronology, planning and
architectural reconstruction of the monument”.



136

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ПРИЛОЖЕНИЕ

Рис. 1. Место находок ротационных жерновов на территории дворца:
1 – месторасположение Мангупского городища; 2 – Мангупское городище с указанием участков культурного слоя

IX–XI вв.; месторасположение дворца; 3 – общий план дворца с указанием мест находок жерновов

Fig. 1. Place of  rotary millstones finds on the territory of the palace:
1 – location of Mangup; 2 – Mangup indicating sections of the cultural layer of the 9th–11th centuries and location of the palace;

3 – general plan of the palace showing the locations of finds of millstones



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 137

В.К. Ганцев. Ротационные жернова IX–XI вв. из раскопок Мангупского княжеского дворца

Рис. 2. Ротационные жернова из раскопок дворца
Fig. 2. Rotary millstones from the excavations of the palace

 
Рис. 3. Классификация жерновов и реконструкция мельничных устройств по Р.С. Минасяну [13, с. 104, 105, 107]

Fig. 3. Classification of millstones and reconstruction of mill devices by R.S. Minasyan [13, p. 104, 105, 107]



138

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Рис. 4. Реконструкция мельничного устройства из раскопок дворца:
1 – верхний жернов (бегунок); 2 – нижний жернов (постав); 3 – порхлица; 4 – цапфа;

5 – боковой подшипник; 6 – маховой шток

Fig. 4. Reconstruction of the mill device from the excavations of the palace:
1 – handstone, 2 – questone, 3– thrust bearing, 4 – pivot, 5– side bearing, 6– rotary rod



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 139

В.К. Ганцев. Ротационные жернова IX–XI вв. из раскопок Мангупского княжеского дворца

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Айбабин, А. И. Город на плато Эски-Кер-
мен в XIII в. / А. И. Айбабин // Материалы по архе-
ологии, истории и этнографии Таврии. – 2014. –
Вып. XIX. – С. 240–277.

2. Баранов, И. А. Таврика в эпоху раннего
средневековья (салтово-маяцкая культура) / И. А. Ба-
ранов. – Киев : Наукова думка, 1990. – 168 с.

3. Белый, А. В. Раскопки усадьбы на городи-
ще Кыз-Кермен. Постройка № 1 / А. В. Белый,
В. В. Назаров // Проблемы истории «пещерных го-
родов» в Крыму : сб. науч. тр. – Симферополь :
Таврия, 1992. – С. 132–142.

4. Белый, А. В. Раскопки усадьбы на городище
Кыз-Кермен. Комплекс построек № 3, 4, 7 / А. В. Бе-
лый // Бахчисарайский историко-археологический
сборник. Вып. 2. – Симферополь : Таврия-Плюс,
2001. – С. 189–229.

5. Геопоники. Византийская сельскохозяй-
ственная энциклопедия X в. / введ., пер. с греч. и
коммент. Е.Э. Липшиц. – М. ; Л. : Изд-во АН СССР,
1960. – 374 с.

6. Герцен, А. Г. Основные итоги и перспекти-
вы исследований княжеского дворца Мангупского
городища / А. Г. Герцен, В. Е. Науменко, А. А. Ду-
шенко // XX Боспорские чтения. Боспор Кимме-
рийский и варварский мир в период античности и
средневековья. Основные итоги и перспективы ис-
следований : материалы Междунар. науч. конф.
/ ред.-сост. В. Н. Зинько, Е. А. Зинько. – Симферо-
поль ; Керчь : ИП Кифниди Г.И., 2019. – С. 139–148.

7. Герцен, А. Г. Скальные виноградодавиль-
ни Мангупа / А. Г. Герцен, В. Е. Науменко, В. К. Ган-
цев // XI Международный Византийский семинар
«×åñó§íïò èåìáôá : Империя и полис» : материалы
науч. конф. / отв. ред. Н. А. Алексеенко. – Симфе-
рополь : [б. и.], 2019. – С. 79–86.

8. Голофаст, Л. А. Раскопки квартала X в Се-
верном районе Херсонеса / Л. А. Голофаст,
С. Г. Рыжов // Материалы по археологии, исто-
рии и этнографии Таврии. – 2003. – Вып. X. –
С. 182–260.

9. Голофаст, Л. А. Ремесла и промыслы Херсо-
на в XIII в. (по находкам из слоя пожара) / Л. А. Голо-
фаст // Материалы по археологии, истории и этногра-
фии Таврии. – 2008. – Вып. XIV. – С. 345–384.

10. Колода, В. В. К вопросу о средневеко-
вом земледелии (по материалам верхнесалтовс-
кого археологического комплекса) / В. В. Коло-
да, С. А. Горбаненко // Stratum plus. – 2001/
2002. – № 5. – С. 448–465.

11. Колода, В. В. Сільське господарство насе-
лення Хозарського каганату в лісостеповій зоні
/ В. В. Колода, С. А. Горбаненко. – Киïв : Академпе-
ріодика, 2018. – 170 с.

12. Майко, В. В. Средневековое городище на
плато Тепсень в Юго-Восточном Крыму / В. В. Май-
ко. – Киев : Академпериодика, 2004. – 315 с.

13. Минасян, Р. С. Классификация ручного
жернового постава (по материалам Восточной Ев-
ропы I тысячелетия н.э.) / Р. С. Минасян // Советс-
кая археология. – 1978. – № 3. – С. 101–112.

14. Михеев, В. К. Подонье в составе Хазарско-
го каганата / В. К. Михеев. – Харьков : Вища школа,
1985. – 148 с.

15. Мыц, В. Л. Укрепления Таврики X–XV вв.
/ В. Л. Мыц. – Киев : Наукова думка, 1991. – 164 с.

16. Науменко, В. Е. Пифосы, амфоры, высоко-
горлые кувшины, фляги, столовая посуда / В. Е. На-
уменко // Зинько, В. Н. Тиритака. Раскоп XXVI. Т. I.
Археологические комплексы VIII–X вв. / В. Н. Зинь-
ко, Л. Ю. Пономарев // Боспорские исследования. –
Симферополь ; Керчь : АДЕФ-Украина, 2009. –
С. 32–63.

17. Пономарев, Л. Ю. Хозяйственно-бытовой
и культовый комплекс находок из салтово-маяцких
поселений и могильников Керченского полуостро-
ва / Л. Ю. Пономарев // История и археология Кры-
ма. – 2016. – Вып. III. – С. 235–267.

18. Супренков, А. А. Поселение VIII–X вв. гора
Чирикова 1 на Таманском полуострове: хозяйствен-
ные комплексы группы 4 (по итогам раскопок
2015 г.) / А. А. Супренков, В. Е. Науменко, Л. Ю. По-
номарев // История и археология Крыма. – 2019. –
Вып. X. – С. 205–248.

19. Тур, В. Г. Археологические разведки в Юго-
Восточном Крыму / В. Г. Тур // Материалы по ар-
хеологии, истории и этнографии Таврии. – 2003. –
Вып. X. – С. 322–341.

20. Чхаидзе, В. Н. Таматарха. Раннесредневе-
ковый город на Таманском полуострове / В. Н. Чха-
идзе. – М. : Таус, 2008. – 328 с.

21. Чхаидзе, В. Н. Фанагория в VI–X вв.
/ В. Н. Чхаидзе. – М. : [б. и.], 2012. – 590 с.

22. Якобсон, А. Л. Раннесредневековые сельс-
кие поселения Юго-Западной Таврики / А. Л. Якоб-
сон. – Л. : Наука, 1970. – 207 с.

23. Bryer, A. The Means of Agricultural
Production: Muscle and Tools / A. Bryer // The
Economic History of Byzantium : From the Seventh
through the Fifteenth Century. Vol. 1 / ed.-in-chief
A. E. Laiou. – Washington, D.C. : Dumbarton Oaks
Research Library and Collection, 2002. – P. 101–113.

24. Decker, M. Agriculture and agricultural
technology / M. Decker // The Oxford Handbook of
Byzantine Studies / eds. E. Jeffreys, J. Haldon,
R. Cormack. – Oxford : Oxford University Press, 2008. –
P. 397–406.

25. Strathakopoulos, D. S. Between the Field and
the Plate: How Agricultural Products Were Processed
into Food / D. S. Strathakopoulos // Eat, Drink and be



140

ВИЗАНТИЙСКАЯ ТАВРИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Merry (Luke 12:19). Food and Wine in Byzantium.
Papers of the 37th Annual Spring Symposium of
Byzantine Studies in Honour of Professor
A. A. M. Bryer / ed. by K. Linardou, L. Brubaker. –
Burlington : Ashgate, 2007. – P. 27–38.

26. Vos, M. Hand and «Donkey» Mills in North
African Farms / M. Vos, R. Attoui, M. Andreoli
// Bread for the People : The Archaeology of Mills
and Milling. Proceedings of a Colloquium Held in the
British School at Rome 4th–7th November 2009 / ed. by
D. Williams, E. Peacock. – Oxford : Archaeopress,
2011. – P. 131–150.

REFERENCES

1. Aibabin A.I. Gorod na plato Eski-Kermen v
XIII v. [City on the Plateau of Eski-Kermen in
XIII Century]. Materialy po arkheologii, istorii i
ethnogragii Tavrii [Materials in Archaeology, History
and Ethnography of Tauria], 2014, vol. 19, pp. 240-277.

2. Baranov I.A. Tavrika v epokhu rannego
srednevekovya (saltovo-maiatskaia kultura) [Tauria
in the Early Middle Ages (Saltovo-Mayaki Culture)].
Kiev, Naukova Dumka Publ., 1990. 168 p.

3. Belyy A.V., Nazarov V.V. Raskopki usadby na
gorodishche Kyz-Kermen. Postroyka № 1 [Excavations
of the Manor on the Settlement of Kyz-Kermen.
Building № 1]. Problemy istorii «peshchernykh
gorodov» v Krymu: sb. nauch. tr. [Problems of the
history of «cave cities» in the Crimea: collection of
scientific works]. Simferopol, Tavriya Publ., 1992,
pp. 132-142.

4. Belyy A.V. Raskopki usadby na gorodishche
Kyz-Kermen. Kompleks postroek № 3, 4, 7 [Excavations
of the Manor on the Settlement of Kyz-Kermen.
Complex of Buildings № 3, 4, 7]. Bakhchisarayskiy
istoriko-arkheologicheskiy sbornik [Bakhchisaray
Historical and Archaeological Collection]. Simferopol,
Tavriya-Plus Publ., 2001, vol. 2, pp. 189-229.

5. Lipshits E.E., ed. Geoponiki. Vizantiyskaya
selskokhozyaystvennaya entsiklopediya X v.
[Geoponics. Byzantine Agricultural Encyclopedia of
the 10th Century]. Moscow; Leningrad, Izd-vo AN
SSSR Publ., 1960. 374 p.

6. Gertsen A.G., Naumenko V.E., Dushenko A.A.
Osnovnye itogi i perspektivy issledovaniy
knyazheskogo dvortsa Mangupskogo gorodishcha
[The Main Results and Prospects of Research of the
Princely Palace of the Mangup Settlement]. Zinko V.N.,
Zinko E.A., eds. XX Bosporskie chteniya. Bospor
Kimmeriyskiy i varvarskiy mir v period antichnosti i
srednevekovya. Osnovnye itogi i perspektivy
issledovaniy: materialy Mezhdunar. nauch. konf.
[XX Bosporan Readings. Cimmerian Bosporus and the
World of Barbarians in Antiquity and the Middle Ages.

Main Results and Prospects of Research: Materials of
the International Scientific Conference]. Simferopol;
Kerch, IP Kifnidi G.I. Publ., 2019, pp. 139-148.

7. Gertsen A.G., Naumenko V.E., Gantsev V.K.
Skalnye vinogradodavilni Mangupa [The Rock-Cut
Wine Presses at Mangup]. XI Mezhdunarodnyy
vizantiyskiy seminar «Chersōnos themata: imperiya
i polis»: materialy nauch. konf. [The 11th International
Byzantine Seminar “Chersōnos themata: Empire and
Polis”: Materials of Scientific Conference]. Simferopol,
s. n., 2019, pp. 79-86.

8. Golofast L.A., Ryzhov S.G. Raskopki kvartala
X v Severnom Rayone Khersonesa [Excavations in
the Quarter X in the Northern District of Chersonesos].
Materialy po arkheologii, istorii i ethnogragii Tavrii
[Materials in Archaeology, History and Ethnography
of Tauria], 2003, vol. 10, pp. 182-260.

9. Golofast L.A. Remesla i promysly Khersona
v XIII v. (po nakhodkam iz sloya pozhara) [Crafts and
Household Activities in Chersonessos in the
XIII Century (Based on Finds from the Layer of Fire)].
Materialy po arkheologii, istorii i ethnogragii Tavrii
[Materials in Archaeology, History and Ethnography
of Tauria], 2008, vol. 14, pp. 345-384.

10. Koloda V.V., Gorbanenko S.A. K voprosu o
srednevekovom zemledelii (po materialam
verkhnesaltovskogo arkheologicheskogo kompleksa)
[According to the Questions About Medieval
Agriculture (Based on the Materials of Verkhnesaltovo
Archaeological Complex)]. Stratum plus, 2001/2002,
no. 5, pp. 448-465.

11. Koloda V.V., Gorbanenko S.A. Sіlske
gospodarstvo naselennia Khozarskogo kaganatu v
lіsostepovіi zonі [Agriculture of the Population of the
Khozar Khaganate in the Forest-Steppe Zone]. Kiev,
Akademperiodika Publ., 2018. 170 p.

12. Maiko V.V. Srednevekovoe gorodishche na
plato Tepsen v Yugo-Vostochnom Krymu [Medieval
Settlement on the Tepsen Plateau in the South-Eastern
Crimea]. Kiev, Akademperiodika Publ., 2004. 315 p.

13. Minasyan R.S. Klassifikatsiya ruchnogo
zhernovogo postava (po materialam Vostochnoy
Evropy I tysyacheletiya n.e.) [Classification of the
Hand Millstone Postage (Based on the Materials of
Eastern Europe of the First Millennium AD)].
Sovetskaya arkheologiya [Soviet Archeology], 1978,
no. 3, pp. 101-112.

14. Mikheev V.K. Podone v sostave Khazarskogo
kaganata [The Don Region in the Composition of the
Khazar Kaganate]. Kharkov, Vyshcha Shkola Publ.,
1985. 148 p.

15. Myts V.L. Ukrepleniya Tavriki X–XV vv.
[Fortifications of Tauria in the 11th–15th Centuries]. Kiev,
Naukova Dumka Publ., 1991. 164 p.

16. Naumenko V.E. Pifosy, amfory, vysokogorlye
kuvshiny, flyagi, stolovaya posuda [Pythos,



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6

В.К. Ганцев. Ротационные жернова IX–XI вв. из раскопок мангупского княжеского дворца

Amphorae, High-Necked, Flasks, Tableware].
Zinko V.N., Ponomarev L.Yu. Tiritaka. Raskop XXVI.
T. I. Arkheologicheskie kompleksy VIII–X vv. [Tiritake.
Excavation Trench XXVI. Vol. I. Archaeological
Assemblages of the 8th–10th Centuries]. Simferopol;
Kerch, ADEF-Ukraina Publ., 2009, pp. 32-63.

17. Ponomarev L.Yu. Khozyaystvenno-
bytovoy i kultovyy kompleks nakhodok iz saltovo-
mayatskikh poseleniy i mogilnikov Kerchenskogo
poluostrova [The Household and Cult Complex of
Finds from Saltovo-Mayaki Settlements and Tombs
of the Kerch Peninsula]. Istoriya i arkheologiya
Kryma [History and Archaeology of the Crimea],
2016, vol. 3, pp. 235-267.

18. Suprenkov A.A., NaumenkoV.E.,
Ponomarev L.Yu. Poselenie VIII–X vv. gora Chirikova 1
na Tamanskom poluostrove: khozyaystvennye
kompleksy gruppy 4 (po itogam raskopok 2015 g.)
[Settlement of VIII–X Centuries on Mount Chirkova 1
on the Taman Peninsula: Economic Complexes of
Group 4 (Following of 2015 Excavations)]. Istoriya i
arkheologiya Kryma [History and archaeology of the
Crimea], 2019, vol. 10, pp. 205-248.

19. Tur V.G. Arkheologicheskie razvedki v Yugo-
Vostochnom Krymu [Archaeological Reconnaissance
in the South-Eastern Crimea]. Materialy po
arkheologii, istorii i ethnogragii Tavrii [Materials in
Archaeology, History and Ethnography of Tauria],
2003, vol. 10, pp. 322-341.

20. Chkhaidze V.N. Tamatarkha. Ranne-
srednevekovyy gorod na Tamanskom poluostrove

[Tamatarcha. The Early Medieval City on Taman
Peninsula]. Moscow, Taus Publ., 2008. 328 p.

21. Chkhaidze V.N. Fanagoriya v VI–X vv. [Fanagoria
in VI–X Centuries]. Moscow, s.n., 2012. 590 p.

22. Yakobson A.L. Rannesrednevekovye selskie
poseleniyia Yugo-Zapadnoi Tavriki [Early Medieval
Rural Settlements in the South-Western Taurica].
Leningrad, Nauka Publ., 1970. 207 p.

23. Bryer A. The Means of Agricultural
Production: Muscle and Tools. Laiou A.E., ed. The
Economic History of Byzantium: From the Seventh
through the Fifteenth Century. Vol. 1. Washington,
D.C., Dumbarton Oaks Research Library and
Collection, 2002, pp. 101-113.

24. Decker M. Agriculture and agricultural
technology. Jeffreys E., Haldon J., Cormack R., eds.
The Oxford Handbook of Byzantine Studies. Oxford,
Oxford University Press, 2008, pp. 397-406.

25. Strathakopoulos D.S. Between the Field and the
Plate: How Agricultural Products Were Processed Into
Food. Linardou K., Brubaker L., eds. Eat, drink and be
merry (Luke 12:19). Food and Wine in Byzantium.
Papers of the 37th Annual Spring Symposium of
Byzantine Studies in Honour of Professor A.A.M. Bryer.
Burlington, Ashgate, 2007, pp. 27-38.

26. Vos M., Attoui R., Andreoli M. Hand and
«Donkey» Mills in North African Farms. Williams D.,
Peacock E., eds. Bread for the People: The Archaeology
of Mills and Milling. Proceedings of a Colloquium
held in the British School at Rome 4th–7th November
2009. Oxford, Archaeopress, 2011, pp. 131-150.

Information About the Author

Valentin K. Gantsev, Postgraduate Student, Department of Ancient World and Middle Ages History,
V.I. Vernadsky Crimean Federal University, Prosp. Vernadskogo, 4, 295007 Simferopol, Russian
Federation, valentin.gancev@mail.ru, https://orcid.org/0000-0001-6097-1923

Информация об авторе

Валентин Константинович Ганцев, аспирант кафедры истории древнего мира и средних
веков, Крымский федеральный университет им. В.И. Вернадского, просп. Вернадского, 4, 295007
г. Симферополь, Российская Федерация, valentin.gancev@mail.ru, https://orcid.org/0000-0001-6097-1923




А

ле
кс

ее
нк

о Н
.А

., 
Ст

еп
ан

ен
ко

 В
.П

., 
20

20

142 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.10

UDC 94(4):655.3 Submitted: 18.05.2020
LBC 63.3(4)-33 Accepted: 07.07.2020

SENACHEREIM IN BYZANCE:
NEW SEALS OF THEODOROS SENACHEREIM FROM BULGARIA

Nikolay A. Alekseienko
Institute of Archaeology of the Crimea of the Russian Academy of Sciences, Simferopol, Russian Federation

Valery P. Stepanenko
Ural Federal University, Yekaterinburg, Russian Federation

Abstract. Introduction. The new seal of proedros Theodoros Senachereim presents the oikeios of emperor
Alexios I Komnenos (1081–1118), well-known from written sources. Analysis. The finds of seals of individual
representatives of the Senachereim family (Atouemes, proedros; Abou Sahl, proedros and kouropalates; Constantine,
proedros, kouropalates and doux; Sebatas, protospatharios and strategos of the Serbion; John; Kourtikios and
Zoe, nun), including on the territory of Bulgaria, provide grounds to suppose that the latter were administratively
related in some way to the Balkan themes of Byzantium and, apparently, to the main Bulgarian centers of the
Byzantine influence. Results. Traditionally, it was considered that the Senachereim and other representatives of the
Armenian elite in Asia Minor disappeared from the political scene in connection with the Seljuk conquest of these
territories. However, thanks to the finds of seals of the Senachereim it is obvious that the family survives at least
until the beginning of the 13th century.

Key words: Byzantine history, Byzantine aristocracy, Senachereim, prosopography, sigillography,
molybdoboulloi, seals.

Citation. Alekseienko N.A., Stepanenko V.P. Senachereim in Byzance: New Seals of Theodoros Senachereim
from Bulgaria. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie.
Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International
Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 142-149. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.10

УДК 94(4):655.3 Дата поступления статьи: 18.05.2020
ББК 63.3(4)-33 Дата принятия статьи: 07.07.2020

СЕНАХЕРИМЫ В ВИЗАНТИИ:
НОВАЯ ПЕЧАТЬ ФЕОДОРА СЕНАХЕРИМА ИЗ БОЛГАРИИ

Николай Александрович Алексеенко
Институт археологии Крыма РАН, г. Симферополь, Российская Федерация

Валерий Павлович Степаненко
Уральский федеральный университет, г. Екатеринбург, Российская Федерация

Аннотация. Новая печать проедра Феодора Сенахерима представляет известного по письменным
источникам сподвижника императора Алексея I Комнина (1081–1118). Находки печатей отдельных пред-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 143

Н.А. Алексеенко, В.П. Степаненко. Сенахеримы в Византии: новая печать Феодора Сенахерима из Болгарии

ставителей семейства Сенахеримов (проедра Атома; проедра, а затем куропалата Абусахла; проедра, ку-
ропалата и дуки Константина; протоспафария и стратига фемы Сервии Севаты; Иоанна; Куртикия и мона-
хини Зои), в том числе и на территории Болгарии, дают основание полагать, что последние административ-
но были как-то связаны с балканскими фемами Византии, и, судя по всему, с главными болгарскими
центрами византийского влияния. Традиционно считалось, что Сенахеримы и другие представители ар-
мянской элиты в Малой Азии сошли с политической арены в связи с сельджукским завоеванием данных
территорий. Однако, судя по находкам печатей Сенахеримов (Senachereim), род доживает, по крайней
мере, до начала XIII столетия. Сфрагистическое исследование (описание моливдовула Феодора Сенахери-
ма, поиск аналогий и печатей других представителей семейства в мировых собраниях, анализ данных о
представителях рода) проведено Н.А. Алексеенко. Источниковедческое исследование (поиск сведений о
Феодоре Сенахериме и других представителях хорошо известной армянской аристократической фамилии
(Арцруни = Сенахеримы) в письменных и нарративных источниках, исторический анализ данных о роли и
месте членов рода в византийском обществе) проведено В.П. Степаненко.

Ключевые слова: история Византии, византийская аристократия, Сенахеримы, просопография, сфра-
гистика, моливдовулы, печати.

Цитирование. Алексеенко Н. А., Степаненко В. П. Сенахеримы в Византии: новая печать Феодора Сена-
херима из Болгарии // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионо-
ведение. Международные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 142–149. – DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2020.6.10

Введение. Памятники византийской
сфрагистики в своей массе не только весь-
ма многочисленны, но и достаточно инфор-
мативны. Кроме традиционных титулярных
сведений о своих владельцах, печати-молив-
довулы достаточно часто содержат уникаль-
ные данные о столичной, провинциальной и
церковной администрациях империи или же
о принадлежности держателей печатей к при-
дворной аристократии, называя знаменитые
или малоизвестные родовые имена, многие
из которых стали известны лишь благодаря
печатям.

Представители византийской элиты в
период вхождения Болгарии в состав империи
играли достаточно заметную роль в админи-
страции болгарских фем и в командовании
расквартированными на ее территории воен-
ными контингентами, о чем красноречиво сви-
детельствует Корпус печатей профессора
И. Йорданова, один из томов которого содер-
жит около 800 моливдовулов византийских ари-
стократов [25], обнаруженных в разных райо-
нах современной Болгарии и показывающих
активное участие византийской аристократии
в ее судьбе. Здесь и представители импера-
торского семейства, и видные византийские
военачальники, и гражданские, и церковные
чиновники, многие из которых были отнюдь
не византийского (греческого), но и различных
других этнических (болгарского, армянского,
сирийского) происхождений.

Особенно в период правления Романа
IV Диогена при дворе и среди военных, кото-
рых император назначил на руководящие по-
сты в византийской армии, выделяется груп-
па, состоящая из лиц армянского происхож-
дения, а также выходцев из болгар, на под-
держку и преданность которых особо рассчи-
тывал император [27, p. 132, 137, 172, 174, 176;
6, c. 26, 27; 8, c. 285, примеч. 34–36]. Многие
из них были представителями местных пра-
вящих династий или известнейших аристок-
ратических семейств.

Методы. Одним из таковых являлся и
род Сенахеримов, печати представителей ко-
торого хорошо известны, например, по наход-
кам в Болгарии [25, p. 371, 372, no. 647–649].

Анализ. Сегодня мы имеем возмож-
ность ввести в научный оборот новую печать,
также происходящую с территории Болгарии
(к сожалению, точное место ее находки неиз-
вестно), представляющую одного из предста-
вителей этого семейства, проедра Феодора 1

(см. рисунок), имя которого ранее не встре-
чалось среди памятников сфрагистики.

1. Феодор Сенахерим, проедр (1080–
1090-е гг.).

М-808. (Частная коллекция, Москва).
D – 18–19 мм; толщина пластинки – 2 мм.
Изображения на обеих сторонах печати

слегка децентрированы вниз и влево. В верх-
ней части пробито отверстие.

Сохранность удовлетворительная.



144

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Не издана.
Аналогий не известно.
Аверс. В двойном ободке из слившихся

в одну линию жемчужин – погрудное изобра-
жение св. Феодора, держащего в правой руке
копье, а в левой – щит, анфас. В поле по сторо-
нам надпись в столбик: слева – .|0Y|.; справа –
.|0D|0R – [FÏ (Rãéïò)] È[åü]ä[ù]ñ(ïò). По кругу
между ободков надпись: +S0FRAGI0S0Y.O0DvRO. –
Óöñáãrò È[å]ïäþñï[õ].

Реверс. В двойном ободке из сливших-
ся в одну линию жемчужин погрудное изоб-
ражение святого воина Димитрия, держаще-
го в правой руке копье, а в левой щит, анфас.
В поле имя святого в столбик: слева – ø|D|H;
справа – M|I|TR – FÏ (Rãéïò) ÄçìÞôñ(éïò). По
кругу между ободков надпись:
+PROEDRWT0WS-E0N0AIXER40M – ðñïÝäñïõ ôï™
Óåíáé÷åñ(åß)ì.

Óöñáãrò Èåïäþñïõ ðñïÝäñïõ ôï™
Óåíá÷Þñåéì –

Печать Феодора Сенахерима, проедра.
Особенности сфрагистического типа по-

зволяют отнести печать к памятникам вто-
рой половины XI века. Достаточно близкие
аналогии дают нам некоторые датированные
печати последней четверти этого столетия [28,
p. 93–95, 99, 100, no. 95, 96, 103].

Представленный на печати титул про-
едр – буквально «председатель», в первона-

чальном значении – глава Сената [22, p. 105–
117] – ставит Феодора Сенахерима в один ряд
с известными византийскими сановниками и
военачальниками, такими как Василий и Са-
муил Алусианы [5, c. 178, № 2; 1, c. 128–130]
или Филарет Врахамий [2, c. 316–328], хотя
моливдовул и не несет непосредственного ука-
зания на принадлежность к военному ведом-
ству владельца печати.

Феодор Сенахерим известен и по пись-
менным источникам. Его имя фигурирует в
Актах афонского монастыря Ксенофона под
6591 годом (июль 1083), где он назван oikeios
императора [16, С. 2192-93–22106-107].

Значение этого термина и его роль в ад-
министрации и придворных бюро достаточно
подробно рассмотрел Ж. Верпо [31, p. 89–99],
отмечая, что 80 % персонажей в окружении
василевса были родственниками или oikeioi
императора и что в соответствии с гречес-
ким термином и те, и другие являлись при-
дворными наивысшей степени [31, p. 95].

А.П. Каждан, анализируя данные источ-
ника, отмечает, что Феодор по приказу импе-
ратора осуществлял передачу земель монас-
тырям, хотя его статус не вполне ясен: являл-
ся ли он фискальным чиновником или же толь-
ко доверенным лицом василевса [6, c. 35].
Ответа на этот вопрос, к сожалению, нет и
сегодня. Ясно лишь одно: проедр Феодор Се-

Печать Феодора Сенахерима, проедра (1080–1090-е гг.)
Seal of Theodore Senachereim, proedros (1080s–1090s)



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 145

Н.А. Алексеенко, В.П. Степаненко. Сенахеримы в Византии: новая печать Феодора Сенахерима из Болгарии

нахерим в последнем двадцатилетии XI сто-
летия – это один из высокопоставленных ви-
зантийских вельмож, особа, приближенная к
Алексею I Комнину, его доверенное лицо, вы-
полнявшее специальные поручения императо-
ра. И он не единственный представитель это-
го семейства, посвятивший свою жизнь слу-
жению Византии.

Армянский род Сенахеримов достаточ-
но хорошо известен в византийской истории
XI столетия. Как известно, его основатель, царь
Васпуракана Сенекерим Арцруни, под давле-
нием Византии в обстановке сельджукских
набегов в 1021 г. был вынужден пойти на об-
мен своих владений с императором Василием
II [18, p. 464; 23, S. 220, 221, Nr. 811a [809]; 15,
c. 150–155]. В Константинополе это рассмат-
ривалось как «возвращение» императору его
верховных прав на данную часть ойкумены.
Компенсацией же царю, получившему сан пат-
рикия, стали пост стратига Каппадокии, «Се-
вастия, Ларисса, Авара и много других владе-
ний» [24, p. 35494–3556]. В то же время Кекав-
мен полагает, что император обманул царя и
лишь «почтил его магистром и более ничем»
[7, c. 2985-10]. На наш взгляд, более достоверна
информация Скилицы, так как ранее саны ма-
гистров и патрикиев получили сыновья царя
завоеванной Болгарии, а еще раньше – сыно-
вья князя аннексированного Таронского княже-
ства, высланные в дарованные им владения в
Халдии [15, c. 125]. К тому же жена царя –
Хушаш, дочь шаханшаха Ширак-Анийского
царства Гагика I Багратуни, получила сан зос-
ты. Известна ее печать, где она названа зос-
той и матерью магистра Давида Сенахерима
[30, p. 270], старшего сына царя, принявшего
участие в заговоре Никифора Ксифия против
Василия II. Однако он вовремя покинул заго-
ворщиков, за что получил прощение императо-
ра и, по-видимому, тогда же сан магистра и
земельные владения. Скончался он около
1034 г., не оставив сына-наследника. Поэтому
Севастия перешла к младшим сыновьям Се-
некерима – Атому, Абусахлу и Константину, –
тогда как личные владения Давида унаследо-
вала дочь, на которой по приказу императора
Константина Мономаха женился экс-шаханшах
Ширак-Анийского царства Гагик II, получив-
ший владения Давида в качестве приданого
жены. Ластивертци не случайно пишет, что

брак был совершен по приказу императора
[10, c. 84]. Здесь показательно то, что этот брак
был не каноничен, так как они были очень близ-
кими родственниками: Гагик II был двоюрод-
ным дядей невесты, а бабка невесты, Хашуш,
была дочерью шаханшаха Ширак-Анийского
царства Гагика I, и Гагик II, соответственно,
был его внуком [12, c. 265–274].

Атом, Абусахл и Константин владели
Севастией как минимум до середины 70-х гг.
XI в., но их статус, объем и характер владель-
ческих прав неясны. Примечательно, что, как
и в случае с нашим Феодором, для всех тро-
их братьев также известны печати в ранге
проедров [19, p. 220–222; 25, p. 372, nr. 648–
649], а для Абусахла и Константина позже и
как куропалатов [19, p. 222, 223, note 40, 44].
Однако все они датируются не ранее середи-
ны XI века. Как полагает Ж.-Кл. Шене, саны
проедров братья получили одновременно, бу-
дучи приглашенными в Константинополь, и
матрицы их печатей резал один и тот же мас-
тер [19, p. 223]. В то же время отметим, что
каждый из братьев использовал собственный
сфрагистический тип: Атом – погрудное изоб-
ражение св. воина Георгия, Абусахл, соответ-
ственно, св. воина Димитрия, а Константин –
бюст Богоматери Оранты. Тем не менее по-
казательно то, что на своих печатях они выб-
рали имя отца в качестве семейного патрони-
ма. Очевидно, родоначальником этой традиции
можно считать их мать и жену царя Хашуш,
назвавшей на своей печати их старшего брата
магистра Давида – Сенахеримом.

В дальнейшем Арцруни, теперь извест-
ные как Сенахеримы, в Византии, видимо, не
играли сколь-нибудь существенной роли в
фемной администрации. В этом смысле стра-
тиг Сервии Севата Сенахерим в надписи пе-
чати из собрания Эрмитажа [13, c. 209–218,
рис. 1; 14, c. 144, 145, 150, 151, ил. 1–2; 9, c. 27;
17, p. 178, note 8] представляется весьма ред-
ким исключением.

Впрочем, следует отметить, что и Кон-
стантин Сенахерим в надписи печати из со-
брания Американского нумизматического
общества (коллекция Newell инв. № 15847)
назван куропалатом и дукой [19, p. 223], что,
очевидно, предполагает также видеть в нем
высокопоставленного военачальника византий-
ской администрации.



146

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Из других представителей рода извест-
на также монахиня Зоя Сенахерина по печати
XI–XII вв. [26, p. 301, 302, nr. 1477]. Что каса-
ется частной печати Иоанна Сенахерима (?)
[25, p. 371, nr. 647], то на ней патроним прак-
тически не читается и восстановлен издате-
лем гипотетично лишь по окончанию. Так что
вопрос о принадлежности Иоанна к Сенахе-
римам пока остается открытым.

Принадлежность к этому семейству Се-
нахерима Куртикия [20, p. 679, 680. nr. 7.70]
также весьма сомнительна, хотя, по мнению
Ж.-Кл. Шене, стамбульская печать свиде-
тельствует о родственных связях двух извес-
тных семейств [19, p. 224, note 49].

Судя по именам известных представи-
телей рода, последний довольно быстро элли-
низировался. Учитывая, что у Давида не было
сыновей, можно предположить, что его осно-
вателем в Византии мог быть именно Абу-
сахл, одним из первых в надписи своей печа-
ти назвавший себя Сенахеримом.

Известна целая серия печатей, назы-
вавшая владельца в одном случае магист-
ром Апнелгарибом, а в другом – анфипатом,
патрикием, вестом и стратигом Селевкии
Апелгарибом Аршакидом, в библиографии
получившая противоречивую атрибуцию. Не
ясно, одно ли это лицо или два персонажа.
По мнению В. Зайбта, это мог быть Аплга-
риб Пахлавуни, дядя известного в истории
Армении и Византии политика и интеллек-
туала Григора Магистра [29, S. 349–359].
В истории Византии о нем ничего неизвест-
но, но известен Абелхариб Арцруни, род-
ственник экс-царя Васпуракана [6, c. 34, 35,
9.6]. Поздний армянский хронист Вардан Ве-
ликий называет его правителем византийс-
кой Равнинной Киликии – Сиса, Аданы, Па-
перона и Ламброна, используя географичес-
кую и политическую номенклатуру XIII в.,
эпохи Киликийского армянского царства, в
состав которого они и входили. По рассказу
Вардана, Абулхариб выдал дочь замуж на
младшего сына Гагика II, а затем отравил
зятя [3, c. 131]. Вероятность принадлежнос-
ти ему данных печатей велика, но недоказу-
ема [21, p. 308–311].

И наконец, некто Сенахерим известен как
магнат на территории Эпира в начале
XIII века. О нем почти ничего не известно,

даже имени, так как упоминается только его
патроним [11, c. 255–257].

Выводы. Находки печатей отдельных
представителей семейства Сенахеримов на
территории Болгарии дают основание пола-
гать, что последние административно были
как-то связаны с балканскими фемами Визан-
тии, в том числе и с болгарскими.

Традиционно считалось, что Сенахери-
мы, Багратиды Ани и другие представители
армянской элиты в Малой Азии сошли с поли-
тической арены в связи с сельджукским за-
воеванием данных территорий. Однако, судя
по находкам в Болгарии печатей Сенахеримов
и пребыванию одного из представителей се-
мейства на территории Эпира еще в начале
XIII столетия, род выжил, как, впрочем, и по-
томки экс-шахиншаха Ани Гагика II, если
считать его потомком Георгия Гагика, печать
которого также была найдена на территории
Болгарии [4, c. 144, № 63].

Благодарности. Авторы благодарят
И. Горшкова (1959–2020) за предоставлен-
ную возможность изучения и публикации мо-
ливдовула.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Алексеенко, Н. А. Болгары в армии Рома-
на IV Диогена : карьера Самуила Алусиана по дан-
ным сфрагистики / Н. А. Алексеенко // Ðïëåìïëüãïò :
сб. ст. в память профессора В. В. Кучмы / ред.
Н. Д. Барабанов. – Волгоград : Изд-во ВолГУ, 2012. –
C. 127–139.

2. Алексеенко, Н. А. Моливдовулы армянского
аристократа Филарета Врахамия в контексте истори-
ческих событий XI в. / Н. А. Алексеенко // Боспорские
исследования. – 2014. – Вып. XXХ. – С. 316–328.

3. Вардан Великий. Всеобщая история / пер.
Н. Эмин. – М. : Типография Лазаревского институ-
та восточных языков, 1861. – XXIV, 202. 218 с.

4. Йорданов, И. Печати на византийски санов-
ници от армянски происход, намерени в Българии
/ И. Йорданов // Античная древность и средние
века. – 2000. – Вып. 31. – С. 123–156.

5. Йорданов, И. Корпус на печатите на сред-
новековна България / И. Йорданов. – София : Агатü,
2001. – 202 с.

6. Каждан, А. П. Армяне в составе господству-
ющего класса Византийской империи в XI–XII вв.
/ А. П. Каждан. – Ереван : АН Армянской ССР, 1975. –
168 с.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 147

Н.А. Алексеенко, В.П. Степаненко. Сенахеримы в Византии: новая печать Феодора Сенахерима из Болгарии

7. Кекавмен. Советы и рассказы. Поучение
византийского полководца XI в. / подг. текста, вве-
дение, пер. и коммент. Г. Г. Литаврина. – СПб. : Але-
тейя, 2003. – 711 с.

8. Мохов, А. С. Византийская армия в правле-
ние Романа IV Диогена (1068–1071) / А. С. Мохов
// Античная древность и средние века. – 2003. –
Вып. 34. – С. 275–296.

9. Мохов, А. С. Микроструктуры византийс-
кой военно-административной системы в X–XI вв.
Фема Сервия / А. С. Мохов // Известия Уральского
федерального университета. Серия 2, Гуманитар-
ные науки. – 2010. – Вып. 3 (79). – С. 19–30.

10. Повествование вардапета Аристакэса Лас-
тивертци / введение, пер. и коммент. К.Н. Юзбашя-
на. – М. : Наука, 1968. – 194 с. – (Памятники пись-
менности Востока ; т. XV).

11. Радић, Р. Обласни господари у Византииjи
краjем XII и у првим децениjама XIII века / Р. Радић
// Зборник радова византолошки институт. – 1986. –
Књ. 24–25. – С. 151–289.

12. Степаненко, В. П. Еще раз о грузинском по-
сольстве в Ани в 1045 г. (К генеалогии грузинских и
армянских Багратидов и Арцрунидов Васпурака-
на) / В. П. Степаненко // Античная древность и сред-
ние века. – 2003. – Вып. 34. – С. 265–274.

13. Шандровская, В. С. Неизвестный правитель
фемы Сервии / В. С. Шандровская // Античная древ-
ность и средние века. – 2009. – Вып. 39. – С. 208–218.

14. Шандровская, В. С. Печать с портретом Гри-
гория Просветителя (Лусоворича) XI в. / В. С. Шан-
дровская // Проблемы социальной истории и куль-
туры Средних веков и раннего Нового времени. –
2010. – Вып. 8. Юбилейный. – С. 144–160.

15. Юзбашян, К. Н. Армянские государства
эпохи Багратидов и Византия в IX–XI вв. / К. Н. Юз-
башян. – М. : Наука, 1988. – 304 c.

16. Actes de L’Athos. I. Actes de Xenophon / ed.
L. Petit // Bизантийский временник. – 1903. – Т. X,
вып. 1–2. – С. 1–103.

17. Campagnolo-Pothitou, M. Sceaux de la
collection Georges Zacos au Musée d’art et d’histoire de
Genève / M. Campagnolo-Pothitou, J.-Cl. Cheynet. –
Genève : Genève Musée d’art et d’histoire, 2016. – 521 p.

18. Cedreni. Historiarum Compendium. T. II / ed.
I. Bekker. – Bonnae : Impensis Ed. Weberi, 1839. –
1008 p.

19. Cheynet, J.-Cl. De Tziliapert à Sébastè
/ J.-Cl. Cheynet // Studies in Byzantine Sigillography. –
2006. – Vol. 9. – P. 213–226.

20. Cheynet, J.-Cl. Les sceaux byzantins du
Musée archéologique d’Istambul / J.-Cl. Cheynet,
T. Gokyildirim, V. Bulgurlu. – İstanbul : Araştirmalari
Estitüsü, 2012. – 1095 p.

21. Dédéyan, G. Les Arméniens entre Grecs,
musulmans et croisés. Étude sur les pouvoirs

arméniens dans le Proche-Orient méditerranéen (1068–
1150). Vol. II / G. Dédéyan. – Lisbonne : Bibliothèque
arménologique de la Fondation Calouste Gulbenkian,
2003. – 1540 p.

22. Diehl, Ch. La signification du titre de proèdre
à Byzance / Ch. Diehl // Mélanges G. Schlumberger. –
1924. – Vol. I. – P. 105–117.

23. Dölger, F. Regesten der Kaiserurkunden des
Oströmischen Reiches von 565–1453. T. I, 2 Halb.
/ F. Dölger. – München : Werlag C.H. Beck, 2003. – 248 S.

24. Ioannis Scylitzae. Synopsis historiarum // Corpus
Fontium Historiae Byzantinae. Vol. V / eds. H.-G. Beck
et al. – Berolini et Movi Eboraci : A.W. de Gruyter et
Socios, 1973. – 580 S.

25. Jordanov, I. Corpus of Byzantine Seals from
Bulgaria. Vol. 2. Byzantine Seals with Family Names
/ I. Jordanov. – Sofia : Archaeological Institute with
Museum of Bulgarian Academy of Science, 2006. –
546 p.

26. Laurent, V. Le Corpus des Sceaux de l’empire
byzantin. T. V: L’Église / V. Laurent. – Paris : Éditions
du centre national de la recherche scientifique, 1965. –
538 p.

27. Michaelis Attaliotae. Historia / ed. I. Bekker. –
Bonnae : Impensis Ed. Weberi, 1853. – 336 p.

28. Oikonomides, N. A Collection of Dated
Byzantine Lead Seals / N. Oikonomides. –
Washington : Dumbarton Oaks Research Library and
Collection, 1986. – 175 p.

29. Seibt, W. EÁñóáκßäçò/Aršakuni – Armenische
Aristokraten in Byzantinischen Diensten / W. Seibt
// Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik. –
1994. – Bd. 44. – S. 349–359.

30. Seibt, W. Armenische personlichkeiten auf
byzantinischen Siegeln / W. Seibt // Armenian
perspectives. 10th Anniversary Conference of the
Association Internationale des Etudes Armeniennes
/ ed. N. Awde. – Richmond : Curzon Press., 1997. –
P. 269–272.

31. Verpaux, J. Les oikeoi. Notes d’histoire
institutionnelle et sociale / J. Verpaux // Revue des
Études Byzantines. – 1965. – T. XXIII. – P. 89–99.

REFERENCES

1. Alekseenko N.A. Bolgary v armii Romana IV
Diogena: karera Samuila Alusiana po dannym
sfragistiki [A Bulgarians in the Army of Roman IV
Diogenes : the Career of Samuel Alusian According
to Sigillographic Data]. Barabanov N.D., ed.
Polemologos: sb. st .  v  pamyat  professora
V.V. Kuchmy [Collection of Articles in Memory
of Prof. V.V. Kuchmy]. Volgograd, Izdatelstvo
Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta
Publ., 2012, pp. 127-139.



148

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

2. Alekseenko N.A. Molivdovuly armyanskogo
aristokrata Filareta Vrakhamiya v kontekste
istoricheskikh sobytiy XI v. [The Molybdoboulloi of
Armenian Aristocrat Philaretos Brachamios in the
Context of the Historical Events in the Eleventh
Century]. Bosporskie issledovaniya [Bosporos
Studies], 2014, vol. XXX, pp. 316-328.

3. Emin N., ed. Vardan Velikiy. Vseobshchaya
istoriya [General History]. Moscow, Tipografiya
Lazarevskogo instituta vostochnykh yazykov Publ.,
1861. XXIV, 202. 218 p.

4. Jordanov I. Pechati na vizantiyski sanovnitsi ot
armyanski proiskhod, namereni v Bolgarii [Seals of
Byzantine Dignitaries of Armenian Origin Found in
Bulgaria]. Antichnaya drevnost i srednie veka [Antiquity
and the Middle Ages], 2000, vol. 31, pp. 123-156.

5. Jordanov I.  Korpus na pechatite na
srednovekovna Bolgariya [Corpus of Seals of
Medieval Bulgaria]. Sofia, Agatü Publ., 2001. 202 p.

6. Kazhdan A.P. Armyane v sostave
gospodstvuyushchego klassa Vizantiyskoy imperii v
XI–XII vv. [Armenians in the Ruling Class of the
Byzantine Empire in the 11th – 12th cc.]. Erevan, AN
Armyanskoy SSR Publ., 1975. 168 p.

7. Litavrin G.G., ed. Kekavmen. Sovety i
rasskazy. Pouchenie vizantiyskogo polkovodtsa XI v.
[Tips and Stories. The Teaching of the Byzantine
Commander of 11th c.]. Saint Petersburg, Aleteyya
Publ., 2003. 711 p.

8. Mokhov A.S. Vizaniyskaya armiya v pravlenie
Romana IV Diogena (1068–1071) [Byzantine Army in
the Reign of Roman IV Diogenes (1068–1071)].
Antichnaya drevnost i srednie veka [Antiquity and
the Middle Ages], 2003, vol. 34, pp. 275-296.

9. Mokhov A.S. Mikrostruktury vizantiyskoy
voenno-administrativnoy sistemy v X–XI vv. Fema
Serviya [Microstructures of the Byzantine Military-
Administrative System of the 10th–11th cc. The Themes
of Serbion]. Izvestiya Uralskogo federalnogo
universiteta. Seriya 2, Gumanitarnye nauki [Izvestia.
Ural Federal University Journal. Series 2: Humanities
and Arts], 2010, vol. 3 (79), pp. 19-30.

10. Yuzbashyan K.N., ed. Povestvovanie
vardapeta Aristakesa Lastiverttsi [Narrative by
Vardapet Aristakes Lastivertzi]. Moscow, Nauka Publ.,
1968. 194 p. (Pamyatniki pismennosti Vostoka. T. XV
[Written Sources of the East; vol. XV]).

11. Radić R. Oblasni gospodari u Vizantiiji krajem
XII i u prvim decenijama XIII veka [Local Rulers in
Byzantium at the End of the Twelfth Century and in
the First Decades of the Thirteenth]. Zbornik radova
vizantološki institut [Proceedings of the Byzantine
Institute], 1986, vol. 24-25, pp. 151-289.

12. Stepanenko V.P. Eshche raz o gruzinskom
posolstve v Ani v 1045 g. (K genealogii gruzinskikh i
armyanskikh Bagratidov i Artsrunidov Vaspurakana

[Once Again About the Georgian Embassy at Ani in
1045 (On the Genealogy of the Georgian and Armenian
Bagratids and Artzrunids of Vaspurakan)]. Antichnaya
drevnost i srednie veka [Antiquity and the Middle
Ages], 2003, vol. 34, pp. 265-274.

13. Shandrovskaya V.S. Neizvestnyy pravitel femy
Servii [Unknown Ruler of the Themes of Serbion].
Antichnaya drevnost i srednie veka [Antiquity and
the Middle Ages], 2009, vol. 39, pp. 208-218.

14. Shandrovskaya V.S. Pechat s portretom
Grigoriya Prosvetitelya (Lusovoricha) XI v. [A Seal
with a Portrait of Gregory the Illuminator (Lusovorich)
of the 11th c.]. Problemy sotsialnoy istorii i kultury
Srednikh vekov i rannego Novogo vremeni [Studies
in Medieval and Early Modern Social History and
Culture], 2010, vol. 8, pp. 144-160.

15. Yuzbashyan K.N. Armyanskie gosudarstva
epokhi Bagratidov i Vizantiya v IX–XI vv. [The Armenian
States of the Era of the Bagratids and Byzantium in 9th –
11th cc.]. Moscow, Nauka Publ., 1988. 304 р.

16. Petit L., ed. Actes de L’Athos. I. Actes de
Xenophon. Vizantiyskiy vremennik [Byzantina
Xronika], 1903, vol. X, no. 1-2, pp. 1-103.

17. Campagnolo-Pothitou M., Cheynet J.-Cl.
Sceaux de la collection Georges Zacos au Musée d’art
et d’histoire de Genève. Genève, Genève Musée d’art
et d’histoire, 2016. 521 p.

18. Bekker I. ,  ed. Cedreni. Historiarum
Compendium. T. II. Bonnae, Impensis Ed. Weberi, 1839.
1008 p.

19. Cheynet J.-Cl. De Tziliapert à Sébastè. Studies
in Byzantine Sigillography, 2006, vol. 9, pp. 213-226.

20. Cheynet J.-Cl., Gokyildirim T., Bulgurlu V. Les
sceaux byzantins du Musée archéologique
d’Istambul. İstanbul, Araştirmalari Estitüsü, 2012.
1095 p.

21. Dédéyan G. Les Arméniens entre Grecs,
musulmans et croisés. Étude sur les pouvoirs
arméniens dans le Proche-Orient méditerranéen
(1068–1150). Vol. II.  Lisbonne, Bibliothèque
arménologique de la Fondation Calouste Gulbenkian,
2003. 1540 p.

22. Diehl Ch. La signification du titre de proèdre
à Byzance. Mélanges G. Schlumberger, 1924, vol. I,
pp. 105-117.

23. Dölger F. Regesten der Kaiserurkunden des
Oströmischen Reiches von 565–1453. T. I, 2 Halb.
München, Werlag C.H. Beck, 2003. 248 p.

24. Ioannis Scylitzae. Synopsis historiarum. Beck
H.-G. et al., eds. Corpus Fontium Historiae Byzantinae.
Vol. V. Berolini et Movi Eboraci, A.W. de Gruyter et
Socios, 1973. 580 p.

25. Jordanov I. Corpus of Byzantine Seals from
Bulgaria. Vol. 2. Byzantine Seals with Family Names.
Sofia, Archaeological Institute with Museum of
Bulgarian Academy of Science, 2006. 546 p.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 149

Н.А. Алексеенко, В.П. Степаненко. Сенахеримы в Византии: новая печать Феодора Сенахерима из Болгарии

26. Laurent V. Le Corpus des Sceaux de l’empire
byzantin. T. V: L’Église. Paris, Éditions du centre
national de la recherche scientifique, 1965. 538 p.

27. Bekker I., ed. Michaelis Attaliotae. Historia.
Bonnae, Impensis Ed. Weberi, 1853. 336 p.

28. Oikonomides N. A Collection of Dated
Byzantine Lead Seals. Washington, Dumbarton Oaks
Research Library and Collection, 1986. 175 p.

29. Seibt W. Arsakidēs/Aršakuni – Armenische
Aristokraten in Byzantinischen Diensten. Jahrbuch

der Österreichischen Byzantinistik, 1994, vol. 44,
pp. 349-359.

30. Seibt W. Armenische personlichkeiten auf
byzantinischen Siegeln. Awde N., ed. Armenian
perspectives. 10th Anniversary Conference of the
Association Internationale des Etudes Armeniennes.
Richmond, Curzon Press., 1997, pp. 269-272.

31. Verpaux J. Les oikeoi. Notes d’histoire
institutionnelle et sociale. Revue des Études
Byzantines, 1965, vol. XXIII, pp. 89-99.

Information About the Authors

Nikolay A. Alekseienko, Dr. Études médiévales (Paris IV-Sorbonne), Candidate of Sciences
(History), Leading Researcher, Department of Medieval Archaeology, Institute of Archaeology of Crimea
of the Russian Academy of Sciences, Prosp. V.I. Vernadskogo, 2, 295007 Simferopol, Russian Federation,
alekseyenkonikolaj@gmail.com, https://orcid.org/0000-0003-1992-680X

Valery P. Stepanenko, Doctor of Sciences (History), Professor, Department of Ancient and
Medieval History, Ural Federal University, Prosp. Lenina, 51, 620000 Yekaterinburg, Russian Federation,
v.stepanenko49@mail.ru, https://orcid.org/0000-0001-8399-5530

Информация об авторах

Николай Александрович Алексеенко, Dr. Études médiévales (Paris IV-Sorbonne), канди-
дат исторических наук, ведущий научный сотрудник отдела средневековой археологии, Институт
археологии Крыма РАН, просп. Академика В.И. Вернадского, 2, 295007 г. Симферополь, Россий-
ская Федерация, alekseyenkonikolaj@gmail.com, https://orcid.org/0000-0003-1992-680X

Валерий Павлович Степаненко, доктор исторических наук, профессор кафедры истории
древнего мира и средних веков, Уральский федеральный университет, просп. Ленина, 51, 620000
г. Екатеринбург, Российская Федерация, v.stepanenko49@mail.ru, https://orcid.org/0000-0001-8399-5530




В

ин
ог

ра
до

в А
.Ю

., 
Ка

ш
та

но
в Д

.В
., 

Чх
аи

дз
е В

.Н
., 2

02
0

150 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.11

UDC 94“04/14”:929.651 Submitted: 26.06.2020
LBC 63.3(0)4-92 Accepted: 23.11.2020

TURKELS – A TURKIC FAMILY IN THE BYZANTINE CIVIL SERVICE

Andrey Yu. Vinogradov
National Research University Higher School of Economics, Moscow, Russian Federation

Denis V. Kashtanov
Independent Researcher, Moscow, Russian Federation

Viktor N. Chkhaidze
Institute of Archaeology of the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation

Abstract. Introduction. The paper considers the two Byzantine lead seals of the second half of the
11th century, the owner of which was a translator (ermeneutes) with a non-Christian name Turkeles. Analysis. The
correct reading of the owner’s name was possible by comparing the sigillographic texts with the inscription on
a silver bucket found in Perm region (Russia). This richly ornamented vessel made in the last third of the 11th –
12th c., belonged, according to the inscription, to a Christian person called Theodore Turkeles. The most probable
etymology of this very rare name is Turkic. Because both seals originate from the territory of the Old Rus, we can
suppose that he was involved in the northern policy of Byzantium. Results. It can be assumed that the owner of
the seal, Turkeles, became the first Rhomaios in his family, entering the service of the Emperor as a translator
from Turkic languages. The owner of the bucket, Theodore was called by the second name Turkeles, either from
his father or as a family name. Since no other Turkeles is attested in the Byzantine sources, the bearers of this
name were not very successful in cultivating their family tree, and the patronymic could simply not have time to
turn into a family nickname.

Key words: history of Byzantium, Byzantine families, Byzantine seals, iconography, prosopography.

Citation. Vinogradov A.Yu., Kashtanov D.V., Chkhaidze V.N. Turkels – a Turkic Family in the Byzantine Civil
Service. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie.
Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International
Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 150-159. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.11

УДК 94“04/14”:929.651 Дата поступления статьи: 26.06.2020
ББК 63.3(0)4-92 Дата принятия статьи: 23.11.2020

ТУРКЕЛЫ – ТЮРКСКАЯ СЕМЬЯ НА ВИЗАНТИЙСКОЙ СЛУЖБЕ

Андрей Юрьевич Виноградов
Национальный исследовательский университет «Высшая школа экономики», г. Москва, Российская Федерация

Денис Викторович Каштанов
Независимый исследователь, г. Москва, Российская Федерация

Виктор Николаевич Чхаидзе
Институт археологии РАН, г. Москва, Российская Федерация

Аннотация. В работе рассматриваются две византийские печати второй половины XI в., владельцем
которых являлся переводчик (ерминевт) Туркел. Правильно прочитать имя владельца позволило обращение
к найденному в Пермской области серебряному ковшу последней трети XI – XII в., владельцем которого был



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 151

А.Ю. Виноградов, Д.В. Каштанов, В.Н. Чхаидзе. Туркелы – тюркская семья на византийской службе

Феодор Туркел. Наиболее вероятная этимология имени – тюркская. Находка обеих печатей Туркела на тер-
ритории Древней Руси говорит в пользу его работы на северном направлении византийской политики. Мож-
но полагать, что Туркел стал ромеем в первом поколении, поступив на службу императору в качестве пере-
водчика именно с тюркских языков. Владелец ковша Феодор именовался вторым именем Туркел, которое
либо принадлежало отцу, либо являлось фамильным. Так как никаких других Туркелов в византийских источ-
никах найти не удалось, носители этого имени были не слишком успешны во взращивании своего фамильно-
го древа – семейное имя быстро сошло с исторической сцены.

Ключевые слова: история Византии, византийские фамилии, византийские печати, иконография, про-
сопография.

Цитирование. Виноградов А. Ю., Каштанов Д. В., Чхаидзе В. Н. Туркелы – тюркская семья на византий-
ской службе // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение.
Международные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 150–159. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.11

Первое поколение все еще имеет нравы
жизни на открытом пространстве с ее суро-
востью и дикостью: эти люди испытывают ли-
шения, отважны, хищны, участвуют в общей
славе... Второе поколение благодаря владению
и благополучию живет не на открытом, а на
огороженном пространстве, не в лишениях, а
в роскоши и изобилии, оно не соучаствует в
общей славе... А третье поколение забывает
эпоху жизни на открытом пространстве, как
будто той и не было [9, с. 210].

Введение. Изучение родов и фамилий –
одно из самых перспективных направлений ви-
зантийской просопографии. Благодаря введе-
нию в научный оборот большого количества
нового материала, прежде всего сфрагистичес-
кого и эпиграфического, становится возможным
проследить судьбу многих византийских семей,
как крупных и знатных, так и мелких и малоза-
метных. Такого рода исследования опираются
на материал различных дисциплин, и именно
на их пересечении проступают следы прежде
неизвестных родов, одному из которых и по-
священа эта статья.

Методы. Не так давно был опубликован
византийский моливдовул [16, с. 124–125, рис. 1],
найденный в 2016 г. близ с. Григорово Юрьев-
Польского района Владимирской области (хра-
нится в Новгородском музее-заповеднике)
(рис. 1, а). Однако первоначальное прочтение
имени его владельца (EÉκåëÞv – «Икелий») ока-
залось неверным. Кроме того, стало известно,
что в частной коллекции хранится другой экзем-
пляр печати (рис. 1, б), которая происходит, по
всей видимости, с территории Украины.

По этой причине возникла необходимость
вновь вернуться к указанному памятнику с уче-
том новых данных и поставить его в более ши-

рокий контекст. Методологической основой для
этого является междисциплинарный комплекс-
ный подход, предусматривающий использование
сравнительного анализа сфрагистических, ико-
нографических, эпиграфических и иных катего-
рий памятников. Надеемся, что наши наблюде-
ния послужат небольшим, но полезным допол-
нением к уже имеющимся данным по целому
ряду сторон византийской жизни.

Анализ. Оба экземпляра исполнены од-
ной парой матриц, поэтому описываем их сум-
марно. Печати (рис. 1, а–б) несут на аверсе
погрудное изображение Богородицы, которая
держит обеими руками диск с изображением
Христа – тип Никопеи. Ее лицо – грубое, одут-
ловатое, совершенно лишено изящества. По
сторонам – колончатая легенда:

+MHR – YU || YE | OS | KE – p A | ST | OS =
† Ìçôxñ È(åï)™ ÈåïóκÝðáóôïò – † Матерь
Божия Феоскепастос.

На реверсе печати читается заключен-
ная в ободок пятистрочная надпись:

+YKEbO | TvSvDw | TwRKELH | ERMHNE |
FTH = † È(åïôü)κå âï(Þèåé) ô² ó² äïý(ëv)
ÔïõñκÝëw eñìçíåöô† – † Богородица, помоги
своему рабу Туркелу переводчику.

Размеры печати – вполне рядовые (диа-
метр – около 16 мм, толщина – 3 мм, вес – 6 г).

Изображение Богородицы Никопеи на
печатях стало особенно популярным во вто-
рой половине XI века [30, S. 549–564; 31, S. 41–
43]. С такой датировкой полностью согласу-
ется палеография надписи – начертания от-
дельных литер (w, K, D) также заставляют
относить моливдовул к тому же времени [28,
p. 167, 169, № 31, 44, 59].

Эту печать выделяют на общем фоне две
интересные детали.



152

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Во-первых, насколько мы можем судить,
она демонстрирует самое раннее употребление
весьма редкого эпитета «Феоскепастос». Судя
по изображениям поздне- и поствизантийского
времени, он мог прилагаться к любому из ос-
новных иконографических типов Богородицы [20,
p. 121–224]: Оранта [22, p. 212–213, № 1295],
Одигитрия [13, с. 23–29; 14, с. 126–127; 37, с. 395,
405], Умиление [26, ó. 160, № 38].

Вторая особенность – написание долж-
ности eñìçíåõôÞò с Ф вместо Y, которое от-
ражает завершение консонантизации дифтон-
га åõ [35, p. 22–24]. Несколько неожиданно ви-
деть такое орфографическое отклонение на
печати переводчика, однако следует помнить,
что все переводчики – eñìçíåõôáß в средне-
византийских источниках упоминаются в кон-
тексте устного, а не письменного перевода.
Примечательно, что черты обиходной речи
проступают и на печати коллеги Туркела,
Иоанна [22, p. 232, № 470].

Корпус переводчиков, входивший в ве-
домство логофета дрома, играл важную роль
в византийской дипломатии [5, c. 54–58; 24,
p. 8–10; 16, c. 125–126; 17, с. 56–57; 18, с. 111–
112]. Переводчики (ерминевты и диерминев-
ты) выполняли разнообразные задачи: устный
и письменный перевод, сопровождение по-
сольств в империи и за рубежом. Помимо гре-
ков и латинян, нам известны скандинавские,
арабские и – что особенно важно для нас –
тюркские переводчики [23, p. 230]. Впрочем,
источники о деятельности переводчиков в
Империи крайне фрагментарны. Если брать
только сфрагистические свидетельства, то до
настоящего времени для огромного периода
VI–XIII вв. было известно всего 13 печатей
переводчиков [5, c. 54–58; 15, c. 8–10; 16,
c. 125–126; 17, с. 56–57; 18, с. 111–112]. По-
этому каждая новая находка представляет ис-
ключительный интерес.

Второй раз имя «Туркел» встречается на
серебряном ковше из Эрмитажа (инв.
№ ù 1207) (рис. 2). Он был найден до 1949 г.
около деревни Пеняхино Соликамского района
Пермской области [1, л. 46–47, фото 26; 2, с. 94,
рис. 26, 1–7] (ныне не существующая дерев-
ня находилась на левом берегу рек Камы и
Вишеры недалеко от их слияния) и вошел в
состав открывшейся в 1956 г. византийской эк-
спозиции Эрмитажа [3, с. 344].

Ковш изготовлен в виде плоской чаши,
ручка и ножка утрачены. Диаметр – 14 см,
высота – 5,2 см. На стенках ковша, снаружи,
присутствуют чеканные и гравированные сце-
ны с участием реальных и фантастических
животных. На дне ковша, в медальоне, – че-
канное погрудное изображение святого воина
Федора в доспехах, с копьем в правой руке и
мечем в левой. По сторонам от Святого над-
пись: q | YE – O | DO | RO | S = FÏ R(ãéïò)
Èåüäïñïò (рис. 2).

Будучи выдающимся произведением ви-
зантийского ювелира, этот ковш неоднократ-
но привлекал внимание исследователей, как
отечественных [4, с. 314, ил. 205–207; 7, с. 197,
201, 262–263, ил. 310, 316, 375; 8, с. 119, 123,
№ 23; 10, c. 88, № 551; 34, p. 80] (нельзя не
отметить, что все это работы каталожного
типа), так и, в последнее время, зарубежных
[21, p. 26–29, fig. 1–3; 24, p. 16–17; 25, p. 193,
fig. 11–12; 32, p. 130–132, fig. 14–15] (это ос-
новные публикации, но список не исчерпыва-
ющий). Их интересовала преимущественно ху-
дожественная составляющая, однако смысл
и значение ансамбля изображений чудищ,
животных, рыб и голых людей так и остались
загадкой, несмотря на полные учености гипо-
тезы и тонкие аналогии. Уникальный харак-
тер этого памятника также породил разнооб-
разные мнения относительно его датировки и
географической привязки, однако и в них боль-
ше категоричности, нежели обоснованности.
Тем удивительнее, что имеющаяся на венчи-
ке ковша надпись не вызвала особого интере-
са, хотя и была неоднократно опубликована
(не всегда без ошибок, несмотря на краткость
и четкость) и переведена на русский и анг-
лийский языки.

Вырезанная по кругу на вертикальном,
чуть загибающемся наружу, плоском венчи-
ке надпись (рис. 2) гласит:

+KEBOHYITONDOuLO SOuYEODORO TO-
uRKELHN+ = + Ê(ýñé)å, âïÞèé ô’í äï™ëüí
óïõ Èåüäïñïí ÔïõñêÝëçí + – † Господи, по-
моги рабу твоему Феодору Туркелу †.

Формула надписи и ее орфографические
особенности (итацизм, смешение V и Ï, впро-
чем, весьма умеренные) не выходят за обыч-
ные рамки средневизантийской эпиграфики.
А вот ее палеография очень интересна. Все
мачты, петли и многие диагональные элемен-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 153

А.Ю. Виноградов, Д.В. Каштанов, В.Н. Чхаидзе. Туркелы – тюркская семья на византийской службе

ты выполнены двойными линиями, что типич-
но для надписей на металле с ранневизантийс-
кого времени 1 и восходит к александрийскому
(или библейскому) унциалу. При этом формы
отдельных букв маньеризованы. В одних
(E, Y, O, S) вторые линии волнообразные, в
других (H, N) перекладина дополнена ромби-
ком или заостренной разомкнутой петелькой.

Такая маньеризация букв встречается на
«Филофеевской ставротеке» XI–XII вв. [4,
с. 312, № 195; 6, с. 120–123, № 8; 10, с. 87,
№ 549], однако там вторые линии изогнутые,
а не волнообразные, а засечки на переклади-
нах еще не обрели объем. Ту же типологию
букв демонстрируют и надписи на точно не
датированных венцах спафарокандидата
Романа и его супруги из Византийского музея
в Афинах [36, p. 270–271, № 242], однако здесь
засечки уже имеют форму ромбика или мин-
далины, правда на вертикальных гастах. Да-
тировать такую маньеризацию сложно, одна-
ко, например, на относящемся к правлению
Михаила VII Дуки (1057–1069) «кивории»
св. Димитрия Солунского [6, с. 114–119, № 7;
10, с. 85, № 547; 12, с. 308–310, табл. LXXXIII]
в аналогичном шрифте с двойными линиями
ее признаков еще нет. Поэтому надпись на
ковше Феодора Туркела можно с осторожнос-
тью отнести к последней трети XI или XII веку.

Естественно, встает вопрос о том, кем
друг другу приходятся оба Туркела.

Результаты. Датировки и печати, и ков-
ша весьма широки и поэтому не могут спо-
собствовать разъяснению вопроса. Здесь мы
неизбежно ступаем на зыбкую почву догадок
и гипотетических построений.

Одно несомненно, что Туркел – это лич-
ное имя переводчика. В этом убеждает пе-
чать его коллеги – патрикия Сфена [33, p. 193–
198, fig. 1]. Очевидно, что сочетание чуждо-
го, необычного для византийца имени и дол-
жности гарантировало безошибочную иден-
тификацию.

А вот владелец ковша Феодор именовал-
ся вторым именем Туркел как фамильным
(форма ÔïõñκÝëçí в аккузативе не может
быть патронимиком). Таким образом, перед
нами – еще один пример хорошо известного и
повсеместно распространенного явления
трансформации иностранных личных имен в

родовые прозвища (на византийском матери-
але изучено [19, p. 57–66]). Впрочем, судя по
тому, что никаких других Туркелов в доступ-
ных нам византийских источниках, а также
литературе и базах данных найти не удалось
(такими сведениями не располагал, к приме-
ру, и Дьюла Моравчик [27, p. 327]), носители
этого имени были не слишком успешны во взра-
щивании своего фамильного древа, а родовое
имя, судя по датам памятников, могло не вый-
ти за пределы второго поколения.

Наиболее вероятная этимология имени –
тюркская, его смысл – благопожелание (уже
третье в нашем небольшом исследовании):
«живи, новорожденный!» [29, p. 359, 794] 2.

Не выглядит невозможным предположе-
ние, что Туркел стал ромеем в первом поко-
лении. Находка двух его печатей в разных
уголках Руси подталкивает к мысли о том, что
его профессиональные обязанности были свя-
заны именно с русским направлением поли-
тики Константинополя.

Что касается Феодора Туркела, можно
предположить, что он был достаточно богат
или занимал весомое положение в обществе,
чтобы заказать или получить в подарок столь
изящный и дорогой ковш. А то, что изображе-
ния на нем не поддаются расшифровке, ско-
рее говорит в пользу того, что их смысл был
понятен только самому владельцу и, возмож-
но, узкому кругу близких людей. Поэтому вряд
ли у него возникло бы желание расстаться со
своим ковшом по доброй воле. Возьмем на
себя смелость предположить, что он попал в
Прикамье в результате каких-то чрезвычай-
ных событий, возможно годы или даже века
спустя после смерти владельца.

ПРИМЕЧАНИЯ

1 Такой способ написания следует отличать
от выполнения всех форм двойной линией, восхо-
дящего к рельефному шрифту.

2 Версия грузинского посредства, которую
выдвинул В.С. Кулешов [11, с. 364], больше отража-
ет обширные лингвистические познания автора,
нежели реальность, а утверждение о происхожде-
нии ковша из «области византийско-багратидско-
сельджукидского пограничья» переносит в область
догадок, которые невозможно проверить.



154

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ПРИЛОЖЕНИЕ

Рис. 1. Печати Туркела, переводчика (вторая половина XI в.)
Fig. 1. Seal of Turkel, translator (second half of the 11th century)



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 155

А.Ю. Виноградов, Д.В. Каштанов, В.Н. Чхаидзе. Туркелы – тюркская семья на византийской службе

Рис. 2. Ковш Феодора Туркела и прорисовка надписи на нем (последняя треть XI – XII в.)
Fig. 2. The bucket of Theodore Turkel and the drawing of the inscription on it (last third of the 11th –12th centuries)



156

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Бадер, О. Н. Отчет об археологических рас-
копках и разведках, произведенных Камской архео-
логической экспедицией Молотовского Госунивер-
ситета в 1949 г. / О. Н. Бадер // Архив ИА РАН. – Р-1. –
№ 384. – 78 л.

2. Бадер, О. Н. Камская археологическая экс-
педиция в 1949 г. / О. Н. Бадер // Краткие сообщения
Института истории материальной культуры. –
1951. – Вып. 39. – С. 89–95.

3. Банк, А. В. Выставка византийских материа-
лов в Государственном Эрмитаже / А. В. Банк // Ви-
зантийский временник. – 1956. – Т. 11. – С. 340–348.

4. Банк, А. В. Византийское искусство в со-
браниях Советского Союза / А. В. Банк. – Л. ; М. :
Сов. художник, 1966. – 392 с.

5. Византийская сфрагистика в трудах
В. С. Шандровской / под. ред. Е. В. Степановой. –
СПб. : Изд-во Гос. Эрмитажа, 2019. – 526 с.

6. Византийские древности. Произведения
искусства IV–XV веков в собрании Музеев Мос-
ковского Кремля : Каталог / отв. ред.-сост. И. А. Стер-
лигова. – М. : Пинакотека, 2012. – 608 с.

7. Даркевич, В. П. Светское искусство Визан-
тии. Произведения византийского художественно-
го ремесла в Восточной Европе X–XIII века
/ В. П. Даркевич. – М. : Искусство, 1975. – 352 с.

8. Дьяконова, И. В. Искусство народов зару-
бежного Востока в Эрмитаже / И. В. Дьяконова. –
Л. : Изд-во Гос. Эрмитажа, 1962. – 128 с.

9. Ибн Халдун. Введение (ал-Мукаддима) / Ибн
Халдун ; сост., пер. с араб. и примеч. А. В. Смирно-
ва // Историко-философский ежегодник. – 2007–
2008. – № 1. – С. 187–217.

10. Искусство Византии в собраниях СССР. 2.
Каталог выставки. Искусство эпохи иконоборче-
ства. Искусство IX–XII веков / под ред. А. В. Банк
и О. С. Поповой. – М. : Сов. художник, 1977. – 156 с.

11. Кулешов, Вяч. С. Серебро за меха из страны
мрака: памятники византийской, восточной и запад-
ной торевтики и нумизматики в сакральной эконо-
мике югорского общества V–XV вв. / Вяч. С. Куле-
шов // Византия в контексте мировой культуры :
материалы конф., посвящ. памяти Алисы Влади-
мировны Банк (1906–1984) / науч. ред. В. Н. Залес-
ская. – СПб. : Изд-во Гос. Эрмитажа, 2017. – С. 363–
372. – (Труды Государственного Эрмитажа ;
Т. LXXXIX).

12. Лихачев, Н. П. Моливдовулы греческого
Востока / Н. П. Лихачев. – М. : Наука, 1991. – 359 с. –
(Научное наследство ; Т. 19).

13. Соколова, И. М. Богоматерь Одигитрия Вла-
хернская из Успенского собора Московского Кремля
/ И. М. Соколова // Многоценное сокровище. Иконы
Богоматери Одигитрии Влахернской в России / авт.-

сост.: С. В. Гнутова, Г. В. Сидоренко, И. М. Соколо-
ва. – М. : Полиграф. центр «Декарт», 2005. – С. 23–29.

14. Трифонова, А. Икони от църквата «Преоб-
ражение Господне» в Поморие (XV–XX в.). / А. Три-
фонова. – [Б. м.] : Рива, [б. д.]. – 248 с. – Электрон.
текстовые дан. – Режим доступа: https://www.
academia.edu/25864375. – Загл. с экрана.

15. Филипчук, О. М. Печатка Михаïла, «пансе-
васта i великого перекладача варягiв» / О. М. Фи-
липчук // Сфрагiстичний щорiчник. – 2012. –
Вип. III. – С. 5–16.

16. Чхаидзе, В. Н. Византийская печать пере-
водчика Икелия (вторая половина XI в.) / В. Н. Чха-
идзе // IX Международный Византийский семинар
×åñó§íïò èÝìáôá : «Империя» и «полис» : матери-
алы науч. конф. / отв. ред. Н. А. Алексеенко. – Сева-
стополь : ООО «Колорит», 2017. – С. 124–127.

17. Шандровская, В. С. Византийские печати
переводчиков / В. С. Шандровская // Одиннадца-
тая Всероссийская нумизматическая конферен-
ция : тез. докл. и сообщ. / отв. ред. А. С. Мельнико-
ва. – СПб. : Изд-во Гос. Эрмитажа, 2003. – C. 56–57.

18. Шандровская, В. С. Византийские печати
переводчиков / В. С. Шандровская // Albo dies
notanda lapillo : Коллеги и ученики – Г. Е. Лебеде-
вой / отв. ред. В. А. Якубский. – СПб. : Алетейя,
2005. – С. 109–115.

19. Cheynet, J. C. Du prénom au patronyme: les
étrangers à Byzance (Xe–XIIe siècles) / J. C. Cheynet
// Studies in Byzantine Sigillography. – 1987. – Vol. 1. –
P. 57–66.

20. Cotsonis, J. The Religious Figural Imagery
of Byzantine Lead Seals. I. Studies on the Image of
Christ, Virgin and Narrative Scenes / J. Cotsonis. –
London ; New York : Taylor & Francis Group, 2020. –
xxvi, 314 p.

21. Frentrop, L. Protection and salvation : An
eleventh-century silver vessel, its imagery, and its
function / L. Frentrop // Byzantine and Modern Greek
Studies. – 2018. – Vol. 42 (1). – P. 26–44.

22. Laurent, V. Le Corpus des sceaux de l’Empire
Byzantin. Tome V, 2 : L’Église / V. Laurent. – Paris :
Centre National de la Recherche Scietifique, 1965. –
538 p.

23. Laurent, V. Le Corpus des sceaux de l’Empire
Byzantin. Tome II: L‘administration central
/ V. Laurent. – Paris : Centre National de la Recherche
Scietifique, 1981. – 740 p.

24. Maguire, E. D. Other icons. Art and power in
Byzantine secular culture / E. D. Maguire, H. Maguire. –
Princeton : University Press, 2007. – xxii, 201 p.

25. Maguire, H. The prophane aesthetic in
Byzantine art and literature / H. Maguire // Dumbarton
Oaks Papers. – 1999. – Vol. 53. – P. 189–205.

26. ÌðáëôïãéÜííç, ×. Åéκüíåò. ÌÞôçñ Èåïý
/ ×. ÌðáëôïãéÜííç. – ÁèÞíá : ÁäÜì, 1994. – 382 ó.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 157

А.Ю. Виноградов, Д.В. Каштанов, В.Н. Чхаидзе. Туркелы – тюркская семья на византийской службе

27. Moravcsik, G. Byzantinoturcica. 2. Sprachreste
der Türkvölker in den Byzantinischen Quellen
/ G. Moravcsik. – Leiden : E.J. Brill, 1983. – 375 p.

28. Oikonomides, N. A. Collection of Dated
Byzantine Lead Seals / N. A. Oikonomides. –
Washington : Dumbarton Oaks, 1986. – 175 p.

29. Rásonyi, L. Onomasticon Turcicum. Turkic
personal names / L. Rásonyi, I. Baski. – Bloomington :
Institute of Inner Asian Studies, 2007. – 836 p.

30. Seibt, W. Der Bildtypus der Theotokos
Nikopoios. Zur Iconographie der Gottermutterikone, die
1030/31 in der Blachemenkirche wiederaufgefimden wurde
/ W. Seibt // ÂõæáíôéíÜ. – 1985. – T. 13. – P. 549–565.

31. Seibt, W. Die Darstellung der Theotokos auf
byzantinischen Bleisiegeln, besonders im 11.
Jahrhundert / W. Seibt // Studies in Byzantine
Sigillography. – 1987. – Vol. 1. – P. 35–56.

32. Ševčenko, N. P. Eaten alive : Animal attacks in
the Venice Cynegetica / N. P. Ševčenko // Æþá κáé
ðåñéâÜëëïí óôï ÂõæÜíôéï (7ïò–12ïò áé.) / åðéóôçìï-
íéκÞ åðéìÝëåéá : åκä. Ç. ÁíáãíùóôÜκçò, Ô. Ã. Êüëéáò,
Å. Ðáðáäïðïýëïõ. – ÁèÞíá : Åèíéκü EÉäñõìá Åñåõíþí
Éíóôéôïýôï Âõæáíôéíþí Åñåõíþí ÂáóéëÝùò Êùíóôáí-
ôßíïõ, 2011. – P. 115–135. – (ÄéåèíÞ óõìðüóéá ; 21).

33. Shchavelev, A. A Seal of Byzantine “Translator
of the English” Patrikios Sphen : Its Date and Socio-
Cultural Context / A. Shchavelev // Byzantine and Rus’
Seals. Proceedings of the International Colloquium on
Rus’-Byzantine Sigillography / eds. H. Ivakin,
N. Khrapunov, W. Seibt. – Kyiv : Sheremetievs’
Museum, 2015. – P. 193–200.

34. Sinai. Byzantium. Russia. Orthodox art from
the sixth to the twentieth century / Ed. by
Yu. Piatnitsky. – London ; St. Petersburg : Saint
Catherine Foundation, 2000. – 488 p.

35. The Cambridge Grammar of Medieval and
Early Modern Greek. Vol. 1. General Introduction and
Phonology / D. Holton, G. Horrocks, M. Janssen,
T. Lendari, I. Manolessou, N. Toufexis. – Cambridge :
Arts and Humanities Research Council; Cambridge
University Press, 2019. – clxx, 237 p.

36. The World of the Byzantine Museum / ed. by
F. Boubouli. – Athens : Byzantine and Christian
Museum Publ., 2004. – 509 p.

37. Weyl Carr, A. Taking place: the shrine of the
Virgin veiled by God in Kalopanagiotis, Cyprus / A. Weyl
Carr // Иеротопия. Создание сакральных пространств
в Византии и Древней Руси / под ред. А. М. Лидова. –
М. : Прогресс-Традиция, 2006. – С. 388–408.

REFERENCES

1. Bader O.N. Otchet ob arkheologicheskikh
raskopkakh i razvedkakh, proizvedennykh Kamskoy
arkheologicheskoy ekspeditsiey Molotovskogo

Gosuniversiteta v 1949 g. [Report on the archaeological
excavations and explorations made by the Kama
archaeological expedition of Molotov state University
in 1949]. Archive IA RAS, R-1, № 384. 78 l.

2. Bader O.N. Kamskaya arkheologicheskaya
ekspeditsiya v 1949 g. [Kama archaeological expedition
in 1949 year]. Kratkie soobshcheniya Instituta istorii
materialnoy kultury [Brief reports of the Institute of
the history of material culture], 1951, vol. 39, pp. 89-95.

3. Bank A.V. Vystavka vizantiyskikh materialov
v Gosudarstvennom Ermitazhe [Exhibition of Byzantine
materials in the State Hermitage]. Vizantiiskii
vremennik, 1956, vol. 11, pp. 340-348.

4. Bank A.V. Vizantiyskoe iskusstvo v
sobraniyakh Sovetskogo Soyuza [Byzantine art in the
collections of the Soviet Union]. Leningrad; Moscow,
Sovetskiy khudozhnik Publ., 1966. 392 p.

5. Stepanova E.V., ed. Vizantiyskaya sfragistika
v trudakh V.S. Shandrovskoy [Byzantine sphragistics
in the works of V.S. Shandrovskaya]. St. Petersburg,
State Hermitage Publ., 2019. 526 p.

6. Sterligova I.A., ed. Vizantiyskie drevnosti.
Proizvedeniya iskusstva IV–XV vekov v sobranii
Muzeev Moskovskogo Kremlya: Katalog [Byzantine
antiquities. Works of art of the IV–XV centuries in the
collection of the Moscow Kremlin Museums: Catalog].
Moscow, Pinakoteka Publ., 2012. 608 p.

7. Darkevich V.P. Svetskoe iskusstvo Vizantii.
Proizvedeniya vizantiyskogo khudozhestvennogo
remesla v Vostochnoy Evrope X–XIII veka [Secular
art of Byzantium. Works of Byzantine art craft in
Eastern Europe of the X–XIII century]. Moscow,
Iskusstvo Publ., 1975. 352 p.

8. Dyakonova I.V. Iskusstvo narodov
zarubezhnogo Vostoka v Ermitazhe  [Art of the
peoples of the foreign East in the Hermitage].
Leningrad, Izdatelstvo Gosudarstvennogo Ermitazha
Publ., 1962. 128 p.

9. Smirnova A.V., ed. Ibn Haldun. Vvedenie (al-
Mukaddima) [Introduction (al-Muqaddimah)]. Istoriko-
filosofskiy ezhegodnik [Historical and philosophical
Yearbook], 2007–2008, no. 1, pp. 187-217.

10. Bank A.V., Popova O.S., eds. Iskusstvo Vizantii
v sobraniyakh SSSR. 2. Katalog vystavki. Iskusstvo
epokhi ikonoborchestva. Iskusstvo IX–XII vekov [Art
of Byzantium in the collections of the USSR. 2.
Catalogue of the exhibition. Art of the iconoclastic
era. The art of the IX–XII centuries]. Moscow,
Sovetskiy khudozhnik Publ.,  1977. 156 p.

11. Kuleshov V. S. Serebro za mekha iz strany
mraka: pamyatniki vizantiyskoy, vostochnoy i
zapadnoy torevtiki i numizmatiki v sakralnoy ekonomike
yugorskogo obshchestva V–XV vv. [Silver for furs
from the land of darkness: monuments of Byzantine,
Eastern and Western torevtics and numismatics in the
sacred economy of the Yugor society of the V–



158

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

XV centuries]. Zalesskaya V. N., ed. Vizantiya v
kontekste mirovoy kultury. Materialy konferentsii,
posvyashchennoy pamyati Alisy Vladimirovny Bank
(1906–1984) [Byzantium in the context of world
culture. Materials of the conference dedicated to the
memory of Alice Vladimirovna Bank (1906–1984)]. St.
Petersburg, Izdatelstvo Gosudarstvennogo Ermitazha
Publ., 2017, pp. 363-372. (Trudy Gosudarstvennogo
Ermitazha [Works of the State Hermitage Museum];
vol. 89).

12. Likhachev N.P. Molivdovuly grecheskogo
Vostoka [Molyvdovoula the Greek East]. Moscow,
Nauka Publ., 1991. 359 p. (Nauchnoe nasledstvo [The
Scientific legacy]; vol. 19).

13. Sokolova I.M. Bogomater  Odigitr iya
Vlakhernskaya iz Uspenskogo sobora Moskovskogo
Kremlya [Our lady Odigitria of Blachernae from the
assumption Cathedral of the Moscow Kremlin].
Gnutova S.V., Sidorenko G.V., Sokolova I.M., eds.
Mnogotsennoe sokrovishche. Ikony Bogomateri
Odigitrii Vlakhernskoy v Rossii [A valuable treasure.
Icons of our lady of Odigitria of Blachernae in Russia].
Moscow, Poligraficheskiy tsentr «Dekart» Publ., 2005,
pp. 23-29.

14. Trifonova A. Ikoni ot crkvata «Preobrazhenie
Gospodne» v Pomorie (XV–XX v.) [Icons from the
Church “Transfiguration of the Lord” in Pomorie (XV–
XX-century)]. S.l., Izdatelstvo “Riva” Publ., s.a. 248 p.
URL: https://www.academia.edu/25864375.

15. Filipchuk O.M. Pechatka Mihaïla,
“pansevasta i velikogo perekladacha varjagiv” [Seal
of Michael, “pansebastos and great translator of
varangs”]. Sfragistichnij shhorichnik [Shgragistics
yearbook], 2012, vol. III, pp. 5-16.

16. Chkhaidze V.N. Vizantiyskaya pechat
perevodchika Ikeliya (vtoraya polovina XI v.) [The
Byzantine seal of the translator Ikelia (the second half
of the XI century)]. Alekseenko N. A., ed.
IX Mezhdunarodnyy Vizantiyskiy seminar Chersōnos
themata: «imperiya» i «polis». Materialy nauchnoy
konferentsii [IX International Byzantine seminar
Chersōnos themata: “Empire” and “Polis”. Materials
of the scientific conference]. Sevastopol, OOO Kolorit
Publ., 2017, pp. 124-127.

17. Shandrovskaya V.S. Vizantiyskie pechati
perevodchikov [Byzantine seals of translators].
Melnikova A. S., ed. Odinnadtsataya Vserossiyskaya
numizmaticheskaya konferentsiya. Tezisy dokladov i
soobshcheniy [Eleventh All-Russian numismatic
conference. Abstracts of reports and messages]. Saint
Petersburg, Izdatelstvo Gosudarstvennogo Ermitazha
Publ., 2003, pp. 56-57.

18. Shandrovskaya V.S. Vizantiyskie pechati
perevodchikov [Byzantine seals of translators].
Yakubskiy V.A., ed. Albo dies notanda lapillo:
kollegi i ucheniki – G.E. Lebedevoy [Albo dies

notanda lapi llo: col leagues and studen ts –
G.E. Lebedeva]. Saint Petersburg, Aletheia Publ., 2005,
pp. 109-115.

19. Cheynet J.C. Du prénom au patronyme: les
étrangers à Byzance (Xe–XIIe siècles). Studies in
Byzantine Sigillography, 1987, vol. 1, pp. 57-66.

20. Cotsonis J. The Religious Figural Imagery
of Byzantine Lead Seals I. Studies on the Image of
Christ, Virgin and Narrative Scenes. London; New
York, Taylor & Francis Group, 2020. xxvi, 314 p.

21. Frentrop L. Protection and salvation: an
eleventh-century silver vessel, its imagery, and its
function. Byzantine and Modern Greek Studies, 2018,
vol. 42 (1), pp. 26-44.

22. Laurent V. Le Corpus des sceaux de l’Empire
Byzantin. T. V, 2: L’Église. Paris, Centre National de la
Recherche Scietifique, 1965. 538 p.

23. Laurent V. Le Corpus des sceaux de l’Empire
Byzantin. T. II: L’administration central. Paris, Centre
National de la Recherche Scietifique, 1981. 740 p.

24. Maguire E. D., Maguire H. Other icons. Art
and power in Byzantine secular culture. Princeton,
University Press, 2007. xxii, 201 p.

25. Maguire H. The prophane aesthetic in
Byzantine art and literature. Dumbarton Oaks Papers,
1999, vol. 53, pp. 189-205.

26. Mpaltogiannē Ch. Eikones. Mētēr Theou
[Icons. Mother of God]. Athens, Adam Publ., 1994.
382 p.

27. Moravcsik G. Byzantinoturcica. 2. Sprachreste
der Türkvölker in den Byzantinischen Quellen.
Leiden, E.J. Brill, 1983. 375 p.

28. Oikonomides N. A. Collection of Dated
Byzantine Lead Seals. Washington, Dumbarton Oaks,
1986. 175 p.

29. Rásonyi L., Baski I. Onomasticon Turcicum.
Turkic personal names. Bloomington, Institute of Inner
Asian Studies, 2007. 836 p.

30. Seibt W. Der Bildtypus der  Theotokos
Nikopoios. Zur Iconographie der Gottermutterikone,
die 1030/31 in der Blachemenkirche wiederaufgefimden
wurde. Byzantina, 1985, vol. 13, pp. 549-565.

31. Seibt W. Die Darstellung der Theotokos auf
byzantinischen Bleisiegeln, besonders im 11.
Jahrhundert. Studies in Byzantine Sigillography, 1987,
vol. 1, pp. 35-56.

32. Ševčenko N. P. Eaten alive: animal attacks in
the Venice Cynegetica. Anagnōstakēs Ē., Kolias T.G.,
Papadopolou E., eds. Zōa kai periballon sto Byzantio
(7os – 12os ai) [Animals and environment in
Byzantium (7th–12th c.)]. Athens, Ethniko Idryma
Ereunōn Institouto Byzantinōn Ereunōn Basileōs
Kōnstantinou Publ., 2011, pp. 115-135. (Diethnē
symposia [International symposia]; vol. 21).

33. Shchavelev A. A Seal of Byzantine “Translator
of the English” Patrikios Sphen: Its Date and Socio-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 159

А.Ю. Виноградов, Д.В. Каштанов, В.Н. Чхаидзе. Туркелы – тюркская семья на византийской службе

Cultural Context. Ivakin H., Khrapunov N., Seibt W., eds.
Byzantine and Rus’ Seals. Proceedings of the International
Colloquium on Rus’-Byzantine Sigillography. Kyiv,
Sheremetievs’ Museum, 2015, pp. 193-200.

34. Piatnitsky Yu., ed. Sinai. Byzantium. Russia.
Orthodox art from the sixth to the twentieth century.
London, St. Petersburg, Saint Catherine Foundation,
2000. 488 p.

35. Holton D, Horrocks G., Janssen M., Lendari T.,
Manolessou I., Toufexis N., eds. The Cambridge
Grammar of Medieval and Early Modern Greek.
Vol. 1. General Introduction and Phonology .

Cambridge, Arts and Humanities Research Council;
Cambridge University Press, 2019. clxx, 237 p.

36. Boubouli F., ed. The World of the Byzantine
Museum. Athens, Byzantine and Christian Museum
Publ., 2004. 509 p.

37. Weyl Carr A. Taking place: the shrine of the
Virgin veiled by God in Kalopanagiotis, Cyprus.
Lidov A.M., ed. Ierotopiya. Sozdanie sakralnykh
prostranstv v Vizantii i Drevney Rusi [Eurotopia.
Creating sacred spaces in Byzantium and Ancient
Russia]. Moscow, «Progress-Traditsiya» Publ., 2006,
pp. 388-408.

Information About the Authors

Andrey Yu. Vinogradov, Candidate of Sciences (History), Doctor of Sciences (Philology and
Linguistics), Associate Professor, Senior Researcher, National Research University Higher School of
Economics, Staraya Basmannaya St, 21/4, Bld. 3, 105066 Moscow, Russian Federation, auvinogradov@hse.ru,
https://orcid.org/0000-0002-9516-6534

Denis V. Kashtanov, Independent Researcher, Moscow, Russian Federation, kastanon@gmail.com,
https://orcid.org/0000-0001-7273-5717

Viktor N. Chkhaidze, Candidate of Sciences (History), Researcher, Institute of Archaeology of
the Russian Academy of Sciences, Dm. Ulyanova St, 19, 117036 Moscow, Russian Federation,
chkhaidze@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0003-0806-6218

Информация об авторах

Андрей Юрьевич Виноградов, кандидат исторических наук, доктор филологических наук,
доцент, старший научный сотрудник, Национальный исследовательский университет «Высшая
школа экономики», ул. Старая Басманная, 21/4, стр. 3, 105066 г. Москва, Российская Федерация,
auvinogradov@hse.ru, https://orcid.org/0000-0002-9516-6534

Денис Викторович Каштанов, независимый исследователь, г. Москва, Российская Федера-
ция, kastanon@gmail.com, https://orcid.org/0000-0001-7273-5717

Виктор Николаевич Чхаидзе, кандидат исторических наук, научный сотрудник, Институт
археологии РАН, ул. Дм. Ульянова, 19, 117036 г. Москва, Российская Федерация, chkhaidze@yandex.ru,
https://orcid.org/0000-0003-0806-6218




L

af
lı 

E.
, B

uo
ra

 M
., 2

02
0

160 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.12

UDC 94“04/14”:929.651 Submitted: 12.08.2020
LBC 63.3(0)4-9 Accepted: 02.12.2020

THREE UNPUBLISHED BYZANTINE LEAD SEALS
FROM WESTERN ASIA MINOR

(WITH AN APPENDIX ON AN AMULET FROM IZMIR)
Ergün Laflı

Dokuz Eylül Üniversitesi, Izmir, Turkey

Maurizio Buora
Societа Friulana di Archeologia odv, Udine, Italy

Abstract. This paper presents three formerly unpublished Byzantine lead seals and an amulet that were
examined in the archaeological museum of Izmir (nos. 1, 3 and figs. 5a–b) and Akhisar (no. 2) in western Turkey.
They date from the 7th to the 13th century AD. The seal of a Manuel apo hypaton (no. 1) reveals the relations
between the court of Constantinople and the city of Smyrna in the 7 th century AD. Another one of Ioannes
hypatos spatharios (no. 2) comes from Akhisar (8th century AD). No. 3 is dated to the 11th and 12th centuries AD.
A lead amulet at the appendix part (figs. 5a–b), which perhaps originates from the Early Byzantine period, bears
the name of Saba th.

Key words: Byzantine lead seals, amulet, apo hypaton, hypatos and imperial spatharios, Saba th, sigillography,,
Byzantine period, Izmir, Akhisar, Western Asia Minor, Turkey.

Citation. Laflı E., Buora M. Three Unpublished Byzantine Lead Seals from Western Asia Minor (With an
Appendix on an Amulet from Izmir). Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya.
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History.
Area Studies. International Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 160-167. DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2020.6.12

УДК 94“04/14”:929.651 Дата поступления статьи: 12.08.2020
ББК 63.3(0)4-9 Дата принятия статьи: 02.12.2020

ТРИ НЕОПУБЛИКОВАННЫЕ ВИЗАНТИЙСКИЕ СВИНЦОВЫЕ ПЕЧАТИ
ИЗ ЗАПАДНОЙ МАЛОЙ АЗИИ

(С ПРИЛОЖЕНИЕМ, ВКЛЮЧАЮЩИМ АМУЛЕТ ИЗ ИЗМИРА)
Эргюн Лафлы

Университет Докуз Эйлюль, г. Измир, Турция

Маурицио Буора
Фриульское археологическое общество, г. Удине, Италия

Аннотация. В статье представлены три ранее не опубликованные свинцовые печати и амулет, кото-
рые были изучены в Археологическом музее Измира (№ 1, 3 и рис. 5a–b) и Акхисара (№ 2) в Западной
Турции. Они датируются VII–XIII веками. Печать Мануила, апоипата, (№ 1) раскрывает отношения меж-
ду константинопольским двором и Смирной в VII веке. Еще одна печать – Иоанна, ипата и императорс-
кого спафария (№ 2), – происходит из Акхисара (VIII в.). Печать № 3 датируется XI–XII веками. Свинцо-
вый амулет в приложении (рис. 5a–b), который, вероятно, относится к ранневизантийскому времени,
носит на себе имя Саваоф. Э. Лафлы провел анализ и критику печатей, в то время как М. Буора разрабо-
тал каталог.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 161

E. Laflı, M. Buora. Three Unpublished Byzantine Lead Seals from Western Asia Minor

Ключевые слова: византийские свинцовые печати, амулет, апоипат, ипат и императорский спафарий,
Саваоф, сфрагистика, византийский период, Измир, Акхисар, Западная Малая Азия, Турция.

Цитирование. Лафлы Э., Буора М. Три неопубликованные византийские свинцовые печати из Запад-
ной Малой Азии (с приложением, включающим амулет из Измира) // Вестник Волгоградского государствен-
ного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. –
С. 160–167. – (На англ. яз.). – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.12

Introduction

The number of lead seals in the eastern world
is estimated at about 80,000, most of which remain
as unpublished [11, p. 150]. Our contribution is to
present three of these unpublished ones in two
Turkish museums (fig. 1). Only few seals of the
archaeological museum of Izmir have already been
published and the ones in the depot of courtial
antiquities are not known in scholarly literature.
Their dating varies mostly from the seventh to
the 13th centuries A.D. Most of these seals do
not have good conservation conditions. They
include the names of dignitaries of the Byzantine
Empire (apo eparkhon, patrikios and strategos
etc.) and also of an empress. In the collection
of the archaeological museum of Izmir there is
a lead amulet of particular interest which was
inserted in an appendix part and bears the name
of Saba th, one among the different names of
the Hebrew god.

Catalogue 1

No. 1

The lead seal of Manuel apo hypaton
(figs. 2a–b).

Depository and provenance:
Archaeological museum of Izmir, in the depot of
courtial antiquities, accession no. 2016.861.4. It
was given to the museum by the Second Civil
Court of First Instance in Izmir in 2016 before of
which it was belonging to a private collection in
the surrounding of Izmir.

State of preservation: Damaged on
border. Corrosion.

Measurements: Diameter 20 mm and field
diameter 15 mm.

Transcription – Obverse: Wreath border.
+ M-

2 ANOu-
HL

Reverse: Wreath border.
A R O

2 up AT-
vN

Transliteration: + Ìáíïõxë Pð’ ›ðÜôùí.
Translation: Of Manouel(ou), one of the

hypatoi.
Sigillographical comments: EÁð’ ›ðÜôùí

corresponds to the rank class of the former consuls,
consularis in Latin, later occasionally also exconsul
or similar 2. It was also a name for certain senatorial
provincial governors of provinciae inermes, as in
Notitia Dignitatum well attested in the fourth and
fifth centuries A.D. But it also became more and
more a title, especially in the seventh century A.D.,
from which our seal originates. In this specific case
of the seal from Izmir, it is uncertain whether it is an
office or a title.

Comparandum: There are a number of
seals of apo hypaton in the Dumbarton Oaks
and Fogg Collections, mostly dating to the seventh
century A.D. [14, p. 110], but a Manuel with the
title Pð’ ›ðÜôùí is so far unknown otherwise.
In the Dumbarton Oaks Collection a very similar
unpublished lead seal with the accession no. DO
58.106.1622 is housed 3.

Dating: Seventh century A.D.

No. 2

The lead seal of Ioannes hypatos and
imperial spatharios (fig. 3).

Depository:  Museum of Akhisar,
Byzantine Thyatira, in a display case in the hall
of small finds.

State of preservation: Damaged on
border. Corrosion.

Measurements: Diameter 22 mm and field
diameter 16 mm.

Transcription – Obverse: Cruciform
invocative monogram with inscription in the
quarters; wreath border.

Èåïôüκå âïÞèåé ô² ó² äïýëv.



162

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Reverse: Inscription in four lines, with
cross above and below.

+ Iv-
2 ANNH Up -

ATv S BAS-
4 ILIKv Sp -

AYARIv
+ EÉùÜííw ›ðÜôv s (κár) âáóéëéκ²

óðáèáñßv
Translation: Mother of God, help your

servant John, hypatos and imperial spatharios.
Sigillographical remarks: GÕ ðáôïò, consul,

was a senatorial dignity and óðáèÜñéïò was an
imperial title, as there were also active spatharioi
at the imperial court in Constantinople 4. Throughout
the sixth to the ninth centuries A.D. there is an ample
sigillographical evidence of functionaries bearing this
the title, usually attached to mid-level administrative
and fiscal posts, but the title hypatos lost its
importance over time. Both in imperial and
ecclesiastical administration many dignitaries named
with the common name John (properly Ioannes) are
known by the Byzantine world.

Comparandum: A very similar lead seal
with the accession no. DO 47.2.873 in the
Dumbarton Oaks Collection in Washington, DC
and a further one in the private collection of Yavuz
Tatış in Izmir [5, no. 5.46] are housed (cf. the
latter publication also for the reference of a similar
seal in the corpus of Zacos – Veglery, i.e. [16]).

Dating: It is noteworthy that in the seventh
century A.D. we often find the title of hypatos
and spatharios combined [4, p. 23] 5. The type
of invocation of the obverse and the titling,
however, correspond to the examples of the
eighth-ninth century A.D.

No. 3

The lead seal of Romanos IV, Eudokia, Michael
VII, Constantios and Andronikos (figs. 4a–b).

Depository and provenance: Archaeological
museum of Izmir, in the depot of courtial antiquities,
accession no. 2017.33.123.1. It was given to the
museum by the 33. Civil Court of First Instance in
Izmir in 2018 before of which it was belonging to a
private collection in Izmir.

State of preservation: Corrosion. Otherwise
well preserved.

Measurements: Diameter 30 mm and field
diameter 28 mm.

Transcription – Obverse: Three full-length
figures: in the center, Christ bearded wearing a tunic
and himation and standing on a dais. He has a
nimbus cruciger. With uplifted arms he places a
cross-topped crown on the bearded head of the
emperor Romanos on the left and a crown with
three triangular projections on the head of Eudokia
on the right. Romanos wears a loros and holds his
right hand before his chest and a globus cruciger
in his left hand. Eudokia wears a loros and holds
her left hand before her chest and a globus cruciger
in her right hand. At left and right of Christ’s head,
sigla: IC-XC: EÉ(çóï™)ò ×(ñéóôü)ò. Circular
inscription. Border of dots.

RvMAN EUDOKIA
FÑùìáí(’ò) (κár) Åšäïκßá.
Reverse: Three full-length figures, all of

whom stand on daises. In center, Michael VII,
taller than his brothers, standing, wearing a crown
with a cross and a loros, and holding a labarum in
his right hand and an akakia in his left. He is
flanked by the shorter, beardless figures of
Constantios on the left and Andronikos on the right.
Each wears a crown with a cross and a loros.
Constantios holds a globus surmounted by a trefoil
ornament in his right hand and an akakia in his
left. Andronikos holds an akakia in his right hand
and a globus surmounted by a trefoil ornament in
his left. Circular inscription. Border of dots.

FÑùìáí’ò κár Åšäïκßá.
2 Êùí(óôÜíôéïò). Ì(é)÷(áÞë).

[EÁíä(ñüíéκïò).]
Translations: Romanos and Eudokia.
Constantios. Michael. Andronikos.
Sigillographical remarks: On coins,

Michael VII and his brothers appear on the
obverse, convex side, while Christ, Romanos, and
Eudokia are portrayed on the reverse, concave
side. On the seals, lacking any indicator of which
side is which, it is conventional to reverse the order,
placing the figure of Christ on the obverse.
Perhaps forgery (?).

The seals and coins of Romanos’s reign are
the most cluttered examples from the whole
Byzantine period. During Romanos’s reign,
Constantine’s third son, Andronikos, was associated
in rule, and on his seals and coins the nominal senior
emperor appears vastly outnumbered by the family
of Constantine X. Romanos and Eudokia appear
either side of Christ, who blesses them. On the
reverse the three sons of Constantine X are shown



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 163

E. Laflı, M. Buora. Three Unpublished Byzantine Lead Seals from Western Asia Minor

in their imperial regalia. Although interpretation of
the seals follows the convention of placing the senior
emperor on the obverse, the sides are reversed when
considering the coins, the concavity of which allows
us to determine which was the top die.

Comparanda: [9, no. 82.3; 1, p. 72–75,
nos. 128–136; 16, no. 93a].

Dating: The era of Romanos IV Diogenes,
i.e. A.D. 1068–1071.

Appendix

A lead amulet for Saba th from Izmir
(figs. 5a–b).

Depository and provenance: Archaeological
museum of Izmir, in the depot of courtial antiquities,
accession no. 2016.861.3. It was given to the museum
by the Second Civil Court of First Instance in Izmir in
2016 before of which it was belonging to a private
collection in the surrounding of Izmir.

State of preservation: Damaged on border.
Corrosion.

Measurements: Max. diameter 13 mm.
Description: The lead object was an amulet

and there was a loop for hanging on neck or
somewhere else. Such amulets were worn by
Christians of different beliefs, not necessarily gnostics.

Transcription: On the obverse side
CABAÙ(È) (Óáâáþè; Saba th / zebaot) in the
centre and on the reverse side ÉÁÙ (EÉá§) in the
lower part.

Sigillographical comments: This amulet
belongs to the circle EÉá§, Óáâáþè (in Hebrew

, plural of ), which is one of the archontic
powers (CG II, I ApocJohn 11.30; 12.20). These
names are multitudinously attested and invoked in
magical literature, especially on amulets [8, p. 105–
106]. Saba th was an epithet of Jewish god in his
role as protector of the Israelite army, usually
translated (alongside YHWH or Elohim) as “the
lord of hosts” [6, p. 186]. It also means hosts or
armies. In the gnosticism it is the name of one of
the seven chief archons in the Ophite cosmogony.

Comparanda: This category of small
amulets is scarcely studied. Campbell Bonner
published a book (1951) and two additional articles
(1951 and 1954) on magical amulets, with
particular reference to the British Museum
collections [2; 3]. Twenty-five years ago, Jeffrey
Spier wrote a paper on the amulets recognizing
that a large number of pendant-amulets are

attributable to the Early Byzantine period.
Sometimes the names EÉá§ Óáâáþè  are
associated with the image of the ïšñïâüñïò, a
symbolic depiction of a serpent or dragon eating
its own tail [3, p. 150]. The mention of EÉá§,
Óáâáþè appears first time on a face of a bronze
pendant-amulet which is now housed in the Bible
Lands Museum Jerusalem [12, p. 46, fig. 1]. The
invocation of divine and angelic names such as
Iao, Saba th, Adonai or archangels was already
an ancient tradition in paganic magic, ultimately
derived from a former Jewish practice [13, p. 49].

Dating: Possibly Early Byzantine period.

Conclusion

These three seals presented above range
from the seventh to the 13th century A.D. and
provide even just a bit evidence on the Byzantine
dignitaries in Asia Minor. The lead amulet at the
appendix part (figs. 5a–b), which originates
perhaps from the Early Byzantine period, bears
the name of Saba th that remains as a unique
evidence for western Asia Minor.

ENDNOTES

1 Nos. 1, 3 and figs. 5a–b from the Archaeological
Museum of Izmir were studied with an authorization
granted by the Turkish Ministry of Culture and
Tourism, Directorate of the Monuments and Museums
on April 13, 2010 and enumerated as
B.16.0.KVM.0.13.04.00-155.01.(TA10.B81)-77614. The
necessary documentation was assembled between
June 2010 and May 2017. We would like to thank to
Mrs Zuhal Küçükgüney and Ms Necla Okan (both
from the Archaeological Museum of Izmir) for their
assistance during the study of these objects.

No. 2 from the Museum of Akhisar was studied
with an authorization granted by the Turkish Ministry
of Culture and Tourism, Directorate of the Monuments
and Museums on June 4, 2007 and enumerated as
B.16.0.KVM.200.11.02.02.14.01.222.11.(TA07.40/A)-
116546. The necessary documentation was assembled
between August 2007 and May 2016.

2 On Pð’ ›ðÜôùí cf.: [7, p. 395].
3 We would like to thank to Professor Werner

Seibt (Vienna) who kindly provided this information.
4 Cf. for these titles: [10, p. 297–298].
5 Furthermore, in the auction made by Mьnz

Zentrum, sale no. 96 (10–12 September 1998) a lead
seal of an Ioannes hypatos and protospatharios was
sold, cf. [15, p. 184, no. 1340].



164

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ПРИЛОЖЕНИЕ

Fig. 1. Places in Asia Minor and elsewhere referred to in the text (by S. Patacı, 2018)

Figs. 2a–b. The lead seal of Manuel apo hypaton. Archaeological museum of Izmir, accession no. 2016.861.4



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 165

E. Laflı, M. Buora. Three Unpublished Byzantine Lead Seals from Western Asia Minor

Fig. 3. The lead seal of Ioannes hypatos and imperial spatharios. Museum of Akhisar

       

Figs. 4a–b. The lead seal of Romanos IV, Eudokia, Michael VII, Constantios, and Andronikos.
Archaeological museum of Izmir, accession no. 2017.33.123.1



166

ВИЗАНТИЙСКАЯ СФРАГИСТИКА

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Figs. 5a–b. A lead amulet for Saba th. Archaeological museum of Izmir, accession no. 2016.861.3



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6

E. Laflı, M. Buora. Three Unpublished Byzantine Lead Seals from Western Asia Minor

REFERENCES

1. Sokolova I.V. Gosudarstvennyy Ermitazh.
Pechati vizantiyskikh imperatorov. Katalog kollektsii
[The State Hermitage Museum. Byzantine Imperial Seals.
The Catalogue of the Collection]. Saint Petersburg, Izd-vo
Gosudarstvennogo Ermitazha Publ., 2007. 120 p.

2. Bonner C. Amulets Chiefly in the British
Museum. Hesperia. The Journal of the American
School of Classical Studies at Athens, 1951, vol. 20,
no. 4, pp. 301-345. URL: http://www.jstor.org/stable/
146801 (accessed 1 November 2020).

3. Bonner C. A Miscellany of Engraved Stones.
Hesperia. The Journal of the American School of
Classical Studies at Athens, 1954, vol. 23, no. 2,
pp. 138-157. URL: http://www.jstor.org/stable/146693
(accessed 1 November 2020).

4. Bury J.B. The Imperial Administrative System
in the Ninth Century: with a Revised Text of the
Kletorologion of Philotheos. Cambridge, Cambridge
University Press, 2015. 186 p.

5. Cheynet J.-C. Les sceaux byzantins de la
collection Yavuz Tatış. Izmir, Private edition, 2019. 464 p.

6. Erharter H. Sabaoth. Buchberger M., ed. Das
Lexikon für Theologie und Kirche (LThK). Vol. 9:
Pearson bis Samuel. Freiburg im Breisgau, Verlag
Herder, 1999. P. 186.

7. Haldon J.F. Byzantium in the Seventh Century.
The Transformation of a Culture. Cambridge; New York,
NY, Cambridge University Press, 1990. xxviii, 486 p.

8. Mastrocinque A. Perseus and Sabaoth in
magic arts and oriental beliefs. Suárez de la Torre E.,
Pérez Jiménez A., eds. Mito y Magia en Grecia y Roma.
Barcelona, Universitat Pompeu Fabra, Libros Pórtico,
2013, pp. 103-116. (Supplementa MHNH, Estudios de
astrología, magia y religión antiguas; vol. 1).

9. Nesbitt J. ,  Morrison C. Catalogue of
Byzantine Seals at Dumbarton Oaks and in the Fogg
Museum of Art. Vol. 6: Emperors, Patriarchs of
Constantinople, Addenda .  Washington, DC,
Dumbarton Oaks Research Library and Collection,
2009. xii, 234 p. (Dumbarton Oaks Collection Series).

10. Oikonomidès N. Les listes de préséance
byzantines des IXe et Xe siècles. Introduction, texte et
commentaire. Paris, Centre national de la recherche
scientifique, 1972. 403 p. (Le monde byzantin).

11. Seibt W. The Civil Administration of
Byzantine Iberia According to the Seals.

 / Istoriani (Festschrift Roin
Metreveli).  Tbilisi,  
(Gamomcemloba Artanuji), 2009, pp. 150-157.

12. Spier J. Medieval Byzantine magical amulets and
their tradition. Journal of the Warburg and Courtauld
Institutes, 1993, vol. 56, pp. 25-62. URL: http://
www.jstor.org/stable/751363 (accessed 1 November 2020).

13. Spier J. An antique magical book used for
making sixth-century amulets? Dasen V., Spieser J.-
M., eds. Les savoirs magiques et leur transmission de
l’Antiquité à la Renaissance. Florence, Sismel –
Edizioni del Galluzzo, 2014, pp. 43-66. (Micrologus’
Library; vol. 60).

14. Stephenson P. The Serpent Column Fountain.
Shilling B., Stephenson P., eds. Fountains and Water
Culture in Byzantium. Cambridge, New York,
Cambridge University Press, 2016, pp. 103-129.

15. Wassiliou-Seibt A.-K. Catalogue of Auctions
(2002–2006). Studies in Byzantine Sigillography, 2010,
vol. 10, pp. 155-196.

16. Zacos G., Veglery A. Byzantine Lead Seals.
Vol. 1, pt. 1, nos. 1–1095. Imperial Seals, Vth to
XV th Centuries; Non-imperial Seals, VI th to
IXth centuries. Basel, J.J. Augustin, 1972. xxxiv, 704 p.

Information About the Authors

Ergün Laflı, Doctor, Professor, Edebiyat Fakültesi, Arkeoloji Bölümü, Dokuz Eylül Üniversitesi,
Oda No A-418, Tınaztepe/Kaynaklar Yerleşkesi, Buca, TR-35160 Izmir, Turkey, elafli@yahoo.ca,
http://deu.academia.edu/ErgunLAFLI, https://orcid.org/0000-0002-4722-5018

Maurizio Buora, Doctor, Societа Friulana di Archeologia odv, Via Micesio 2, Torre di Porta Villalta, I-33100
Udine, Italy, mbuora@libero.it, https://independent.academia.edu/MBuora, https://orcid.org/0000-0002-5746-8312

Информация об авторах

Dr Эргюн Лафлы, профессор классической археологии, факультет литературы, кафедра архео-
логии, Университет Докуз Эйлюль, Oda No A-418, Tınaztepe/Kaynaklar Yerleşkesi, Buca, TR-35160 г. Из-
мир, Турция, elafli@yahoo.ca, http://deu.academia.edu/ErgunLAFLI, https://orcid.org/0000-0002-4722-5018

Dr Маурицио Буора, Фриульское археологическое общество, Via Micesio 2, Torre di Porta
Villalta, I-33100 г. Удине, Италия, mbuora@libero.it, https://independent.academia.edu/MBuora,
https://orcid.org/0000-0002-5746-8312




Š

ar
ki

ć S
., 2

02
0

168 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ВИЗАНТИЙСКОЕ ОБЩЕСТВО
И ГОСУДАРСТВО



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.13

UDC 340.12:347.23 Submitted: 24.06.2020
LBC 67.1(0)4 Accepted: 04.09.2020

RIGHTS OVER “THE PROPERTY OF ANOTHER” (Iura in re aliena)
IN BYZANTINE AND MEDIAEVAL SERBIAN LAW 1

Srđan Šarkić
University of Novi Sad, Novi Sad, Serbia

Abstract. In some cases, when a person owned property, his rights over such property might be limited. The
most important rights over another’s property, mentioned by Byzantine law and accepted in mediaeval Serbian legal
sources are servitudes, pledge and emphyteusis. The rules on servitudes (äïõëåßá – rabota) penetrated in Serbian
law at the beginning of 13th century, when Saint Sabba (Свети Сава) incorporated in his “Nomokanon” the whole
Byzantine “Procheiron”. Its chapter XXXVIII, under the title “On novelties” (Ðåñr κáéíïôïìé§í), contains different
provisions, concerning the servitudes, mixed with administrative rules on building the new houses. That was the
reason why Serbian translators of “Procheiron” entitled this chapter as “On building of new houses, reconstruction
of the old and other things”. While the chapter XXXVIII of “Procheiron” contains 64 provisions, Matheas Blastares
took in his “Syntagma” only 18, and created a short Chapter K-3 under the same title “On novelties” (“O novotvorenxhь”
in Serbian translation). It contains, beside different decrees and prohibitions by administrative authorities, some
urban servitudes, that could be changed by special agreements (óõìöþíïí – sьglasi«). Byzantine legal miscellanies
always put together the rules on pledge in the same chapter with the provisions on loan, although modern legal
science treats pledge as a part of the law of property and loan as a real contract and the part of the law of obligation.
The chapter X of “Ecloga” has a title “On literal and unliteral loans and for them given pledges”; the chapter XVI
of “Procheiron” is known under the title “On loan and pledge” and the chapter XXVIII of “Epanagoge” entitled “On
loans and pledges”. For this reason, Matheas Blastares included the chapter Ä-2 under the title “On lenders, and
loan, and pledges” in his “Syntagma”. Among Serbian legal sources, pledge was mentioned only in a few documents:
these are so called “Justinian’s Law” (art. 26 and 27); King Milutin’s chrysobull, granted to the Hilandar’s pyrgos
in Chrousija; King Dušan’s chrysobull, giving the church of Most Holy Virgin in Lipljan to the Hilandar’s pyrgos in
Chrousija; and Dušan’s “Law Code” (art. 90). The chapter XV of the “Procheiron” has the title “On emphyteusis”
and contains six provisions, speaking on emphyteusis of Church estates. Matheas Blastares introduced a short
Chapter E-8, entitled “On emphyteusis” (“O nasa`denîi” in Serbian translation), in his “Syntagma”. Its chapter
represents an interpretation of Justinian’s Novella CXX, chapters 2 and 8. In Serbian legal sources we can not find
any information on emphyteusis.

Key words: servitudes, pledge, emphyteusis, “Procheiron”, “Ecloga”, “Syntagma” of Matheas Blastares,
Dušan’s Law Code, charters.

Citation. Šarkić S. Rights over “The Property of Another” (Iura in re aliena) in Byzantine and Mediaeval
Serbian Law. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie.
Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International
Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 168-179. DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.13



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 169

S. Šarkić. Rights over “The Property of Another” (Iura in re aliena) in Byzantine and Mediaeval Serbian Law

UDC 340.12:347.23 Дата поступления статьи: 24.06.2020
LBC 67.1(0)4 Дата принятия статьи: 04.09.2020

ПРАВА НА «ЧУЖУЮ СОБСТВЕННОСТЬ» (Iura in re aliena)
В ВИЗАНТИЙСКОМ И СРЕДНЕВЕКОВОМ СЕРБСКОМ ПРАВЕ 1

Срджан Шаркич
Университет в Нови Сад, г. Нови Сад, Сербия

Аннотация. В некоторых случаях, когда некое лицо обладало частной собственностью, его права над
собственностью должны были быть ограничены. Наиболее важными правами над чужой собственностью,
упоминаемыми в византийском праве и принятыми в средневековых сербских законодательных источниках,
являлись сервитуты, залог (заклад) и эмфитевсис. Нормы сервитутов (äïõëåßá – rabota) проникли в сербское
право в начале XIII в., когда Св. Савва (Свети Сава) включил в свой «Номоканон» целый византийский «Про-
хирон». Его глава XXXVIII, под титулом «О новшествах», содержит различные положения, посвященные
сервитутам, которые касаются административных правил строительства новых зданий. Такова причина, по-
чему эту главу сербские переводчики «Прохирона» озаглавили «О строительстве новых домов, реконструк-
ции старых и иных вещах». В то время как глава XXXVIII «Прохирона» содержит 64 статьи, Матфей Властарь
включил в свою «Синтагму» только 18 и создал краткую Главу K-3 под тем же самым заглавием «О новше-
ствах» («O novotvorenxhь» в сербском переводе). Она содержит, помимо различных декретов и запретов адми-
нистративных авторитетов, описание некоторых городских сервитутов, которые могли бы применяться по
специальным соглашениям (óõìöþíïí – sьglasi«). Хотя современная правовая наука трактует залог как часть
права собственности и заем как реальный контракт и часть обязательственного права, византийские право-
вые сборники всегда помещают правила о залоге (закладе) в той же самой главе вместе со статьями о займе.
Глава X «Эклоги» имеет название «О займах письменных и неписьменных и дающих ради них заклад»; глава
XVI «Прохирона» известна под титулом «О займе и закладе», и глава XXVIII «Эпанагоги» озаглавлена «О зай-
мах и закладах». По этой причине Матфей Властарь включил в свою «Синтагму» Главу Ä-2 под названием
«О заимодавцах [кредиторах], и займе, и закладах». Среди сербских правовых источников залог упоминается
только в нескольких документах: это так называемый «Юстинианов закон» (ст. 26 и 27); хрисовул краля Милу-
тина, пожалованный Хиландарскому пиргу в Хрусии; хрисовул краля Стефана Душана, данный церкви Пре-
святой Богородицы в Липлянах о Хиландарском пирге в Хрусии; и Душанов «Законник» (ст. 90). Глава XV
«Прохирона» названа «Об эмфитевсисе» и содержит шесть статей, рассказывающих об эмфитевсисе в цер-
ковных имениях. Матфей Властарь ввел в свою «Синтагму» краткую Главу E-8 под названием «Об эмфитев-
сисе» («O nasa`denîi» в сербском переводе). Она представляет интерпретацию юстиниановой новеллы CXX
(главы 2 и 3). В сербских правовых источниках мы не можем найти сведений об эмфитевсисе.

Ключевые слова: сервитуты, залог, эмфитевсис, «Прохирон», «Эклога», «Синтагма» Матфея Власта-
ря, Душанов «Законник», акты.

Цитирование. Шаркич C. Права на «чужую собственность» (Iura in re aliena) в византийском и
средневековом сербском праве // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, Исто-
рия. Регионоведение. Международные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 168–179. – (На англ. яз.). – DOI:
https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.13

Introduction

The task of this paper is to examine rights
over “the property of another” (iura in re aliena)
in Serbian mediaeval law. These rights were
represented in Byzantine law by legal sources
translated from Greek language into Old Serbo-
Slavonic language of Serbian legal miscellanies.

In some cases, when a person owned
property, his rights over such property might be
limited. The most important rights over another’s

property of Byzantine law, accepted in mediaeval
Serbian legal sources, are “servitudes”, “pledge”
and “emphyteusis”.

Servitudes

“Servitudes” (servitutes –  äïõëåßá –
rabote) was said to exist where X possessed rights
“in rem” over the property of Y. According to the
interpretations of Roman iurists servitudes might
be praedial or personal. Praedial servitudes could



170

ВИЗАНТИЙСКОЕ ОБЩЕСТВО И ГОСУДАРСТВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

be rustic (“iura praediorum rusticorum”) or urban
(“iura praediorum urbanorum”). Praedial
servitudes were rights over immovables. These
rights were exerted by the owner of a “praedium
dominans” (dominant tenement) over a “praedium
serviens” (servient tenement). Such “servitutes”
were of two types: rural or rustic and urban.
Praedial servitudes were held by virtue of the
ownership of a house or land; personal servitudes
did nor depend on such ownership. The most
important personal servitudes were: “ususfructus”,
“usus”, “operae servorum vel animalium”,
“habitation” (D. VII.1–9; XXXIII.2–3; VIII.1–6
[29]; IJ. II.3–5 [30]; CJ. III.33–34 [31]; Gai.
Inst. II [3]; Paul. Sent. I.17 [35]; Ulp. Reg. Lib.
sing. XV.1; XIX.1 [37]).

Roman terms “servitudes” were translated
in Byzantine legal sources as “äïõëåßá”, although
this word means slavery and hard (slavish) work,
as well, for example: Äïõëåßá dóôrí dèíéκï™
íüìïõ äéáôýðùóéò [34, p. 171]. This definition
is the translation of Roman “iuristconsultus”
(lawyer) Florentinus, who wrote: “Servitus est
constitutio iuris gentium” (D. I, 5,4). In their
translation from Greek the redactors of Serbian
legal miscellanies used the word “rabota”
(rabota), which has also different meanings.
In any case, “rabota” (“rabota”, id est “service”)
is the general Slavonic word for customary “labour
service”, corresponding to the Greek word
“Pããáñåßá” [1, p. 609] 2.

The rules on servitudes penetrated in Serbian
law at the beginning of 13th century, when Saint
Sabba incorporated in his “Nomokanon” the whole
“Procheiron” (word by word “Ðñü÷åéñïò Íüìïò”,
lit. “Handbook” or “The Law Ready at Hand”).
The chapter XXXVIII of “Procheiron”, under the
title “On novelties” (“Ðåñr κáéíïôïìé§í”),
contains different provisions, concerning the
servitudes, mixed with administrative rules on
building the new houses [36, pp. 206–216]. That
was the reason why Serbian translators entitled
this chapter of “Procheiron” as “On building of
new houses, reconstruction of the old and other
things” (“O ºdanxi novxhь  domovь , i o
postavьlöenîi vetьhxhь, i oniэhь vэщehь”) [17,
pp. 380–397; 4, pp. 315b–321b]. There is an
analogy in “Syntagma” of Matheas Blastares, the
monk from Thessaloniki, who puts together
24 titles in his alphabetical miscellany, where each
title has a sign of the letter in the order of Greek

alphabet; this nomocanonical “Syntagma”
(further – Synt.) is known in Serbia in two
translations (further – Synt.Se), a full version and
an abridged one. While the chapter XXXVIII of
“Procheiron” contains 64 provisions, Serbian
compiler took in his “Syntagma” only 18 provisions,
and created a short сhapter (Synt. K-3) under the
same title “On novelties” (“Ðåñr κáéíïôïìé§í”
[38, pp. 312–314] – “O novotvorenxhь” in Serbian
translation [5, pp. 330–332]). It contains, beside
different decrees and prohibitions by
administrative authorities, some urban servitudes
(rabote), that could be instituted and changed by
special agreements (óõìöþíïí – sьglasiö).
Those are the following rules:

A house in a town (i. e. Constantinople) can
not cover the view on the sea (Proch. XXXVIII.5
[36, p. 206]; Hexabibl. II.4.46 [28]; Synt. K-3.4
[38, p. 312]; Synt.Se.К.3 [5, с. 330–331]). This is
very well-known urban servitude, called by
Roman iurists “ne luminibus, ne prospectui
officiator” or shorter “servitus prospectus” (“right
to light”: äïõëåßá Pðüøåùò – rabota otь
vidэnîa). However, the stated prohibition does not
refer to gardens, if the distance between the
buildings is larger than hundred feet: dNí äc ñA
ðïä§í dí ìÝóù ô§í äýï ïnκùí ånç äéÜóôçìá
(Synt. K-3.4) [38, p. 312] – aщe li `e stomь
nogamь mэ`dou dvэma hramoma östь rastoónîe
(Synt.Se. К-3) [5, p. 331].

It is forbiden to let the smoke out of stoves,
except if someone does not dispose with special
right to do that: åk ìx Tñá äßκáéïí åq÷åí dκåsóå
ô’í κáðí’í åkóðÝìðåéí (Synt. K-3.12 [38, p. 313] –
raºvэ oubo aщe pravinou imэlь östь tamo dxmь
ispouщati  (Synt.Se. K-3) [5, p. 332]. It
corresponds to “Procheiron” (Proch. XXXVIII.18)
[36, p. 208] and goes back to “Digesta” (Ulpianus
libro septimo decimo ad edictum): ...Aristo Cerellio
Vitali respondit non putare se ex taberna casiaria
fumum in superiora aedificia iure immitti posse,
nisi ei rei servitutem talem admittit (D. VIII, 5, 8, 5).

Nobody can throw trash under a neighbour’s
wall, exept if somebody does not dispose with a
corresponding servitude: Ïšäårò äýíáôáé
κüðñïí ðëçóßïí ôï™ Pëëïôñßïõ ôïß÷ïõ
¼ßðôåéí, åk ìx ôïéáýôçí h÷åé äïõëåßáí (Synt.
K-3.14) [38, p. 332] – nikto‘e mo‘etь gnoi
bliºь tou‘deö stэnx pomэtati, raºvэ aщe
takovou imatь rabotou (Synt.Se. K-3) [5, p. 314],
according to “Procheiron” (Proch. XXXVIII, 22)



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 171

S. Šarkić. Rights over “The Property of Another” (Iura in re aliena) in Byzantine and Mediaeval Serbian Law

[36, p. 209]. It is a case of “servitus sterquilini”
or “latrinae sive sterculini” (right to have a dung
heap against a neighbour’s wall) of Roman law
(D. VIII, 5, 17, 2).

On the occasion of building a new house, it
was forbidden to brick up a window to a neighbour,
exept if the agreement did not institute a
corresponding servitude: åk ìx Tñá äïõëåßáí h÷ïé
κáôN óõìöùíßáí (Synt. K-3.2) [38, p. 330] –
raºvэ aщe rabotou imatь po sьglasiü [5, p. 312].
It corresponds to “Procheiron” (Proch. XXXVIII, 4)
[36, p. 206]. This question was minutely regulated
by a law from the reign of Emperor Zeno, without
any mentioning of promulgation year (so, between
474 and 491), according to Iustiniani Codex (the
chapter under the title “De aedificiis privates”)
(CJ. VIII.10.12).

Among rural or rustic servitudes Matheas
Blastares mentioned only two rules. He classified them
into the chapter of his “Syntagma” (Synt. N-8) under
the title “On pasture” (“Ðåñr íïìyò” – “O pastvэ”):

1) The first rule touches on someone, who
has right to water, e. g. “aquaeductus” (leading
water in pipes, or in stone channels), as well as
right of pasture of sheep on another man’s land
(servitus pecoris pascendi). It can be raised a hut
on that land: FÏ  h÷ùí äïõëåßáí ôï™ ðáôßæåéí
κár âüóκåéí dí ô² Pãñ² óïõ èñÝììáôá,
äýíáôáé ôï™ dí ášô² ðïéåsí κáëýâçí (Synt.
N-8) [38, p. 401] – Imэöi rabotou i`e napaóti
i pasti na selэ tvoömь ovce, mo`etь ste`ati
rabotou i`e vь nömь tvoriti kouщou (Synt.Se.
N-8) [5, p. 422];

2) If someone, with a knowledge of owner,
leads water over another man’s land, after three
years he acquires this servitude, and the owner
of the land can not disturb him: FÏ  äéE Pëëïôñßïõ
Pãñï™ hëκùí œäùñ, åkäüôïò ôï™ äåóðüôïõ
ôï™ Pãñï™, κôOôáé κáôN ôï™ Pãñï™ äïõëåßáí,
dí ô² íåíïìéóìÝív ôñéåôßáò ÷ñüív, ìx
κùëýóáíôïò ášô’í ôï™ äåóðüôïõ ôï™ Pãñï™
(Synt. N-8) [38, p. 401] – I‘e po tou‘demou selou
vedx vodou, vedouщou gospodinou sela, ste‘ava«tь
na selэ  rabotou vь ouzakon«nnomь  trilэtîa
vrэmeni, ne vьzbraniv{ou «mou gospodinou sela
(Synt.Se. N-8) [5, p. 422]. This rule goes
supposedly back to “Basilika” (ôN ÂáóéëéκN, lit.
“Libri LX Basilicorum”, to put it more precisely
the tituli B.T.LVIII.7.2) [24, p. 2645.12–16].

Serbian legal sources mention only a few
rural servitudes: “aquaeductus” (right to water),

“silva caedua” (right to cut the trees), “pecoris
ad aquam apulsus” (right to watering one’s cattle
on another’s land), “iter” (right of way), “actus”
(right to drive a carriage or animal) and “pecoris
pascendi” (right of pasture). Among personal
servitudes we can find only “ususfructus” (a right
to use and enjoy the fruits of another’s property)
and “usus” (use – a usufruct, but without a right
to take the fruits) [19, p. 98; 20, p. 638].

King Milutin’s charter to the monastery of
Saint George mentions “right to water”
(aquaeductus – vodovaщina – vodova`da –
vodovage – vodovag«). Text say that everyone who
leads a water from the church’s place called
“head”, has to pay two dinars to the church. If
someone leads a water without a permission of
hegoumenos, he has to pay twelve perpers
(monetary units) to the King’s treasury and double
to the church. And, if someone leads a water with
a consent of hegoumenos, he has to pay three
perpers (I kto vadi vodomь koó se iºvodi ot
crьkovna mэsta glave, da podastь crьkvi ot rala
kьb’lь vodovaщinou, i ot vrьta .V. dinara. Ako
li beºь igoumnova blagoslovl«nió povede kto ot
crьkovne glave vodou da plati .VÛ. perьperь ou
carinou, a crьkvi dvoinou da dastь. Ako li sь
ouprosomь vodou povede a vodovaщinou oudr`i,
da plati .G. perьpere) [11, p. 237] 3.

Cutting of threes was mentioned in the
same charter, next sentence: “Who cuts the trees
on the mountains belonging to the church, has
to give every fourth three to the church. If
someone cuts without a  permission of
hegoumenos, he has to pay twelve perpers to
the King, and the church will take him every
cut down tree” (I kto lэsь sэxe ili drьva ou
crkovnomь brьdэ, da da« crьkvi xetvrьto
drьvo. Ako li beºou igoumnova blagoslovl«nió
sэxe щo lübo da plati .VÛ. perьperь, a crьkvi
lэsь vьsь da mou ouºme) [11, p. 237].

Right to watering one’s cattle on another’s
land (pecoris ad aquam apulsus) we can find in
the Tsar Dušan’s chrysobull to the monastery of
Saint Archangels Michael and Gabriel. The text
says, that Emperor did not deprive hamlet of
Golubovci of servitude to watering the cattle
(A napoiщa Goloubov’cem ne †nesmo ou
Boudislalihь koukьь...) [16, p. 103]. The same
chrysobull gives to the village of Lubižnjane right
to drive a carriage or animal (actus) and right to
put cattle to graze on another man’s land (ius



172

ВИЗАНТИЙСКОЕ ОБЩЕСТВО И ГОСУДАРСТВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

pascendi): ...i dolэ opetь do meg« Kori{ke i do
Svetoga Petra, da si imaü Lübi‘’nóne sь
Skorobiщi kako sou i prэg« pasli [16, p. 91].

Right of way or right to pass (servitus itineris
ac viae) was mentioned in a sale contract (emptio
venditio), in which a certain Dobroslava with her
children sells her house in the city of Prizren to a
certain Mano, brother of Dragitza. In the text of
contract we read that the road, leading to the
house, will be free for everyone (PÁtь dvora toga
svobodьnь s kolovozomь) [2, p. 250].

Right to put cattle to graze on pastures
belonging to the counties (župa), was regulated
by the article 74 of Dušan’s Law Code: “Let
village pasture with village, where one village,
there also the other. Only legal enclosure and
meadows may not be graze” (Selo selom da pase;
koudэ edno selo toudэi i drougo; razvэ zabэlь
zakonitxhь i livadь zakonitxhь nikto da ne
pase) [26, p. 212 4; 9, p. 59; 8, p. 118; 6, p. 89].
Similar says the article 75: “No district may graze
its stock within another district. And if in the district
there be a separate village which belongs to any
lord, or to my Majesty, or is a Church village, or
belongs to a gentleman, that village shall graze
with the rest of the county district and no man
shall forbid it to so graze” (@oupa `oupэ da ne
popasa dobit’komь niщa; ako li se naide edno
selo Á tozi `Ápэ, ou koga lübo vlastэlina, ili
«stь carstva mi, ili «stь crьkovno selo, ili
vlastэli~ikó; onomÁzi selÁ nikto da ne zabrani
pasti; da pase koudэ i ̀ oupa) [26, p. 212; 9, p. 60;
8, pp. 118, 120; 6, p. 90]. It seems that the “legal
enclosures and meadows” (zabэlü zakonitxhь
i livadь zakonitxhь) were Crown lands and
excluded, but the rest of the pasture land in the
county was common land for grazing of all the
villages in the county, regardless of ownership.

Among personal servitudes is famous well
the “usus” or “ususfructus” (right to use another’s
property). We find it mostly in the charters
presented in favour for churches and monasteries.
So, the monarch or any other individual gives a
land, instituted a lifelong use for certain natural
person, to the monasteries or churches, expressing
that with the terms “that he uses lifelong” (da si
oblada do n«gova `ivota), “let him store it until
his death, and after his death let it belong to the
church” (svoe vse da drь`i do smrьti, a po
smrьti «go da «stь crьkovno), “till the end of his
life” (óko do `ivota svoga), and similar (Cf. [19,

p. 96–98; 20, p. 635–638]). We will quote two
interesting examples:

1) King Milutin gave as a present to a certain
squire’s wife with a name Radoslava, wife of
certain Milša, monastery of Saint George and a
village of Ulitišta, and the gift was confirmed by
the Kings Stefan Dečanski and Dušan. However,
King Dušan, for the unknown reasons, decided
between 1336 and 1337, to give Radoslava’s
estate to the monastery of Hilandar. He left to
the squire’s wife only a right to use and enjoy the
fruits of her property, but her descendants were
deprived of the right of succession (I da se hrani
Radoslava, Mil’{ina ‘ena, do n« sьmr’ti, a po
n« s’mr’ti da ne oblada mэstomь tэmь ni sxnь,
ni dьщti, ni kto ot roda...) [7, p. 65];

2) In the sale contract by which a certain
Radoslava Mirković sells her house in Trepča 5

to the monastery of Saint Paul (19 January 1438),
a right of use was established: Radoslava will keep
a small room in the house, where she and her
sister will find a shelter until the end of their lives
(A za moga ‘ivota... da imamь ot kÁk« ed’nь
k«larь gde kü pribэgnÁt s’ sestromь) (cited from:
[2, p. 260, Append. 6]). In this case a right of
lifelong use of a small room was instituted by a
sale contract [22].

Pledge

“Pledge” (pignus – díÝ÷õñïí – zaloga) is a
transfer of possession under which the creditor
obtained possession of the property pledged, but
ownership remained with the debtor.  The
expression was sometimes used as a general one
for any form of real security, including “pignus”
and “hypotheca” (Cf. D. XIII.7. “De pigneraticia
actione vel contra”).

Although modern legal science treats pledge
as a part of the law of property and loan as a real
contract and the part of the law of obligations,
byzantine legal miscellanies always put together
the rules on pledge in the same chapter with the
provisions on loan. The chapter X of “Ecloga”
(word for word “EÅκëïãx ô§í íüìùí”, lit.
“Selection of the Laws”) has a title “Ðåñr äáíåßïõ
dããñÜöïõ κár PãñÜöïõ κár ô§í äéäïìÝíùí
dð’ ášôïsò díå÷ýñùí” (“On literal and unliteral
loans and for them given pledges”) [33, p. 204];
the chapter XVI of “Procheiron” is known under
the title “Ðåñr äáíåßïõ κár díå÷ýñïõ” (“On loan



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 173

S. Šarkić. Rights over “The Property of Another” (Iura in re aliena) in Byzantine and Mediaeval Serbian Law

and pledge”), and the chapter  XXVIII of
“Epanagoge” entitled “Ðåñr ÷ñÝïõò κár
díå÷ýñùí” (“On loans and pledges”) [36, p. 155,
320]. For this reason, Matheas Blastares included
the chapter under the title “On lenders, and loan,
and pledges” in his “Syntagma” (Synt. Ä-2): in
the Greek text “Ðåñr äáíåéóô§í, κár äáíåßïõ,
κár díå÷ýñùí” [38, p. 204] and in the Serbian
translation (Synt.Se. D-2) “O ºa«mnicэhь i
ºaimэ i ºaloºэhь” [5, p. 214]. The rules,
concerning the pledge, are the following:

1) The fruits from property pledged will be
add up to the debt and if the whole amount of
debt was that way discharged, pledge will be given
back to the pledgor. If the value of the fruits is
bigger than a debt, surplus has to be returned (Ïj
dκ ôï™ díå÷ýñïõ ëçöèÝíôåò κáñðïr øçößæïíôáé
åkò ô’ ÷ñÝïò . κár dNí jκáíïr ãÝíùíôáé ðñ’ò
ô’ Óëïí ÷ñÝïò, ëýåôáé ½ Pãùãx, κár Pðïäßäïôáé
ô’ díÝ÷õñïí . åk äc κár ðëåßïíÝò åkóé ôï™ ÷ñÝïõò
ïj κáñðïr, Pðïäßäïíôáé ïj ðåñéôôåýïíôåò [38,
p. 205] – I‘e otь ºaloga priöti bxvùe plodove
prixitaütь se vь dlgь, i aщe dovol’nx boudoutь
kь v’semou dlьgou, raºdrэùaötь  se vina i
vьºdavaötь se ºalogь; aщe li ‘e i mno‘aiùi
soutь  dlь ga plodove, vьºdavaütь  se
iºliùьstvouüùtîi [5, p. 215]). It goes back to
“Procheiron” (Proch. XVI, 3) [36, p. 155];

2) If the lender, not by his own negligence
(culpa), similar to a case of gross fault or neglect,
“culpa lata” of Roman law, has lost property
pledged, he will be not responsible. But the lender
has to explain, what happened to him (EÅNí ¿
äáíåéóôxò ìx ðáñ’ käßáí ákôßáí PðùëÝóç ô’
díÝ÷õñïí, ïšκ dãκáëåsôáé . ÷ñx äc ášô’í
Pðïäåsîáé Óôé Pðþëåóå [38, p. 205] – Aщe
ºaimovavxi ne otь svo«« vinx pogoubitь ºalogou,
nesoudimь «stь; podoba«tь `e «mou oukaºati
óko pogoubi [5, p. 215]). It is correspondent to
“Procheiron” (Proch. XVI, 5) [36, p. 155–156];

3) If the lender explains how he has lost
property pledged, he acquires a right to request
a payment of a debt (ôN ãNñ ôõ÷çñN ïš
κéíäõíåýåôáé ô² äáíåéóô†, PëëN äÞíáóôáé
κáôN ôý÷çí PðùëÝóáò ô’ ðñOãìá, Pðáéôåsí
ô’ ášô² κå÷ñåùóôçìÝíïí [38, p. 205] –
priklüxaü{taa bo ne bэdstvouütь
ºaimovav’{omou, nь mo‘etь po prilouxaü
pogoubivь ve{tь isteºati dlь‘noö [5, p. 215]).
If the parties to the contract had an agreement,
that the loss of pledge absolves debtor from

responsibility, this decision becomes effective (åk
äc ìåôáî˜ ô§í óõíáëëáóóüíôùí }ñåóåí, líá
½ Pðþëåéá ô§í díå÷ýñùí dëåõèåñþów ô’í
÷ñåþóôçí, ôï™ôï kó÷ýåé [38, p. 205] – aщe li
po srэdэ ºamэnouüщihь se ougodno bxstь da
pogxbэlь ºalogь svoboditь dlь‘nika, se krэp’ko
östь [5, p. 215]).

So called “Justinian’s Law”, which
represents original work by Serbian lawyers 6,
contains two articles concerning the pledge. The
article 26, under the title “On pledges”
(“O Zalogahь”) says: “If someone gives a pledge,
and tells [to the pledge. – S. Š.]: Take this pledge
until the fixed day [and the pledgee says to him. –
S. Š.]. If you do not redeem a pledge [till the
determined term. – S. Š.], do not ask it any more’.
The judge will not approve that, and [the
pledgee. – S. Š.] has to wait until the third time
limit. If [the pledgor. – S. Š.] does not redeem [a
pledge. – S. Š.] till the third term, after that he
can not ask it [property pledged. – S. Š.]” (Aщe
kto ºalo`itь koü lübo vэщь. i re~etь priömi
ºalogь. o to do koögo dne, aщe si ne otkoupi‚ь
ºalogь. da ga vekö ne iщte‚i. da ga soudîa ne
~üötь ºa toi nь da ga ~eka to tretîega roka. da
aщe mÁ do tretîega roka ne otkoupitь. da ga
potom ne iщe) [15, p. 59]. The article 27, entitled
simply “Law” (“Zakon”) is similar with the rules
of “Syntagma”, treating the cases of pledge lost:
“If any [pledgee. – S. Š.] loses a pledge, he has
to pay it, and to request a debt. If [the thing
pledged. – S. Š.] was distroyed by fire or seized
by brigands, the indolence and negligence of
pledgee has to be examined. If he has saved his
own property, and lost another’s, he is culpable”
(Aщe kto ºalogь ºagoubitь, da ga plati, a dlьgь
da si ouºmet. Aщe li ga ognь  vь  neºaapou
po`e`etь. ili raºboinici vьshitetь. podobaöt
iºnaiti lэnostь i nera`denîe priöm‚omÁ. aщe
li öst svoó sьhranilь, a onaa pogoubilь povinnь
öst) [15, p. 59]. It is interesting to note, that neither
“Farmer’s Law”, the main source of so-called
“Justinian’s Law”, nor “Procheiron” and “Basilika”,
contain such provisions. However, both articles are
completely in the genius of Byzantine law.

Serbian charters, promulgated before the
Law Code of Stefan Dušan, mention pledge
(zaloga) only two times. In the King Milutin’s
chrysobull, granted to the Hilandar’s pyrgos in
Chrousija (1313–1316), Serbian monarch says,
that nobody is allowed to take anything given to



174

ВИЗАНТИЙСКОЕ ОБЩЕСТВО И ГОСУДАРСТВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

the monastery tower (ðýñãïò), and he forbids,
that the property, belonging to the Hilandar, could
be sold or obtained as a pledge (...ni ou koupno
ime, ni ou ºalogou nikoimь obraºomь) [11,
p. 443]. The same formula was repeated in King
Dušan’s chrysobull, giving the church of Most
Holy Virgin in Lipljan 7, to the Hilandar’s pyrgos
in Chrousija [12, p. 43]. It is evident, that a pledge,
beside purchase, was considered as one of the
ways of alienation of property.

In Dušan’s Law Code only the short article
90 treats the pledge: “Pledges, wherever they be,
shall be redeemed” (Zaloge koudэ se obrэtaü
da se otkoupÁü) [26, p. 215; 9, p. 70; 8, p. 124; 6,
p. 92]. The legislator institutes the right of pledgor
to redeem the property, pledged everywhere, he
finds it. Above mentioned provision was
promulgated to the benefit of debtors (very often
Serbs), who delivered precious goods to their
creditors (with great frequency Ragusans) and
often lost them for ever 8. That was the reason
why Tsar Dušan, in his famous treaty with
Dubrovnik (20 September 1349, i.e. only four
months after the promulgation of the Code)
forbids to the Ragusans to receive pledges from
Serbs: “From now and furthermore nobody can
take or receive pledges, neither from my imperial
or royal nobleman, nor from anyone else who has
the power according to my imperial or royal
authorization. If someone took it, he has to return
the pledge, and if he has given [property pledged. –
S. Š.] to the third person, a transaction will be
without legal strength” (I od seli naprэda da ne
prэime ni Áºmэ nik’to zaloge ni od vlastelina
carьstva mi ni kralöva, ni kogalübo drь`anió
carьstva mi i kralöva, k’to li se obrэte Ázemь
da zalogÁ tÁzi povrati opetь, a za щo ö priölь
da mÁ se tazi kÁpló Ápad’nэ) [13, p. 40].
However, at the end of the treaty, after the date
and before the signature, was added that already
existing pledges will be on legal force, and that
they will enjoy the judicial protection (I oщe
takozi ‚ nimi Áglavi carьstvo mi, щo sÁ zaloge
zalo`enэ koga lübo mala i golэma izemlэ
carьstva mi i kralövэ da se iщÁ sÁdomь a
prav’domь) [13, p. 40]. The same provisions were
repeated in the Tsar Uroš’s treaty with Dubrovnik
(1357, April 25) [21, p. 83].

The pledges were completely abolished in
treaty, concluded by city of Dubrovnik (Ragusa)
with Kotor (Cataro) 20 September 1181: “Ut

pignora non sint inter Ragusium et Catarum”
[10, p. 22].

The special attention is to be payed to the
charter of Despot Đurađ Branković, issued in the
city of Smederevo on May 10, 1450. This charter
was written in Latin and granted in favour of John
Hunyadi (c. 1406–1456) 9, Governer of the
Kingdom of Hungary (“Johannes de Hwnyad,
regni Hungarie gubernator”). Serbian Despot, as
well as his wife Irene (Jerina) and his sons Grgur,
Stefan and Lazar, agreed that he (John Hunyadi)
and his sons Mathias and Ladislaus (Ladislavus)
hold the Despot’s property in Hungary, towns of
Mukachevo (Mwnkach 10),  Baia Mare
(Rivulidominarum 11), Satu Mare (Zathmar 12),
Nemethy 13, Debrecen (Debreczen 14), and the
villages of Bezermen 15, Dada 16 and belonging
manors (“possession”), as a  pledge (“in
pignoraticie”) to ensure security for the debt of
155.000 ducats. This debt will be discharged from
the annual revenues of Despot’s property,
estimated on 6.700 ducats. The property had to
be delivered up to the debtor after payment of
principal [14, pp. 151–174]. Although this
document mentions a “contract of pledge”, it
cannot be considered as a source of Serbian
mediaeval law. All rules, concerning the pledge
were accomplished in accordance with the
customary law of the Kingdom of Hungary (regni
consuetudinem pignori) [14, p. 155].

Emphyteusis

Emphyteusis (“dìöýôåõóéò”, from verb
“dìöõôåýù”, word by word “I implant”,
“I inculcate”, “I instill”) is a real right over the
property of another, consisting in a grant of land
by the State or local authority on a long lease or
in perpetuity for a ground rent (Cf. D. VI.3).

The chapter XV of the “Procheiron” has a
title “Ðåñr dìöõôåýóåùò” [36, pp. 154–155], and
contains six provisions, speaking on “emphyteusis”
of Church estates. Serbian translator of
“Procheiron”, i. d. “Zakon gradski”, used a word
“nasaždenije” (“nasa`deniö”, word by word
“planting”, “implanting”) 17 for the title of this
chapter in Serbian translation (lit. “O nasa`denxi”)
[17, p. 302; 4, p. 287a.]. Matheas Blastares introduced
a short chapter, entitled “Ðåñr dìöõôåýóåùò” in
his “Syntagma” (Synt.E-8) [38, pp. 250–251]. In
Serbian translation its correspondence is the



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 175

S. Šarkić. Rights over “The Property of Another” (Iura in re aliena) in Byzantine and Mediaeval Serbian Law

Chapter “O nasa`denîi” (Synt.Se.E-8) [5,
pp. 263–264]. This chapter represents an
interpretation of Justinian’s Novella CXX,
chapters 2 and 8 “ÐÅÑÉ ÅÊÐÏÉÇÓÅÙÓ ÊÁÉ
ÅÌÖÕÔÅÕÓÅÙÓ ÅÊÊËÇÓÉÁÓÔÉÊÙÍ
ÐÑÁÃÌÁÔÙÍ” (“De alienatione et emphyteosi
et locatione et hypothecis et aliis diversis contractibus
in universis locis rerum sacrarum”) [32].

In Serbian legal sources we can not find any
information on “emphyteusis”.

Conclusion

On the basis of the available legal document
we can conclude that the following rights over the
property of another were present in Serbian
medieval law: servitudes, pledge and emphyteusis.
Emphyteusis was mentioned only in the Serbian
sources, translated from Greek language, i. e.
receptions of Byzantine prototypes, for example:
“Procheiron”, to wit “Zakon gradski” and the
“Syntagma” of Matheas Blastares; while servitudes
and pledge were known in Serbian legal documents
as well. However, we are not sure whether all those
provisions were applied: the problem lies in the lack
of additional, relevant legal sources (verdicts),
which could serve as evidence of their application.

NOTES

1 The scientific editing of the article is realized
by Yury Vin.

2 Among the different meanings of the term
“rabote”, i. e. “works” in plural, Miloš Blagojević did
not mention “servitudes” [1, p. 609].

3 Right of leading water over another’s land was
mentioned in one Byzantine document of 1373: Anna
Palaiologina, with the consent of her consort, sells
her estate called Marianna in Kalamaii, which was part
of her dowry, to the monastery of Docheiariou.
Document says that all rights that seller used, will be
transferred to the buyer, including servitude of
“aquaeductus”, probably from some river [23, no. 42,
pp. 235–239]. Cf. [25, p. 253, n. 56].

4 As to the translation and the explanatory
comments to the Dushan’s Code, made by M. Burr,
see also the second part of his publication [27].

5 The Trepča Mines (Serbian Cyrillic “Рудник
Трепча”, Albanian “Miniera e Trepçës”) is a large
industrial complex in Kosovo, located 9 km northeast
of Kosovska Mitrovitza. It is one of Europe’s largest
lead-zinc and silver ore mine. The enterprise known as
Trepča was a conglomerate of 40 mines and factories.

The oldest mine called Stari Trg (Стари Трг, word for
word “The Old Market-town”) is one of the rare mines,
which was operational from the Roman period. Saxon
miners, who came in Serbia in 13th century, built
settlements and churches around the mines.

6 So called “Justinian’s Law” was a short
compilation of 33 articles regulating agrarian relations. The
majority of these articles were taken from the famous
“Farmer’s Law” (Íüìïò Ãåùñãéκüò), issued at the end of
7th – the beginning of 8th centuries. This law had been
completely translated into the Old Serbian language. Further
articles were culled from the “Ecloga”, the “Procheiron”
and the “Basilika”. This collection (“Justinian’s Law”) does
not exist in a Greek version.

7 Lipljan (Serbian Cyrillic “Липљан”, Albanian
“Lipjani”) is a town and municipality located in the
Priština district of Kosovo. According to the census
of 2011, the town of Lipljan has 6.870 inhabitants, while
the municipality has 57.605 inhabitants.

8 It seems that it was very difficult to a pledgor
to redeem his pledge from a pledgee. Maybe, the best
evidence is the letter of Tsar Dušan to the Ragusans,
dating 30 March 1352: Emperor himself intervenes with
Ragusans, that they get back to Prince (“knez”) Vratko
the precious girdle, pledged for 118 perpers by Marin
Bunić [18, p. 20].

9 Hungarian “Hunyadi János”, Romanian “Ioan”
or “Iancu de Hunedoara”, Serbian “Sibinjanin Janko”
(Сибињанин Јанко), famous Hungarian military
commander and statesman (esp. 1441–1456).

10 Modern “Mukachevo” (Ukrainian and Russian
“Мукачево”, Hungarian “Munkács”), a city located in
the valley of the Latorica river in Zakarpattia Oblast
(Province) in Western Ukraine. The population is 86.339.

11 Today “Baia Mare”, municipality along the
Săsar River in northwestern Romania (Hungarian
“Nagybánya”, German “Frauenbach”, Ukrainian “Бая-
Маре”). The population is 140.738

12 In present-day “Satu Mare”, a city with a
population of 102.400 in northwest Romania (Hungarian
“Szathmárnémeti”, German “Sathmar”).

13 Hungarian “Németi”, Serbian “Nemci” (Нем-
ци), i. e. “Germans”, small city close to Satu Mare.

14 Hungarian “Debrecen”, Romanian “Debreţin”,
German “Debrezin”, Czech and Slovak “Debrecin”,
Serbian “Дебрецин”, Hungary’s second largest town.
The population is 213.700.

15 Modern “Hajdúböszörmény”, a town in
northeastern Hungary with a population of
approximately 30.000 people.

16 Modern “Tiszadada”, a village in Szabolcs-
Szatmár-Bereg county in the Northern Great Plain
region of Eastern Hungary. The population is 2.247.

17 The word “nasa`deniö” is obsolete in modern
Serbian language, where is used the word “zasađivanje”
(засађивање).



176

ВИЗАНТИЙСКОЕ ОБЩЕСТВО И ГОСУДАРСТВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

BIBLIOGRAPHY

1. Благојевић, М. Работе велике и мале / М. Бла-
гојевић // Лексикон српског средњег века / приред.
С. Ћирковић, Р. Михаљчић. – Београд : Knowledge,
1999. – C. 609.

2. Бубало, Ђ. Српски номици: номици и но-
мичке књиги / Ђ. Бубало. – Београд : Византолош-
ки институт САНУ, 2004. – 306 [10] с.

3. Гај, Институције / прев. и предг. О. Станоје-
вић. – Београд : Завод за уџбенике, 2009. – 375 с.

4. Законоправило или Номоканон Светога
Саве, Иловички препис 1262. година, фототипија
/ приред. и прил. М. М. Петровић. – Горњи Мила-
новац : Дечjе Новине, 1991. – 800, XLIX [Лл. 1–
400 об., LI] с.

5. Матије Властара Синтагмат. Азбучни збор-
ник византијских црквених и државних закона и пра-
вила, словенски превод времена Душанова / уред.
Ст. Новаковић. – Београд : Српска Краљевска Ака-
демија ; Н. Кристић, 1907. – LXXXVIII, 621 с.

6. Душанов Законик / приред. Ђ. Бубало. –
Београд : Завод за уџбенике; Службени гласник,
2010. – 243 с.

7. Марјановић-Душанић, С. Повеља краља
Стефана Душана манастиру Хиландару, 1336/1337
/ С. Марјановић-Душанић, Т. Суботин-Голубовић
// Стари српски архив. – 2010. – Kњ. 9. – С. 63–73.

8. Законик цара Стефана Душана. В 4 тт.
/ уредн. М. Пешикан, И. Грицкат-Радуловић, М. Јо-
вичић. У 4 књ. Књ. 3: Барањски, Призренски, Ши-
шатовачки, Раковачки, Раванички и Софијски руко-
пис. – Београд : САНУ ; Завод за уџбенике и настав-
на средства, 1997. – XII, 497 с.

9. Законик Стефана Душана цара српског,
1349 и 1354 / изд. Ст. Новаковић; уред. Р. Михаљ-
чић. – Београд : Лирика, 2004. – 13, CLIII, 316 с.

10. Законски споменици српских држава
средњега века / прикуп. и уред. С. Новаковић. –
Београд : Српска Краљевска Академија, 1912. –
XVII, 912 с.

11. Зборник средњовековних ћириличких по-
веља и писама Србије, Босне и Дубровника. Књ. 1 :
1186–1321 / ред. Д. Синдик; приред. В. Мошин, С. -
Ћирковић, Д. Синдик. – Београд : Историјски ин-
ститут, 2011. – 652 с.

12. Ивановић, М. Хрисовуља краља Стефана Ду-
шана којом Хиландарском пиргу у Хрусији поклања
цркву Св. Богородице у Липљану / М. Ивановић
// Стари српски архив. – 2014. – Kњ. 13. – С. 33–64.

13. Јечменица, Д. Хрисовуља цара Стефана Ду-
шана Дубровчанима са два пратећа акта / Д. Јеч-
меница // Стари српски архив. – 2012. – Kњ. 11. –
С. 33–58.

14. Крстић, А. Повеља деспота Ђурђа Бранко-
вића о давању у залог поседа у Угарској Јовану

Хуњадију / А. Крстић // Стари српски архив. –
2012. – Kњ. 11. – С. 151–174.

15. Марковић, Б. Јустинијанов закон. Средњо-
вековна византијско-српска правна компилација
/ Б. Марковић. – Београд : САНУ, 2007. – 276 с.

16. Мишић, С. Светоарханђеловска хрисовуља
/ С. Мишић; Т. Суботин-Голубовић. – Београд : Ис-
торијски институт, 2003. – 239, [3] с.

17. Морачка Крмчија / изд. Н. Дучић // Дучић,
Н. Књижевни радови Нићифора Дучића: (с две сли-
ки). У 4 књ. Књ 4 / Н. Дучић. – Биоград : Државна
штампарија Краљевине Србије, 1895. – С. 200–467.

18. Споменици сръбски. У 2 књ. Књ. 2 / пре-
пис. М. Пуцић. – Биоград : Друшство Србске Сло-
весности, 1862. – 178 с.

19. Тарановски, Т. Историја српског права у не-
мањићкој држави. У 4 део. Д. 3 / Т. Тарановски. –
Београд : Изд. книжарница Г. Кон, 1935. – VIII, 232 с.

20. Тарановски, Т. Историја српског права у не-
мањићкој држави / Т. Тарановски // Класици југос-
ловенског права. У 17 књ. Књ. 12 / приред. С. Авра-
мовић. – Београд : Служебни лист СР, 1996. – 805 с.

21. Чернова, М. А. Хрисовул царя Стефана
Уроша Дубровчанам 1357, 25 апреля / М. А. Черно-
ва // Стари српски архив. – 2013. – Kњ. 12. – С. 79–90.

22. Шаркић, С. Службености у византијском и
српском средњовековном праву / С. Шаркић // Збор-
ник радова Византолошког института. – 2013. – Т. 50,
Kњ. 2. – С. 1003–1012.

23. Actes de Docheiariou. Texte / Ed. dipl. par
N. Oikonomidès. – Paris : P. Lethielleux, 1984. – XIV,
397 p.

24. Basilicorum Libri LX. Series A. Text. In 8 vols.
Vol. 7 / Ed. H. J. Scheltema, N. Van der Wal. –
Groningen : H. D. Tjeenk Willink B.V.; Martinus
Nijhoff B.V., 1974. – XXVII, 2435–2733 pp.

25. Bénou, L. Pour une nouvelle histoire du droit
byzantine. Théorie et pratique juridiques au XIVe siècle
/ L. Bénou. – Paris : Éditions de l’Association Pierre
Belon, 2011. – XVIII, 395 p.

26. Burr, M. The Code of Stephan Dušan: Tsar
and Autocrat of the Serbs and Greeks / M. Burr // The
Slavonic and East European Review. – 1949. – Vol. 28,
№ 70. – P. 198–217.

27. Burr, M. The Code of Stephan Dušan: Part 2.
Notes / M. Burr // The Slavonic and East European
Review. – 1950. – Vol. 28, № 71. – P. 516–539.

28. Constantini Harmenopuli Manuale legum sive
Hexabiblos cum appendicibus et legibus agrariis / Ill.
G.E. Heimbach. – Aalen : Scientia, 1969. – [Repr.
Lipsiae : T.O.Weigel, 1851]. – XXXII, 1003 p.

29. Corpus Iuris Civilis / Op. R. Schoell, abs.
G. Kroll, P. Krueger, Th. Mommsen. Ed. stereot. 7. In 3
vols. Vol. 1: Digesta / recogn. Th. Mommsen. – Clark,
New Jersey : The Lawbook Exchange LTD, 2010. –
[Repr. Berolini : apud Weidmannos, 1895]. – P. 1–882.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 177

S. Šarkić. Rights over “The Property of Another” (Iura in re aliena) in Byzantine and Mediaeval Serbian Law

30. Corpus Iuris Civilis. Vol. 1 : Institutiones / Op.
R. Schoell, abs. G. Kroll, P. Krueger, Th. Mommsen ;
recogn. P. Krueger. – Ed. stereot. 7. – Clark, New Jersey :
The Lawbook Exchange LTD, 2010. – [Pepr. Berolini :
apud Weidmannos, 1895]. – P. 1–56, XXXVIII.

31. Corpus Iuris Civilis. In 3 vols. Vol. 2 : Codex
Iustinianus / Op. R. Schoell, abs. G. Kroll, P. Krueger,
Th. Mommsen ; recogn. P. Krueger. – Ed. stereot. 7. –
Clark, New Jersey : The Lawbook Exchange LTD, 2010. –
[Repr. Berolini: apud Weidmannos, 1895]. – P. 1–513.

32. Corpus Iuris Civilis. In 3 vols. Vol. 3 : Novellae
/ Op. R. Schoell,  abs. G. Kroll,  P. Krueger,
Th. Mommsen ; recogn. R. Schoell, abs. G. Kroll. – Ed.
stereot. 7. – Clark, New Jersey : The Lawbook Exchange
LTD, 2010. – [Repr. Berolini : apud Weidmannos,
1895]. – P. 1–808.

33. Ecloga. Das Gesetzbuch Leons III. und
Konstantinos’ V / hrsg. v. L. Burgmann. – Frankfurt
a/Main : Lövenklau-Gesellschaft E. V., 1983. – XVII, 282 S.

34. Fögen, M. Th. Das Lexikon zur Hexabiblos
aucta / M. Th. Fögen // Fontes minores. Bd. 8: Lexica
iuridica byzantina / hrsg. v. L. Burgmann,
M. Th. Fögen, R. Meijering, B. H. Stolte. – Frankfurt
a/Main: Löwenklau-Gesellschaft E. V, 1990. – S. 153–
214. – (Forschungen zur byzantinischen
Rechtsgeschichte ; Bd. 17 / hrsg. v. D. Simon).

35. Iulije Paulo, Sentencijae / prered. i prev.
A. Romac. – Zagreb : Latina et Graeca, 1989. – 291 p.

36. Jus Graecoromanum. In 8 vols. Vol. 2 / cura
J. Zepos, P. Zepos. – Aalen : Scientia, 1962. – [Repr.
EÁèÞíá : Ãåþñãéïò ÖÝîçò, 1931]. – XV, 427 p.

37. Ulpijan, Knijga regula / prered. i prev.
A. Romac. – Zagreb : VPA, 1987. – 116 p.

38. Óýíôáãìá ô§í Èåßùí κár FÉåñ§í Êáíüíùí.
In 6 T. Ô. 6. Ìáôèáßïõ ôï™ ÂëáóôáñÝùò Óýíôáãìá
κáôN óôïé÷åßïí / EÅκä. Ã.Á. FÑÜëëç, Ì. Ðïôëy. –
EÁèÞíáé : Ê. Ì. ÃñÞãïñçò, 1966. – [Repr. EÁèÞíçóéí : dκ
ôyò ôõðïãñÜö. Ã. ×áñôïöýëáκïò, 1859]. – ÉA, 620 ó.

REFERENCES

1. Blagojević M. Rabote velike i male [The
Services Great and Small]. Ćirković S., Mihaljčić R.,
ed. Leksikon srpskog srednjeg verka [Ćirković S.,
Mihaljčić R., ed. The Lexicon of Serbian Middle Ages].
Belgrade, Knowledge, 1999, p. 609.

2. Bubalo Đ. Srpski nomitsi: nomits i nomichke
knjigi [The Serbian Nomiks: nomiks and nomikEs books].
Belgrade, Institute for Byzantine Studies, Serbian
Academy of Sciences and Arts, 2004. 306 [10] p.

3. Stanojević O., ed. Gaj. Institucije [Gai,
Institutiones]. Beograd, Zavod za udžbenike Publ.,
2009. 375 p.

4. Petrović M. M., ed. Zakonopravilo ili
Nomokanon Svetoga Save, Ilovichki prepis

1262. godina. Fototipija [The Zakonopravilo or
Nomocanon of Saint Sava, The Ilovica Manuscript
from 1262. Photoprint reproduction]. Gornji
Milanovats, Dechje Novine Publ., 1991. 800, XLIX
[Ll. 1–400 ob., LI] p.

5. Novaković St.,  ed. Matije Vlastara,
Sintagmat. Azbuchni zbornik vizatijskikh tsrkvenikh
i drzhavnikh zakona i pravila, slovenski prevod
vremena Dushanova [The Syntagma of Matheas
Blastares, Alphabetical Collection of Byzantine Canons
and Secular Laws, Slavonic Translation from the Epoch
of Tsar Dušan]. Beograd, Srpska Kraljevska Akademija
Publ., 1907. LXXXVIII, 621 p.

6. Bubalo Đ., ed. Dushanov zakonik [The
Dušan’s Law Code]. Beograd, Zavod za udžbenike,
Sluzhbeni glasnik Publ., 2010. 243 p.

7. Marjanović-Dušanić S., Subotin-Golubović T.
Povelja kralja Stefana Dushana manastyru Khilandaru,
1336/1337 [The King Dušan’s Charters to the
Monastery of Hilandar, 1336/1337]. Stari srpski arhiv
[Old Serbian Archive], 2010, vol. 9, pp. 63-73.

8. Pešikan M., Grickat-Radulović I., Jovičić M.,
eds. Zakonik tsara Stefana Dushana  [Codex
imperatoris Stephani Dušan]. In 4 vols. Vol. 3: Codd.
Mss. Baraniensis, Prizrensis, Šišatovacensis,
Rakovacensis, Ravanicensis et Sofiensis. Beograd,
SANU, Zavod za udžbenike Publ., 1997. XII, 497 p.

9. Novaković S., Mikhalchić R., eds. Zakonik
Stefana Dushana Tsara srbskog, 1349 i 1354 [The
Code of Stefan Dušan, Tsar of the Serbs, 1349 and
1354]. Beograd, Lirika Publ., 2004. 13, CLIII, 316 p.

10. Novaković S., ed. Zakonski spomenitsi
srpskikh drzhava srednjego veka [The Legal Sources
of Mediaeval Serbian States]. Beograd, Srpska
Kraljevska Akademija Publ., 1912. XVII, 912 p.

11. Mošin V., Ćirković S., Sindik D., eds. Zbornik
srednjovekovnikh ćirilichkikh povelja I picama
Srbije, Bosne i Dubrovnika [The Collection of
Mediaeval Cyrillic Charters and Letters of Serbia,
Bosnia and Dubrovnik]. Vol. 1, 1186–1321, Beograd,
Istorijski institute Publ., 652 p.

12. Ivanović M. Khisovulja kralja Stefana
Dushana kojom Khilandarskom pirgu u Khrusiji
poklanja tsrkvu Sv. Bogoroditse u Lipljanu [The
Chrysobull of King Stefan Dušan in Which He Donated
to Hilandar Pyrgos in Chroussia the Church of Saint
Virgin Mary in Lipljan]. Stari srpski arhiv [Old Serbian
Archive], 2014, vol. 13, pp. 33-64.

13. Ječmenica D. Khrisovulja tsara Stefana
Dushana Dubrovchanima sa dva prateća akta [The
Tsar Dušan’s Chrysobull to Ragusans with Two
Following Acts]. Stari srpski arhiv [Old Serbian
Archive], 2012, vol. 11, pp. 33-58.

14. Krustić A. Povelja despota Đurđa Brankovića
o davanju u zalog poseda u Ugarskoj Jovanu
Khunjadiju [The Charter of Despot Đurađ Branković



178

ВИЗАНТИЙСКОЕ ОБЩЕСТВО И ГОСУДАРСТВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

on the Giving Some Estates in Hungary as a Pledge to
John Hunyadi]. Stari srpski arhiv [Old Serbian
Archive], 2012, vol. 11, pp. 151-174.

15. Marković B. Justinijanov zakon.
Srednjovekovna vizantijsko-srpska pravna
kompilatsija [The Justinian’s Law. Byzanto-Serbian
Medieval Legal Compilation]. Belgrade, SANU Publ.,
2007. 276 p.

16. Mišić S., Subotin-Golubović T.
Svetoarkhanđelovska khrisovulja [The St. Archangels’
Chrysobull]. Belgrade, Institute of History, 2003. 239, [3] p.

17. Dučića N., ed. Morača Kormčaya [The
Morachka Kormchaya]. Dučić N. Književni radovi
Nićifora Dučića: (s dve slike) [The Book’s Works of
N. Dučić: (with two pictures)]. In 4 vols. Vol. 4. Beograd,
Državna štamparija Kraljevine Srbije, 1895, pp. 200-467.

18. Pucić M., ed. Spomenitsi srpski [Serbian
Monuments]. In 2 vols. Vol. 2, Beograd, Drushstvo
Srpske Slovesnosti Publ., 1862.

19. Taranovski T. Istorija srpskog prava u
nemanjićkoj drzhavi [History of Serbian Law in
Nemanjić’s State]. In 4 vols. Vol. 3, Beograd, Izd.
knizharnitsa G. Kon Publ., 1935. VIII, 232 p.

20. Taranovski T. Istorija srpskog prava u nemanjićkoj
drzhavi [The History of Serbian Law in Nemanjić’s State].
Classics of Yugoslav Law. In 17 vols. Vol. 12. Beograd,
Sluzhebni list SR Publ., 1996. 805 p.

21. Tschernova M. A., Khisobul tsarja Urosha
Dubrovchanam [The Chrysobull of Emperor Stefan
Uroš to the Ragusans, 1357, April 25th]. Stari srpski
arhiv [Old Serbian Archive], 2013, vol. 12, pp. 79-90.

22. Šarkić S. Sluzhebnosti u vizantijskov i srpskom
srednjovekovnom pravu [Servitudes in Byzantine and
Serbian Medieval Law]. Zbornik radova Vizantološkog
instituta [Recueil de travaux de l’Institut d’études
byzantines], 2013, vol. 50, pt. 2, pp. 1003-1012.

23. Oikonomidès N., ed. Actes de Docheiariou.
Texte. Paris, P. Lethielleux, 1984. XIV, 397 p.

24. Scheltema H.J.,  Wal N. van der, eds.
Basilicorum Libri LX. Series A. Text. In 8 vols. Vol. 7.
Groningen, Tjeenk Willink B.V.; Martinus Nijhoff B.V.,
1974. XIII, 3021-3476 pp.

25. Bénou L. Pour une nouvelle histoire du droit
byzantin, Théorie et pratique juridiques au XIVe
siècle. Paris, Éditions de l’Association Pierre Belon,
2011. XVIII, 395 p.

26. Burr M. The Code of Stephan Dušan: Tsar
and Autocrat of the Serbs and Greeks, The Slavonic
and East European Review, 1949, Vol. 28, no 70,
pp. 198-217.

27. Burr M. The Code of Stephan Dušan: Pt. 2.
Notes. The Slavonic and East European Review, 1950,
vol. 28, no. 71, pp. 516-539.

28. Heimbach G.E., ed., Constantini Harmenopuli
Manuale legum sive Hexabiblos cum appendicibus
et legibus agrariis, Aalen, Scientia, 1969. [Repr. Lipsiae,
T.O. Weigel, 1851]. XXXII, 1003 p.

29. Schoell R., Kroll G., Krueger P.,
Mommsen Th., eds. Corpus Iuris Civilis. In 3 vols.
Vol. 1, Mommsen Th., ed. Digesta. Ed. stereot. 7. Clark,
New Jersey, The Lawbook Exchange LTD, 2010, [Repr.
Berolini, apud Weidmannos, 1895], pp. 1-882.

30. Schoell R., Kroll G., Krueger P.,
Mommsen Th., eds. Corpus Iuris Civilis. In 3 vols.
Vol. 1, Krueger P., ed. Institutiones. Ed. stereot. 7. Clark,
New Jersey, The Lawbook Exchange LTD, 2010, [Repr.
Berolini, apud Weidmannos, 1895], pp. 1-56, XXXVIII.

31. Schoell R., Kroll G., Krueger P.,
Mommsen Th., eds. Corpus Iuris Civilis. In 3 vols.
Vol. 2, Krueger P., ed. Codex Iustinianus. Ed. stereot. 7.
Clark, New Jersey, The Lawbook Exchange LTD, 2010,
[Repr. Berolini, apud Weidmannos, 1895], pp. 1-513.

32. Schoell R., Kroll G., Krueger P.,
Mommsen Th., eds. Corpus Iuris Civilis. In 3 vols.
Vol. 3, Schoell R., Kroll G., eds. Novellae. Ed. stereot. 7.
Clark, New Jersey, The Lawbook Exchange LTD, 2010,
[Repr. Berolini, apud Weidmannos, 1895], pp. 1-808.

33. Burgmann L., Hrsg. Ecloga, das Gesetzbuch
Leons III. und Konstantinos’  V. Frankfurt a/Main
1983. 282 p.

34. Fögen M. Th., ed. Das Lexikon zur Hexabiblos
aucta, Fontes minores. Vol. 8, Burgmann L., Fögen M.Th.,
Meijering R., Stolte B.H., eds. Lexica iuridica byzantine.
Frankfurt a/Main, Löwenklau-Gesellschaft E. V, 1990,
pp. 153-214. (Simon D., ed. Forschungen zur
byzantinischen Rechtsgeschichte; vol. 17).

35. Romac A., ed. Iulii Pauli, Sententiae ad
filium. Zagreb, Latina et Graeca, 1989. 291 p.

36. Zepos J., Zepos P., eds. Jus Graecoromanum.
In 8 vols. Vol. 2. Aalen, Scientia, 1962, [Repr. Athens,
Geōrgios Pheksēs Publ., 1931]. XV, 427 p.

37. Romac A., ed. Ulpiani, Regularum liber
singularis. Zagreb, VPA, 1987. 116 p.

38. Rallēs G.A., Potlēs M., eds. Syntagma tōn
Theiōn kai Ierōn Kanonōn [Syntagma of the Divine
and Sacred Canons]. In 6 vol. Vol. 6. Matthaiou tou
Blastarēs Syntagma kata stoicheion [The Alphabetical
Syntagma of Matthaios Blastares]. Athens,
K.M. Grēgorēs Publ., 1966 [Repr. Athens, ek tēs
typograph. G. Chartophylakos, 1859]. X, 620 p.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 179

S. Šarkić. Rights over “The Property of Another” (Iura in re aliena) in Byzantine and Mediaeval Serbian Law

Information About the Author

Srđan Šarkić, Doctor of Legal History, Professor, Faculty of Law, University of Novi Sad, Dositeja
Obradovića Sq., 1, 21000 Novi Sad, Serbia, srdjansarkic@gmail.com, https://orcid.org/0000-0002-4899-4126

Информация об авторе

Срджан Шаркич, доктор истории права, профессор, юридический факультет, Универси-
тет в Нови Сад, пл. Досифея Обрадовича, 1, 21000 г. Нови Сад, Сербия, srdjansarkic@gmail.com,
https://orcid.org/0000-0002-4899-4126




Л

ы
си

ко
в П

.И
., 2

02
0

180 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ВИЗАНТИЙСКОЕ ОБЩЕСТВО И ГОСУДАРСТВО



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.14

UDC 94“12/13”:321 Submitted: 01.07.2020
LBC 63.3(0)4-93 Accepted: 23.12.2020

DIARCHY? THE SYSTEM OF CO-RULERSHIP IN BYZANTIUM
AT THE TURN OF THE 13th – 14th CENTURIES

AND ITS IMPACT ON THE SITUATION IN THE STATE
Pavel I. Lysikov

Volgograd State University, Volgograd, Russian Federation

Abstract. Introduction. The study is dedicated to the system of co-rulership in Byzantium in the early
Palaiologan period. Our goal is to determine the role of the Byzantine emperor, the son and co-ruler of his father, the
emperor Andronikos II Palaiologos (1282–1328), Michael IX (1294–1320) in the political destabilization of the
empire at the turn of the 13th – 14th centuries by identifying the specific nature of power relations in the state at the
time under study. Methods. The methodological basis of the study is a systematic approach. The power relations
in Byzantium at the turn of the 13th – 14th c. are considered as a system of interconnected elements that perform
certain functions in relation to each other and to the system as a whole. The principles of the hermeneutic method
allow us to give a holistic interpretation of the sources that form our understanding of the subject under study.
Analysis and Results. As a result of the study, we found out that the specific nature of power relations in Byzantium
at that time was determined by two circumstances. First, by the institutionalization of the co-rulership that occurred
during the reign of the first Palaiologoi. It was mostly due to the publication of the prostagma by Michael VIII
(1259–1282) in 1272, an important document, many provisions of which, in our opinion, were fully implemented
(and, to some extent, even expanded) during the reign of his son Andronikos II. Second, by the division of
managerial functions within the ruling family. While Andronikos II dealt with a whole range of issues related to
various state activities (fiscal, socio-economic, administrative, political and legal, foreign policy, etc.), the younger
basileus concentrated in his hands mainly the command of the army. The isolated position of Michael IX which
consisted in his constant stay outside Constantinople and the presence of significant military contingents under
his control provided a certain degree of independence for the younger basileus in his military and political decisions
which often contradicted those of his father. At the same time, this separate co-existence of two imperial courts in
the state with their own staff of courtiers disrupted the unity within a narrow group of the Byzantine elite, led to its
disengagement and the appearance of people who associated with the younger emperor their further acquisition of
high ranks and broader powers in Byzantium. After the death of Michael IX (1320) this circumstance will have a
significant impact on the outbreak of the civil war in the empire (1321–1328).

Key words: Byzantium, Early Palaiologan period, system of co-rulership, Michael VIII Palaiologos,
Andronikos II Palaiologos, Michael IX Palaiologos, Catalan revolt.

Citation. Lysikov P.I. Diarchy? The System of Co-Rulership in Byzantium at the Turn of the 13th – 14th Centuries
and Its Impact on the Situation in the State. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4.
Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History.
Area Studies. International Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 180-200. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2020.6.14

УДК 94“12/13”:321 Дата поступления статьи: 01.07.2020
ББК 63.3(0)4-93 Дата принятия статьи: 23.12.2020

ДВОЕВЛАСТИЕ? СПЕЦИФИКА СИСТЕМЫ СОПРАВИТЕЛЬСТВА
В ВИЗАНТИИ НА РУБЕЖЕ XIII–XIV вв.

И ЕЕ ВЛИЯНИЕ НА СИТУАЦИЮ В ГОСУДАРСТВЕ
Павел Иванович Лысиков

Волгоградский государственный университет, г. Волгоград, Российская Федерация



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 181

П.И. Лысиков. Двоевластие? Специфика системы соправительства в Византии на рубеже XIII–XIV вв.

Аннотация. Настоящее исследование посвящено теме соправительства в Византии в период правления
ранних Палеологов. Его задача заключается в определении роли византийского императора Михаила IX
(1294–1320) – сына и соправителя отца Андроника II Палеолога (1282–1328) – в политической дестабилизации
империи на рубеже XIII–XIV вв. посредством выявления специфики системы властных отношений в госу-
дарстве в изучаемое время. В результате исследования было выяснено, что указанная специфика определя-
лась двумя обстоятельствами: 1) институционализацией системы соправительства, произошедшей в период
правления первых представителей палеологовской династии, что было сопряжено в значительной мере с
изданием Михаилом VIII (1259–1282) по случаю коронации его сына Андроника (II) (1272) простагмы –
важного документа, положения которого, на наш взгляд, были в полной мере реализованы (и в какой-то мере
даже расширены) в правление последнего; 2) разделением управленческих функций внутри правящей се-
мьи. В то время как Андроник II занимался решением целого спектра вопросов, связанных с различными
сферами жизнедеятельности государства (фискальной, социально-экономической, административной, по-
литико-правовой, внешнеполитической и др.), младший василевс сосредоточил в своих руках главным обра-
зом функции командования вооруженными силами империи. Обособленное положение младшего импера-
тора, заключавшееся в его постоянном пребывании вне столицы, и наличие под его контролем значительных
воинских контингентов обеспечивали известную степень самостоятельности Михаила IX в принимаемых им
военно-политических решениях, в которых он зачастую вступал в противоречие со своим отцом. В то же
время специфически разрозненное существование в Византии двух императорских дворов со своим шта-
том придворных нарушало единство внутри узкой прослойки византийской элиты, приводило к ее разме-
жеванию и выделению из ее числа определенной группы людей, связывавших с младшим василевсом
дальнейшее обретение ими высоких чинов и широких властных полномочий в государстве. После смерти
Михаила IX (1320) указанное обстоятельство окажет значительное влияние на начало гражданской войны в
империи (1321–1328).

Ключевые слова: Византия, раннепалеологовский период, система соправительства, Михаил VIII Па-
леолог, Андроник II Палеолог, Михаил IX Палеолог, каталонское восстание.

Цитирование. Лысиков П. И. Двоевластие? Специфика системы соправительства в Византии на рубеже
XIII–XIV вв. и ее влияние на ситуацию в государстве // Вестник Волгоградского государственного универси-
тета. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 180–200. – DOI:
https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.14

Введение. Отношения императора Ан-
дроника II Палеолога (1282–1328) со своим
сыном и соправителем 1 Михаилом IX (1294–
1320) на всем протяжении политической ка-
рьеры последнего имели достаточно проти-
воречивый характер. Несмотря на то, что в
доступных нам источниках не отмечено ни
одного открытого конфликта между двумя
императорами, отсутствие согласованности в
некоторых из принимаемых ими решений так
или иначе оказало определенное воздействие
на внутри- и внешнеполитическое состояние
византийского государства. Задача настояще-
го исследования, таким образом, заключает-
ся в выяснении роли Михаила IX в политичес-
кой дестабилизации Византии на рубеже XIII–
XIV вв. посредством выявления специфики
системы властных отношений в империи в
указанный период времени.

Общий обзор историографии темы.
Поскольку достижение поставленной цели не-
возможно без выявления особенностей поло-
жения Михаила IX в империи как соправите-

ля отца и старшего императора Андроника II,
необходимо в первую очередь рассмотреть
круг вопросов, связанных с данным полити-
ческим феноменом. В целом в специальной
литературе, посвященной соправительству,
сложилось устойчивое представление о том,
что именно в раннепалеологовский период
произошла его институционализация, а со-
правители получили широкие права, которые
они не имели в ранне- и средневизантийс-
кое время (см.: [11, с. 314; 50, с. 600]). Со-
гласно мнению ряда исследователей, к при-
меру, Л.-П. Рэйбо, Т.В. Кущ, императоры из
династии Палеологов (начиная с ее основате-
ля Михаила VIII) воспользовались указанной
системой передачи прав на престол, извест-
ной еще со времени принципата (о последнем
подробнее: [40]), для укрепления династичес-
кого принципа наследования власти в импе-
рии [55, p. 58–60; 3, с. 122сл.]. В этом контек-
сте в качестве наиболее яркого примера для
констатации факта изменений, произошедших
в положении соправителя в раннепалеологов-



182

ВИЗАНТИЙСКОЕ ОБЩЕСТВО И ГОСУДАРСТВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ское время, приводилась именно фигура Ми-
хаила IX (см., к примеру: [11, с. 329; 5, с. 581]).
В двух специальных трудах, посвященных ис-
следованию личности и различных аспектов
государственной деятельности последнего,
Б. Ферьянчич и Х. Гиклер пришли к выводу о
том, что роль этого соправителя в византийс-
ком государстве была беспрецедентна: он об-
ладал титулом, аналогичным титулу импера-
тора-отца, имел весьма широкие полномочия
(в частности, право на издание императорс-
ких актов – грамот привилегий и простагм),
командовал вооруженными силами и осуще-
ствлял управление целыми областями в ев-
ропейской части империи [10, с. 347, 353; 35,
S. 66] (см. также: [61, ó. 3]).

В то же время некоторые ученые (сре-
ди них Ф. Дельгер, Ф. Баришич и Т.В. Кущ)
заняли более умеренную позицию, указав на
чреватость переоценки роли соправителей
(в частности, упомянутого Михаила IX) в
палеологовское время: по-прежнему «стар-
ший» император единственный обладал всей
полнотой власти в государстве, тогда как
«младший» замещал его на время отсут-
ствия в столице, а также реализовывал ад-
министративные функции в провинции.
В любом случае, окончательное решение по
наиболее важным государственным вопро-
сам всегда оставалось за «старшим» васи-
левсом. Что касается права соправителя на
издание самостоятельных грамот и распо-
ряжений, оно было достаточно ограничен-
ным (см. об этом: [31, Nr. 26, col. 34; 1,
с. 54сл., прим. 25; 3, с. 123–125]). В целом
же следует отметить, что, несмотря на раз-
ницу в оценках, все исследователи вопроса
так или иначе обратили внимание на значи-
тельные изменения, коснувшиеся в изучае-
мое время практики соправительства в Ви-
зантии. Положение и круг полномочий Ми-
хаила IX в империи могут быть поняты толь-
ко посредством исследования его деятель-
ности, отраженной в доступном для иссле-
дования источниковом материале.

Общий обзор источников. Основны-
ми источниками для настоящего исследова-
ния являются нарративные сочинения (труды
византийских историков, церковных и государ-
ственных деятелей Георгия Пахимера [34],
Никифора Григоры [46], Иоанна Кантакузина

[38], каталонского хрониста Рамона Мунта-
нера [26] (английский перевод: [58]), кроме
того, краткие (малые) хроники (по изданию:
[57])), делопроизводственные источники (офи-
циальные письма (по изданию: [45]), в том
числе западного происхождения (по изданию:
[27])), актовые материалы (императорские
грамоты привилегий и простагмы (по изда-
ниям: [2; 12; 13; 14; 15; 19; 25; 37; 44]), а так-
же международные договоры (по изданию:
[52])), политические сочинения (трактат
Псевдо-Кодина [54]) и данные нумизматики
(введенные в научный оборот усилиями спе-
циалистов американского византиноведчес-
кого центра Dumbarton Oaks (по каталогам:
[24; 16; 17; 18])).

Анализ. Михаил IX Палеолог родился в
1278 г. от первого брака Андроника II с вен-
герской принцессой Анной [53, Nr. 21529]. Уже
через три года (1281) он был провозглашен
своим дедом, императором Михаилом VIII,
василевсом (¿ ðÜððïò ášôï™ Ìé÷áxë ... ©ò
âáóéëÝá ðáñås÷å κçñýôôåóèáé) [34, vol. 3,
p. 9928–30] (о дате: [34, vol. 3, p. 98, note 29]).
Последний, стремясь упрочить положение
новой правящей династии, постарался обес-
печить последовательный переход власти в
империи на два поколения вперед. О ранних
годах жизни Михаила Палеолога сохранилось
крайне незначительное количество информа-
ции. В 1290 г. (датировка: [33, p. 16sq.]) его
отец, император Андроник II, отправившись
в восточные области империи, по словам Па-
химера, занялся среди прочего устройством
брака старшего сына с титулярной императ-
рицей Константинополя Катериной де Курте-
нэ [34, vol. 3, p. 1717–13] (без успеха: [43, p. 48–
54]). Следующее упоминание его историком
относится уже к церемонии коронации, и на
этом важном эпизоде следует остановиться
подробнее.

21 мая 1294 г. [34, vol. 3, p. 21910 (без
указания года)] (ср.: [57, Nr. 8, S. 7610]) в со-
боре Святой Софии Михаил Палеолог был ко-
ронован патриархом Иоанном XII императо-
ром и соправителем своего отца Андроника II.
На следующий день, то есть 22 мая, после-
дний при участии старшего сына пожаловал
титул деспота своему младшему сыну Иоан-
ну (от второго брака с Ириной Монферратс-
кой). В этом эпизоде Пахимер назвал Михаи-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 183

П.И. Лысиков. Двоевластие? Специфика системы соправительства в Византии на рубеже XIII–XIV вв.

ла IX âáóéëå˜ò κár ášôïκñÜôùñ [34, vol. 3, p.
22118–24], и это, очевидно, означает, что 21 мая
тот в дополнение к титулу âáóéëå˜ò, который
он получил в 1281 г. от своего деда, приобрел
новое обозначение – ášôïκñÜôùñ, которое до
палеологовского времени могло прилагаться
только к старшему императору (об этом:
[29, S. 136sq.; 49, с. 182сл.; 55, p. 57]). В даль-
нейшем повествовании историк еще раз ка-
сается этой темы, предваряя рассказ о собы-
тиях, имевших место после битвы при Апро-
се (середина 1305 г.), сообщением, что «обо-
им самодержавно правящим (ášôïκñáôïñï-
™óé) василевсам, таким образом, уже шел: од-
ному – 23-й, а другому – 12-й год (с начала
правления. – П. Л.)» [34, vol. 4, p. 6153–4] 2.
Отсюда следует, что, с точки зрения Пахи-
мера, положение Михаила IX как соправите-
ля с мая 1294 г. было формально идентичным
положению старшего императора. Этот факт
в числе прочих, как уже было сказано выше,
дал исследователям его биографии основание
утверждать, что именно в этот период сопра-
вительство в Византии претерпело некоторые,
достаточно значимые, изменения. В то же вре-
мя они отмечали, что уже Андронику II его от-
цом во время коронации были предоставлены
исключительные полномочия, которые впос-
ледствии им же были расширены и переданы
старшему сыну [10, с. 337; 35, S. 55–57].

Для понимания сути вопроса следует
обратиться к эпизоду коронации Андроника II,
имевшей место 8 ноября 1272 года 3. Несмот-
ря на прерогативы, которыми, согласно издан-
ной Михаилом VIII по этому случаю простаг-
ме, он наделял соправителя, и относительное
формальное уравнивание со старшим импе-
ратором, положение первого достаточно оп-
ределенно формулировалось как второстепен-
ное относительно положения отца. Младший
император в присутствии старшего импера-
тора фактически лишался права на осуществ-
ление своих полномочий, среди которых сле-
дует особо выделить: председательство в
суде [37, S. 4159–73], организацию и проведение
военных экспедиций [37, S. 3822–3929, 4073–78],
рассмотрение жалоб жителей областей и го-
родов на налоговых чиновников (κáôN ôï™
díåñãïýíôïò) и вынесение по ним решений (вплоть
до их смещения и замены) [37, S. 4195–105]. Кро-
ме того, соправитель имел прерогативу на-

граждать отличившихся и наказывать прови-
нившихся солдат посредством увеличения или
изъятия их проний [37, S. 4078–4195] 4. Все вы-
шеперечисленные полномочия младший васи-
левс мог осуществлять исключительно вда-
ли от старшего императора, что выражено в
источнике следующими сочетаниями: Pð¦í
Põôyò (находясь вдали от нее (моей царствен-
ности. – П.Л.)) [37, S. 373], dí ô² Pðïäçìåsí
óå ôyò âáóéëåßáò ìïõ (в то время, когда ты
находишься вдали от моей царственности) [37,
S. 386–7,14], dκô’ò ôyò âáóéëåßáò ìïõ (вдали от
моей царственности) [37, S. 3932], åk äc
Pðïäçìåsò (если же ты находишься вдали
(от моей царственности. – П.Л.)) [37, S. 3943],
Pðïäçì§í ôyò âáóéëåßáò ìïõ (находясь вда-
ли моей царственности) [37, S. 4059–60, 41106].
Обо всех самостоятельно принятых решени-
ях соправитель был обязан отчитываться пе-
ред отцом, что отражено во фразе: ôá™ôá äc
ðÜíôá ðïéÞóåéò ôyò âáóéëåßáò ìïõ Pðïäçì§í,
“öåßëùí äéäüíáé dðr ðOóéí åkäÞóåéò ô†
âáóéëåßu ìïõ, κUí Óðïõ Uí ½ âáóéëåßá ìïõ
ôý÷w äéÜãïõóá (все же это ты будешь делать,
находясь вдали от моей царственности, буду-
чи обязанным давать обо всем знать моей
царственности, где бы моя царственность во-
лею обстоятельств ни находилась) [37,
S. 41105–108]. Особо отметим, что решения по
ряду важных вопросов могли приниматься
младшим императором только с согласия отца
[37, S. 4068–73, 4181–84] 5. В то же время в про-
стагме вроде бы ясно проводится идея фор-
мального равенства обоих императоров в сфе-
ре презентации императорской власти, но даже
и здесь Михаил VIII не избежал важных уточ-
нений, которые помогают скорректировать
наше представление о положении соправите-
ля в раннепалеологовский период 6.

Таким образом, на основании данных
простагмы допустимо сделать следующий
предварительный вывод. С точки зрения из-
дателя акта (старшего императора), младший
император приобретал право на осуществле-
ние своих властных функций, лишь находясь
вдали от отца (в провинции, во время совер-
шения военных походов, а также, возможно, в
Константинополе, когда старший император
отсутствовал в столице) (ср.: [37, S. 57; 55,
p. 59; 54, p. 428sq.]). Исходя из этого, положе-
ние соправителя можно охарактеризовать сле-



184

ВИЗАНТИЙСКОЕ ОБЩЕСТВО И ГОСУДАРСТВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

дующим образом: заместитель старшего ва-
силевса во время его отсутствия в столице и
в то же время носитель императорской влас-
ти за ее пределами с достаточно ограничен-
ным – следует признать – кругом полномо-
чий. При этом ввиду особого порядка их осу-
ществления младший император был всеце-
ло подконтролен старшему, в ряде случаев не
имея права действовать без санкции после-
днего. Безусловно, все вышеперечисленные
доводы не позволяют нам признать соправи-
теля равным отцу по положению и месту в
империи.

Обратимся к нарративным данным. В эпи-
зоде коронации Андроника II Пахимер отме-
чает, что соправитель получил от отца право
издавать распоряжения и подписывать их как
император, но без использования менологемы
(ðñïóôÜóóåéí κár ›ðïãñÜöåéí âáóéëéκ§ò,
ðëxí ïš ìçíïëïãåsí) [34, vol. 2, p. 4153–6], то
есть заключительной формулы документа, со-
стоящей из указания месяца и индиктиона 7.
Наконец, император, по словам историка, пре-
доставил сыну для подписи императорских
грамот необычную формулу, которая приво-
дится в тексте как EÁíäñüíéκïò ×ñéóôï™
÷Üñéôé âáóéëå˜ò FÑùìáßùí [34, vol. 2, p. 4155–6]
(ср.: [46, p. 10920–23]), отличную от стандарт-
ной императорской формулы, неизменной с
конца XI в. (преномен dí ×ñéóô² ô² èå²
ðéóô’ò âáóéëå˜ò κár ášôïκñÜôùñ FÑùìáßùí
номен) (об этом: [30, S. 123]). Кроме того,
Михаил VIII обязал сына поклясться в том,
что он не будет втайне устраивать загово-
ры против старшего императора, но ста-
нет подчиняться ему (ìx dðéâïõëåýïé, PëëE
›ðïôÜôôïéôï) [34, vol. 2, p. 4156–8].

Следует обратить внимание на то, что
ряд свидетельств Пахимера, как правило, до-
статочно точного в изложении материала и
заслуживающего доверия автора, не подтвер-
ждаются дошедшими до нас свидетельства-
ми делопроизводственных и актовых источ-
ников. Так, формула, которую употребил Ан-
дроник II, подписав официальное письмо к папе
Иоанну XXI, относящееся к апрелю 1277 г.
(EÁíäñüíéκïò dí ×ñéóô² ô² èå² ðéóô’ò
âáóéëå˜ò κár ášôïκñÜôùñ FÑùìáßùí,
Äïýκáò IÁããåëïò Êïìíçí’ò ¿ Ðáëáéïëüãïò)
[45, nr. 6, p. 21198–200], как мы видим, ничем не
отличается от стандартной императорской

формулы 8. Согласно другому документу, а
именно хрисовулу сигиллию от ноября 1281 г.9,
соправитель уже к этому времени приобрел
право подписывать издаваемые им докумен-
ты менологемой [13, no. 27, p. 20034], тогда как
Пахимер даже специально подчеркнул указан-
ное обстоятельство в своем сочинении: пос-
ле смерти отца (1282) новый василевс «отпра-
вил патриарху простагму, впервые поставив
менологему» (ðñþôùò ìçíïëïãçóÜìåíïò)
[34, vol. 3, p. 2110–11].

В историографии вопроса эти противо-
речия в источниках также не остались неза-
меченными. Ф. Дельгер и поддержавший его
Г.А. Острогорский предположили, что право
обозначаться как автократор Андроник II,
приобрел, вероятно, в 1272 г., и утерянное на-
чало вышеупомянутой простагмы содержало
в себе указание на этот факт [28, S. 141; 49,
с. 183]. Е. Христофилопулу посчитала, что
указанное письмо соправителя должно сви-
детельствовать о присвоении ему обозначе-
ния ášôïκñÜôùñ в период с ноября 1272 и не
позднее апреля 1277 г. (дата составления пись-
ма). До этого момента он обозначался лишь
как василевс, и его положение было идентич-
но (¿ìïßá) положению Михаила IX, которое
тот занимал до своей коронации, с 1281 по
1294 гг. [62, ó. 186–188]. Наконец, А. Файе оп-
роверг доводы своей греческой коллеги, зак-
лючив (на основании содержания двух стихот-
ворений придворного поэта Мануила Олово-
ла), что уже по случаю коронации 1272 г.
младший император получил право использо-
вать обозначение âáóéëå˜ò κár ášôïκñÜôùñ
и что Пахимер по каким-то причинам в своих
расчетах не прибавил годы соправительства
Андроника II к периоду его самодержавной
власти [32, p. 247–251] 10. Б. Ферьянчич прим-
кнул к мнению французского исследователя
[11, с. 323сл.]. Следует заключить, что подоб-
ную коллизию объяснить достаточно непрос-
то, поскольку (если приобретение Андроником
II права именоваться автократором произош-
ло все же во время коронации) младший им-
ператор должен был впервые использовать
указанную императорскую формулу уже в
преамбуле собственноручно составленного им
символа веры, который он вручал патриарху в
самом начале церемонии (об этом: [7, с. 102–
104]) 11. Этот факт, полагаем, не избежал бы



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 185

П.И. Лысиков. Двоевластие? Специфика системы соправительства в Византии на рубеже XIII–XIV вв.

внимания Пахимера, хотя в это время он еще
не занимал важных церковных и государ-
ственных должностей. Оставляем вопрос
открытым.

Итак, исходя из сведений источников,
следует отметить, что уже в правление Ми-
хаила VIII (1259–1282) положение соправите-
ля начинает формально уравниваться с поло-
жением его отца и старшего императора. Это
выражалось как в официальной терминологии,
так и в дворцовом церемониале и служило
цели презентации власти Палеологов и про-
движения и закрепления в византийском об-
ществе определенной «династической идеи»
(см: [3, с. 122–125]). В то же время факти-
ческое положение соправителя в системе го-
сударственного управления в указанное вре-
мя, конечно, нельзя охарактеризовать как
сколько-нибудь равное положению старшего
императора. Как уже ранее отмечалось, пол-
номочия младшего василевса, закрепленные
юридически простагмой 1272 г., были доста-
точно ограничены, а порядок их осуществле-
ния строго регламентировался. При жизни отца
Андроник II практически не покидал столицу
(за исключением, пожалуй, экспедиции на во-
сток (1280): [34, vol. 2, p. 59127–59511, 59915–16,
62714–15]); в целом же о его деятельности в
1272–1282 гг. сохранилось незначительное ко-
личество информации. Официальные докумен-
ты за его подписью практически отсутству-
ют и представлены главным образом несколь-
кими посланиями римским папам 12, дублиру-
ющими аналогичные по содержанию письма
Михаила VIII. Все это позволяет сделать
вывод об ограниченном характере участия
соправителя в государственных делах.

О деятельности Михаила IX в период его
соправительства имеется гораздо больше
сведений, что, с одной стороны, может сви-
детельствовать в пользу наличия у него бо-
лее широких полномочий, предоставленных
ему Андроником II со времени коронации
(см. об этом: [10, с. 337]). Тем не менее ука-
занное событие не сопровождалось в этот раз
изданием какого-либо официального докумен-
та (по крайней мере, нам таковой неизвестен),
и потому указанный вывод основывается глав-
ным образом на исследовании карьеры Ми-
хаила IX и анализа актового материала, к со-
ставлению которого он был причастен. Пола-

гаем, зафиксированное источниками участие
этого соправителя в социально-экономической,
военной и политической жизни византийского
государства в изучаемый период времени дол-
жно объясняться прежде всего позицией стар-
шего императора и характером отношений
внутри императорской семьи. Так, если Анд-
роник II находился в тени отца и действовал
всецело согласно его воле 13, то Михаил IX вел
себя в значительной степени более самостоя-
тельно, особенно в военных вопросах, иногда
идя наперекор решениям старшего василевса
(об этом речь пойдет ниже).

Помимо нарративных данных, к которым
мы еще вернемся, нам известно значитель-
ное количество актов, изданных этим импе-
ратором. Бульшая часть из них относится к
типу ÷ñõóüâïõëëïé ëüãïé и имеет стандарт-
ную подпись Ìé÷áxë dí ×ñéóô² ô² èå²
ðéóô’ò âáóéëå˜ò κár ášôïκñÜôùñ FÑùìáßùí
(Äïýκáò IÁããåëïò Êïìíçí’ò) ¿ Ðáëáéïëüãïò,
аналогичную подписи старшего императора.
Всего сохранилось шесть хрисовулов, издан-
ных Михаилом IX за все время его (со)прав-
ления, которые завершаются подобной фор-
мулой 14. Большинство этих грамот (пять)
представляет собой акты, подтверждающие
хрисовулы Андроника II, поэтому их нельзя
назвать самостоятельными.

Так, хрисовул, датированный июлем
1300 г. [13, no. 20, p. 179sq.], посредством ко-
торого сербскому кралю Стефану Урошу II
Милутину даровалась деревня Кастрион в
феме Фессалоники вкупе со всей округой,
выгонами и правами (ìåôN ðÜóçò ôyò ðåñéï÷yò
κár íïìyò κár ô§í äéκáé§í ášôï™) для после-
дующей передачи монастырю Хиландар, под-
тверждает грамоту аналогичного содержания,
изданную старшим императором месяцем ра-
нее [13, no. 19, p. 177]. Этот факт прямо ука-
зывается в тексте: [13, no. 20, p. 1799–10]. До-
кумент от декабря 1316 г. [25, p. 46sq.], кото-
рым недвижимое имущество (ôN ïkκÞìáôá) в
Константинополе после смерти его владель-
ца, сына Андроника II от второго брака Иоанна
[53, Nr. 21475], передавалось брату последнего
Феодору Палеологу, маркизу Монферратско-
му [53, Nr. 21465], также повторяет изданный
ранее (несохранившийся) хрисовул старшего
императора аналогичного содержания, на что
присутствует указание в тексте: [25, p. 461–3].



186

ВИЗАНТИЙСКОЕ ОБЩЕСТВО И ГОСУДАРСТВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Грамота привилегий Михаила IX от августа
1318 г. [44, p. 106–112] в пользу монастыря
Вронтохия в Мистре, которая в основной час-
ти подтверждала его имущество и устанав-
ливала в отношении последнего особый пра-
вовой режим (dëåõèÞñáí ðáíôÜðáóéí åqíáé
κár Píåíü÷ëçôïí), следует аналогичным в со-
держательном плане актам Андроника II 15,
неоднократно упоминаемым в тексте [44,
p. 10820–22, 23–24, 10928]. Хрисовул, изданный в
марте 1319 г. [13, no. 43, p. 272sq.], посред-
ством которого подтверждалось имущество
монастыря Хиландар, полученное им от Анд-
роника II по просьбе Стефана Милутина, со-
звучен акту старшего императора [13, no. 42,
p. 267–270], о чем напрямую сообщается в
narratio документа [13, no. 43, p. 2721–17].
Наконец, акт Михаила IX от октября того же
года [13, no. 46, p. 281–283], с подачи сербс-
кого краля подтверждавший различное иму-
щество и доходы указанного монастыря, кро-
ме того, имущество, полученное в результате
императорских дарений и приобретенное по-
средством покупок (Pð’ Pãïñáóé§í), прак-
тически слово в слово повторяет хрисовул его
отца [13, no. 45, p. 278–280] (этот факт непос-
редственно отражен в документе: [13, no. 46,
p. 2811–3]).

Таким образом, Михаил IX действитель-
но имел право обозначаться как âáóéëå˜ò κár
ášôïκñÜôùñ, что мы видим на примере из-
данных им императорских актов 16. С точки
зрения официальной терминологии, положение
старшего и младшего императоров в государ-
стве было идентичным. Впрочем, на что уже
обращалось внимание, сохранившиеся хрисо-
вулы Михаила IX в большинстве своем носят
подтверждающий характер. Как заметил
Б. Ферьянчич, в Византии в начале XIV в. ут-
верждается традиция, в соответствии с кото-
рой акты старшего василевса должны были
подтверждаться непосредственно (или в ка-
кое-то время) после их издания аналогичны-
ми по содержанию грамотами его соправите-
ля (и даже второго соправителя, то есть вну-
ка Андроника II, также Андроника, с того вре-
мени как он был провозглашен василевсом 17

(не позднее февраля 1313 г. [8])) [10, с. 354].
Подобная практика, на наш взгляд, была

связана со стремлением императоров-Палео-
логов укрепить порядок престолонаследия

путем вовлечения в имперское делопроизвод-
ство соправителей и подтвердить таким об-
разом в глазах получателей жалованных гра-
мот статус своих детей и внуков как наслед-
ников трона и будущих самостоятельных пра-
вителей. Кроме того, посредством издания
этих актов гарантировалось сохранение пра-
ва собственности за теми или иными частны-
ми лицами и монастырями на конкретное –
пожалованное или подтвержденное ранее –
имущество в случае смены правителя в ре-
зультате передачи власти по наследству. Та-
ким образом, для получателей таких грамот
непрерывность правящей династии выступа-
ла залогом стабильности их собственного
материального положения.

Особого же внимания заслуживают так
называемые самостоятельные акты, то есть
не изданные после идентичных по содержа-
нию грамот старшего императора с целью их
подтверждения. Среди сохранившихся ориги-
налов присутствуют один хрисовул и две про-
стагмы 18. Единственный самостоятельный
хрисовул логос Михаила IX, изданный в авгу-
сте 1310 г. по просьбе обратившихся непос-
редственно к нему монахов Ивирона (ô†
âáóéëåßá (sic) ìïõ ðñïóåëèüíô(áò) κár ðáñE
ášôyò dðéæçôï™íôáò ¿ìïßùò ÷ñõóïâïýëëïõ
ôõ÷åsí [15, no. 72, p. 18437–38]), подтверждал
право собственности монастыря на опреде-
ленное имущество, а также гарантировал осо-
бый правовой режим в отношении последнего
и обеспечивал его защиту от посягательств
со стороны налоговых агентов (ðáñN ô§í
díåñãïýíôùí) в фемах Фессалоники и Серры,
местных епископов и архонтов. В тексте не-
сколько раз упоминаются хрисовулы, которые
были изданы dí äéáöüñïéò ÷ñüíïéò ôc (κár)
κáéñïsò дедом и подтверждены отцом Михаи-
ла IX, то есть Михаилом VIII и Андроником II
соответственно (документы №№ 58 (январь
1259) [15, no. 58, p. 90–92] и 62 (июнь 1283)
[15, no. 62, p. 114sq.] этого же издания): [15,
no. 72, p. 18430–33, 54–57]. Как определил еще
Б. Ферьянчич, представленная грамота, в отли-
чие от остальных сохранившихся хрисовулов
этого соправителя, имеет все признаки самосто-
ятельного документа, которые издавались и
старшими императорами [10, с. 349]. Как и Ан-
дроник II (актом от 1283 г.), Михаил IX подтвер-
ждал все пожалования, сделанные до него, а так-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 187

П.И. Лысиков. Двоевластие? Специфика системы соправительства в Византии на рубеже XIII–XIV вв.

же – что имеет в данном контексте определяю-
щее значение – гарантировал новые, которые
были добавлены в этот хрисовул по просьбе
монахов Ивирона (dðår äc ðáñåκëÞôåõóáí ïj
ôïéï™ôïé ìïíá÷ïr líá ðñïóôåè§óéí dí ô² ðáñüíôé
÷ñõóïâïýëëù (sic) ëüãv ôyò âáóéë(åßáò) ìïõ ...)
[15, no. 72, p. 185115–186145]. Безусловно, отец
младшего императора был в курсе дел, на что
указывает фраза dðår ... ð(áô)xñ âïýëåôáé
ôï™ôï κár äéïñßæåôáé âáóéëåýò, ìOëëïí äE
åšåñãåôås κár dκ÷ùñås ðåñÜíáé ôxí ášô§í
ánôçóéí, Tãåé ôå ðñ’ò hñãïí ôáýôçí ½ âáóéëåßá
ìïõ κár ô’í ðáñüíôá ÷ñõóüâïõëëïí ëüãïí
dðéâñáâåýåé ášôïsò (поскольку ... отец и ва-
силевс желает этого и определяет, скорее же
оказывает милость и уступает в выполнении
их (монахов. – П. Л.) просьбы, моя царствен-
ность приступает к ее исполнению и жалует
им настоящий хрисовул логос) [15, no. 72,
p. 18450–52], и, по всей видимости, с его согла-
сия рассматриваемый документ и увидел свет.
Тем не менее факт того, что монахи Ивирона
обратились с этой целью именно к Михаилу IX,
а не к его отцу, может свидетельствовать о том,
что к этому времени в сознании определенных
категорий византийского населения (в данном
случае афонского монашества) уже закрепилась
активно продвигаемая первыми Палеологами
идея равенства двух императоров.

Две простагмы указанного соправителя
также являются по своему содержанию са-
мостоятельными распоряжениями. Одна из
них, изданная для урегулирования имуще-
ственного спора между монастырями Зограф
и Лавра, своим издателем Ф. Дельгером была
поначалу отнесена к сентябрю 1333 г., следо-
вательно, приписана авторству сына Михаи-
ла IX Андроника III (1328–1341) [19, Nr. 18,
S. 60–62; 56, T. 4, S. 152sq., Nr. 2795], но затем
посредством глубокой внешней и внутренней
критики передатирована и заново атрибутиро-
вана Н. Икономидисом: сентябрь 1318 г., со-
ставлена Михаилом IX [47]. На данный мо-
мент точка зрения последнего признается
более аргументированной (см.: [35, S. 60]).
Вторая простагма младшего императора [12,
no. 52, p. 127sq.], которая была издана по
просьбе кафигумена Хиландара Гервасия в
январе 1320 г. с целью урегулирования процес-
са передачи (частично – в виде пожертвова-
ния, частично – через продажу) неким Васи-

лием Модином своей земельной собственно-
сти указанному монастырю, содержит ссыл-
ку на хрисовул Андроника II 19, но в содержа-
тельном отношении представляет собой са-
мостоятельный документ.

Существование подобных актов может
свидетельствовать о том, что соправитель в
рассматриваемый период времени был впра-
ве самостоятельно участвовать в решении
некоторых вопросов юридического характе-
ра без обязательного обращения к старше-
му императору. Так или иначе, их количество
совсем невелико, что не позволяет сделать
далеко идущий вывод о степени этого учас-
тия. Заключение исследователей биографии
Михаила IX о его особых прерогативах (кон-
кретно) в европейской части империи, где он
провел бульшую часть своего правления [10,
с. 347, 353; 35, S. 65], отсылает нас к про-
стагме 1272 г. Обратим внимание на то, что
все так называемые самостоятельные акты
соправителя были изданы в период его прак-
тически непрерывного пребывания в провин-
ции, который с небольшими пропусками мож-
но ограничить 1304–1320 гг. (об этом ниже).
Кроме того, адресатом обращения получа-
телей этих грамот, как можно заключить их
содержания, выступал именно младший им-
ператор. Очевидно, издание двух админист-
ративных актов, регулировавших частные
случаи в сфере имущественных отношений,
Михаил IX осуществил даже без получения
на то согласия старшего василевса, тогда как
на составление такого значительного доку-
мента, как хрисовул логос, судя по всему,
потребовалась санкция Андроника II. На ос-
новании этого можно предположить, что
младший император в изучаемое время дей-
ствительно имел право на осуществление
некоторых властных полномочий вне столи-
цы. Они были в значительной степени огра-
ничены старшим императором, который тем
не менее постепенно приобщал сына к госу-
дарственному управлению, при этом вполне
определенно расценивая его положение как
второстепенное относительно своего соб-
ственного. Данные других источников долж-
ны дополнить или скорректировать наше
представление о месте Михаила IX в систе-
ме властных отношений в империи в рассмат-
риваемый период времени 20.



188

ВИЗАНТИЙСКОЕ ОБЩЕСТВО И ГОСУДАРСТВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Из двух исследователей биографии Ми-
хаила IX Палеолога лишь Х. Гиклер уделила
внимание важным нумизматическим свиде-
тельствам [35, S. 191–193]. Действительно,
еще один из крупнейших специалистов в об-
ласти византийской нумизматики Ф. Грирсон
заметил, что Андроник II нарушил двухсот-
летнюю традицию, начатую Алексеем I Ком-
нином (1081–1118) и продолженную Михаилом
VIII, согласно которой соправитель изобра-
жался на монетах нерегулярно и по особым
случаям (к которым относилась, в частности,
коронация последнего). Со времени коронации
и до его смерти изображение Михаила IX
прочно закрепилось в имперской чеканке [36,
p. 284, 286]. Монеты некоторых видов с изоб-
ражением обоих василевсов на реверсе (с ог-
ромным числом вариаций) зачастую окайм-
лялись круговой легендой AUTOKRATORES
RVMAIVN (в редких случаях она присутство-
вала также на аверсе), что, вероятно, отра-
жало стремление Андроника II к публичной
демонстрации внешнего равенства императо-
ров (см., к примеру: [24, vol. 5, pt. 1, p. 143]):
иперпиры (нечасто, см.: [16; 17; 18]), васили-
коны [24, vol. 5, pt. 2, pl. 31, nos. 513–527, pl. 32,
nos. 528–540], ассарии [24, vol. 5, pt. 2, pl. 39,
nos. 677–692, pl. 40, nos. 694–711]. Таким об-
разом, чеканка в рассматриваемое время за-
фиксировала некоторые изменения в презен-
тации власти младшего василевса.

Так или иначе, несмотря на то, что пер-
вые Палеологи активно продвигали концепцию
двоевластия в империи, всячески стирая раз-
личия в образах обоих императоров в том
числе и в глазах иностранцев (на что указы-
вают доступные нам источники), актовый
материал исследуемого времени, связанный
с международными контактами Византии,
отражает явный диссонанс между имперской
идеологией и реальным положением вещей.
Во всех известных нам документах подобно-
го рода, относящихся ко времени соправитель-
ства Михаила IX, всегда упоминается лишь
один византийский император. Имя младше-
го василевса не фигурирует ни в одном дого-
воре, как нет и международных актов, состав-
ленных от его имени (об этом с примерами:
[10, с. 343, прим. 47]) (см. также договоры с
генуэзцами Перы: [52, no. 9, p. 103sq. (май
1303), no. 10, p. 105–110 (март 1304), no. 12,

p. 110–115 (март 1308)]). Всей полнотой внеш-
неполитических полномочий обладал един-
ственно Андроник II, тогда как его сын и со-
правитель сосредоточился в первую очередь
на непосредственном осуществлении военных
функций (об этом ниже).

Теперь вернемся к нарративным данным,
на основании которых мы попробуем просле-
дить cursus honorum Михаила IX. Первый эпи-
зод с участием младшего императора в во-
енно-политической жизни империи относится
к началу XIV в. В апреле 1302 г. он отправил-
ся на восток, чтобы возглавить запланирован-
ное наступление против турок, усиливших во-
енный натиск на Византию. Кампания завер-
шилась без успеха: войско соправителя, уси-
ленное наемниками-аланами, незадолго до
того перешедшими на службу в империю, от-
ступило без боя, а Михаилу IX пришлось за-
переться в Магнисии у Сипила [34, vol. 4,
p. 34116–35, 3432–34510] (cр.: [46, p. 20521–2076]).
В столицу последний вернулся лишь 24 янва-
ря 1304 г. Вероятно, опасаясь, как бы бесслав-
ный поход младшего василевса не отразился
на его авторитете, Андроник II устроил для
сына и соправителя церемониальный вход в
город «словно какому-нибудь триумфатору
под многие славословия» (ªóðåñ ôéò
ôñïðáéï™÷ïò ›ð’ ðïëëásò ôásò åšöçìßáéò) [34,
vol. 4, p. 42713–16, 4452–18] (датировка: [33,
p. 44–53]).

Неудача первого самостоятельного по-
хода Михаила IX была связана, очевидно, с
отсутствием у него достаточного боевого
опыта для руководства крупномасштабными
военными операциями. Тем не менее его по-
ражение весьма симптоматично: бóльшая
часть из известных нам по источникам воо-
руженных акций, когда-либо предпринимав-
шихся Михаилом в наступательных или обо-
ронительных целях, не была успешна, что де-
монстрирует слабость его как военачальни-
ка, тактика, стратега. Отступление войска
младшего василевса (в совокупности с пос-
ледовавшим вскоре поражением византийцев
в битве при Вафии [34, vol. 4, p. 3593–7, 3673–26])
вынудило Андроника II принять неожиданную
помощь со стороны [34, vol. 4, p. 43312–22] (ср.:
[26, p. 379sq. = 58, p. 481sq.]). Прибытие в
империю наемного каталонского войска во
главе с Рожером де Флором оказалось сопря-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 189

П.И. Лысиков. Двоевластие? Специфика системы соправительства в Византии на рубеже XIII–XIV вв.

жено со значительными расходами казны и
имело далеко идущие последствия для Визан-
тии. В том числе, оно внесло разлад в отно-
шения между старшим императором и его
соправителем.

Еще во время своего пребывания в Ма-
лой Азии Михаил IX узнал, что его отец при-
нял каталонцев в Константинополе, пожало-
вал их лидеру титул великого дуки и отправил
на восток для проведения военных операций
против турок. В октябре 1303 г. они достигли
Кизика, нанесли поражение турецкому отря-
ду, грабившему окрестности города, и распо-
ложились там на зимовку [34, vol. 4, p. 43725–
4397, 45723–4618; 26, p. 385–389 = 58, p. 489–
493] (датировка: [33, p. 54sq.]). Младший им-
ператор, будучи в курсе дел каталонской дру-
жины, которая подвергла кизикийцев грабежу
и насилию, отказался впустить в малоазийс-
кую крепость Пеги, где он тогда находился,
прибывшего поприветствовать его Рожера де
Флора [34, vol. 4, p. 4453–8]. Возвратившись в
Константинополь, он предпринял еще более
твердые меры, взыскав крупную сумму де-
нег с жителей Пег, чтобы они не достались
каталонцам [34, vol. 4, p. 45716–22]. Два этих
эпизода показывают, что Михаил IX с самого
начала разошелся с отцом во взглядах в воп-
росе целесообразности найма каталонцев, осу-
ществленного, по всей видимости, вопреки его
мнению и к тому же последовавшего как бы
в ответ на унизительное отступление войска
младшего василевса. Данными и последую-
щими действиями он открыто демонстрировал
свое неприятие тех решений старшего импе-
ратора, которые ему лично представлялись
ошибочными и претворению которых – в силу
ограниченности своего положения – он не мог
оказать необходимого противодействия.

Длительное пребывание каталонцев в
империи в условиях практически полного от-
сутствия контроля над ними в конечном ито-
ге привело к открытому конфликту между
наемниками и византийским населением.
Старшему императору с большим трудом
удалось убедить великого дуку оставить Ма-
лую Азию и переправиться в Галлиполи (осень
1304 г.), но это лишь усугубило ситуацию.
У каталонцев закончились деньги, которые
они получали в виде жалованья, вследствие
чего «компания» приступила к разорению со-

предельных с городом территорий (об этом:
[34, vol. 4, p. 52720–52928], ср.: [26, p. 396–398 =
58, p. 503–505]).

Михаил IX в это время находился в Ад-
рианополе, откуда он вел в целом успешно
складывавшуюся для византийцев войну с
болгарами, ранее опустошившими области во
Фракии и тем самым спровоцировавшими кон-
фликт с империей. Согласно Пахимеру, вести
о грабительских рейдах каталонцев вызвали
возмущение в войске младшего василевса.
Узнав о том, что Андроник II собирался от-
править к нему каталонский отряд, чтобы та-
ким образом отвести угрозу от византийских
территорий и поставить наемников под конт-
роль войска соправителя, Михаил IX письмом
предупредил отца о недопустимости подоб-
ной меры. Свои опасения он объяснил тем, что
«ромеи тотчас сразятся с ними и вступят в
междоусобные битвы» (©ò ìá÷ïõìÝíùí
ášôßκá óößóé FÑùìáßùí κár åkò dìöõëßïõò
κáèåóôçîüíôùí ìÜ÷áò) [34, vol. 4, p. 52929–
5312] (об отнесении каталонского восстания к
внутренним конфликтам, см.: [42, p. 245]).
Кроме того, младший император поставил
старшего василевса перед фактом, сообщив,
что ему пришлось вручить «клятвенные хри-
совулы» (÷ñõóïâïýëëåéïé Óñκïé) своим сол-
датам, содержание которых, со слов истори-
ка, включало в себя два основных положения:
1) обещание солдатам возвращения домой по
истечении условленного срока их службы, что-
бы они могли позаботиться о своих близких,
находившихся в опасности в связи с непре-
рывными набегами каталонцев; 2) обязатель-
ство не принимать в войско каталонцев [34,
vol. 4, p. 5312–7] 21. Данные, очевидно самосто-
ятельные, акты соправителя, значение кото-
рых оценено Х. Гиклер достаточно высоко [35,
S. 61 (в ед.ч.: ein Chrysobull)], подтверждают
то, что нам уже и так было известно: млад-
ший василевс имел право издавать собствен-
ные акты, не дублировавшие грамоты и рас-
поряжения старшего императора. В этом
случае Андроник II лишь post factum был из-
вещен о действиях своего сына, более того,
они прямо противоречили его собственной
позиции в урегулировании отношений с «ком-
панией». Михаил IX, удалившись от столицы,
находясь к тому же под влиянием недавно до-
бытых в сражениях с болгарами успехов, на-



190

ВИЗАНТИЙСКОЕ ОБЩЕСТВО И ГОСУДАРСТВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

чал проявлять очевидно бóльшую самостоя-
тельность в военных вопросах и особенно в том,
что касалось войска под его управлением.

Отметим, что, по словам историка, су-
ществование крупных византийских воинских
контингентов во Фракии являлось для ката-
лонцев значительным сдерживающим факто-
ром, не позволявшим им подвергнуть опусто-
шению более обширную территорию империи
[34, vol. 4, p. 5498–12]. Рожер де Флор демаго-
гически называл Михаила IX главной угрозой
для каталонцев и письменно благодарил стар-
шего императора за то, что тот удерживал
своего сына от нападения на них [34, vol. 4,
p. 55927–33, 5615–8]. Так или иначе, после зак-
лючения едва достигнутого соглашения со
старшим императором о возвращении ката-
лонской дружины обратно на восток и провоз-
глашения кесарем (10 апреля 1305 г.) [34, vol. 4,
p. 5712–10 (дата: p. 570, note 82); 26, p. 400sq. =
58, p. 507–509] ее лидер принял труднообъяс-
нимое решение отправиться к младшему ва-
силевсу в Адрианополь. Единственная причи-
на, по которой опытный военачальник мог ре-
шиться поставить под угрозу свою жизнь и
успех экспедиции в целом, на наш взгляд, дол-
жна была быть гораздо существенней, неже-
ли, как посчитали некоторые исследователи
[43, p. 145sq.; 35, S. 145sq.], простое желание
нанести Михаилу IX, с которым он пересекал-
ся всего один раз, будучи в Малой Азии, пуб-
личное оскорбление. Несмотря на то, что ка-
талонец едва ли вдавался в тонкости визан-
тийского соправительства 22, он все же не мог
не принимать во внимание исключительно
высокое положение, которое занимал в импе-
рии старший сын Андроника II. Соглашение с
императором было для Рожера де Флора до-
статочно выгодным, однако требования наем-
ников (прежде всего, финансовые) оно удов-
летворило лишь частично, поставив перед
кесарем задачу поиска альтернативных ис-
точников содержания «компании», в русле ре-
шения которой каталонец и решил обратить-
ся к «старшему сыну императора Андроника»,
все это время не принимавшему непосред-
ственного участия в разгоравшемся конфлик-
те (об этом также: [46, p. 2241–6; 10, с. 345]).

Во всяком случае, расчет де Флора на
младшего василевса не оправдался. Мы пред-
полагаем, что по прибытию каталонцев в Ад-

рианополь в окружении Михаила IX сформи-
ровался антикаталонский заговор. Прямых
доказательств непосредственного участия
последнего в убийстве кесаря, впрочем, у нас
нет, однако и Мунтанер [26, p. 404 = 58, p. 513], и
Григора [46, p. 2246–10] указывают на это со всей
определенностью (ср.: [34, vol. 4, p. 57517–19]).
Оно было осуществлено руками аланов, вождь
которых, названный Пахимером Георгусом
(Ãåùñãï™ò), а Мунтанером – Гирконом
(Gircon), лишился сына в столкновении с ка-
талонцами в ходе малоазийской кампании
1304 г. [34, vol. 4, p. 5756–13] (личный мотив
убийства Мунтанером опущен). Не подлежит
сомнению, что все эти события (начиная с ре-
шения де Флора отправиться к Михаилу IX)
происходили вне ведома Андроника II, несмот-
ря на то, что один из каталонских рыцарей –
Беренгер д’Энтенса – прямо обвинил его в со-
деянном в письме к венецианскому дожу Пьет-
ро Градениго 23. Итак, 30 апреля 1305 г. (дати-
ровка: [43, p. 146; 33, p. 66sq.]) лидер каталонс-
кой дружины был убит во дворце младшего
императора в Адрианополе, и практически всех
сопровождавших его наемников перебили сол-
даты младшего императора [34, vol. 4, p. 5756–
5777] (ср.: [26, p. 404 = 58, p. 513]).

Убийство де Флора – ключевой эпизод
византийско-каталонских отношений, до пре-
дела обостривший ситуацию в государстве.
В целом факт участия в нем Михаила IX не
имеет большого значения, поскольку ответ-
ственность за последующие события, так или
иначе, должна быть возложена на него: смерть
каталонского вождя в сложившихся обстоя-
тельствах была недопустима. Младший им-
ператор, очевидно, не до конца осознавал ре-
альные последствия такой радикальной меры
для ослабленного византийского государства.
Если Андроник II пытался дипломатически-
ми методами отвести угрозу от империи и
направить усилия наемников в нужное русло,
то его сын и соправитель продемонстрировал
свою политическую недальновидность, окон-
чательно развязав руки каталонцам для борь-
бы с Византией. Последовавшее за этим от-
крытое каталонское восстание на шесть лет
(1305–1311) фактически парализовало жизне-
деятельность государства и повлекло за со-
бой значительную дестабилизацию его внут-
риполитического положения.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 191

П.И. Лысиков. Двоевластие? Специфика системы соправительства в Византии на рубеже XIII–XIV вв.

Попытка противостоять каталонцам в
открытом поле, предпринятая Михаилом IX
вскоре после убийства де Флора, была обре-
чена на неудачу. Генеральное сражение меж-
ду противоборствующими сторонами про-
изошло во второй половине июня 1305 г. при
Апросе, или Имере (FÇìÝñç). Здесь войско
под общим руководством младшего импера-
тора потерпело сокрушительное поражение от
латинян, а сам Михаил IX едва не погиб в бою
[34, vol. 4, p. 59910–60316] (ср.: [26, p. 413–415 =
58, p. 523–526; 46, p. 2295–2321] (датировка: [33,
p. 71–73]). Поражение при Апросе обуслови-
ло в дальнейшем локальный пассивно-оборо-
нительный характер военных действий со сто-
роны императоров в условиях острой нехват-
ки финансовых и людских ресурсов для про-
ведения полномасштабной наступательной
операции против каталонцев.

Деятельность Михаила IX в ходе войны
с болгарами и восстания каталонцев позволя-
ют несколько прояснить его положение в сис-
теме государственного управления. Б. Ферь-
янчич утверждал, что младший император
самостоятельно управлял сначала Фракией, а
затем Македонией, что, по его мнению, дока-
зывает ряд фактов, отмеченных в источни-
ках [10, с. 342, 345, 347, 353сл.]. Тем не менее
полномочия соправителя, судя по всему, не ог-
раничивались территорией региона, где он на-
ходился в конкретный момент времени, на что
указывают данные актовых материалов. На-
против, Михаил IX как василевс имел право
решать вопросы различного характера на всей
территории империи, исключая Константино-
поль, где постоянно пребывал старший импе-
ратор. Известно, что Михаил IX сознательно
держался подальше от столицы, практически
там не бывая. Он устроил свой двор в Адриа-
нополе, одновременно этот город служил став-
кой и сборным пунктом, где весной по его при-
казу собиралось войско [34, vol. 4, p. 56516–19].
То есть пребывание Михаила IX во Фракии
(а затем и в Македонии) было сопряжено
прежде всего с военной необходимостью.
В этом отношении младший император был,
по всей видимости, достаточно независим: он
самостоятельно вел войну с болгарами и ус-
танавливал перемирие (ôN ô§í ÂïõëãÜñùí dí
Píáκù÷ásò èÝìåíïò), отчитываясь отцу о сво-
их действиях post factum [34, vol. 4, p. 49119–

49311, 57720–21]. Он на собственные (личные)
средства экипировал солдат, бежавших с во-
стока, восстановив их боеспособность для
дальнейшего использования в военных дей-
ствиях [34, vol. 4, p. 49113–17] 24. В своей рабо-
те сербский ученый дважды охарактеризовал
войско младшего василевса как «лична (со-
пствена) наjамничка воjска» [10, с. 342, 343],
однако для такого утверждения у нас нет до-
статочных оснований. Экипировка части вой-
ска Михаила IX, которую он осуществил за
собственный счет, еще не говорит в пользу
того, что его общее содержание (в том числе
наемных подразделений) обеспечивалось из
личных доходов соправителя, а не централи-
зованно, их доходов фиска. Кроме того, мы
не можем утверждать, что в руках младшего
императора оседала какая-то часть налого-
вых сборов с определенной территории, где
он пребывал (за исключением посотиса про-
ний, находившихся в его пользовании 25), ко-
торой он имел бы право распоряжаться по
своему усмотрению (= расходовать на нуж-
ды армии) 26. По всей вероятности, особые
права младшего Михаила IX в военном отно-
шении были обусловлены тем, что Андроник II
был «невоенным» императором, проводившим
бьльшую часть времени в столице, занима-
ясь решением вопросов, обеспечивавших фун-
кционирование государственной системы в
целом, и поэтому делегировавшим управле-
ние византийскими вооруженными силами
своему сыну и соправителю, постоянно нахо-
дившемуся при войске в провинции.

Напомним, что (территориально) раз-
дельное правление двух императоров предус-
матривалось еще в простагме Михаила VIII,
но по объективным причинам реализация ее
положений стала возможна лишь при его сыне
и была связана с разделением властных фун-
кций внутри императорской семьи. Тем не
менее, как мы уже выяснили из содержания
указанного акта, соправитель занимал в сис-
теме государственного управления очевидно
подчиненное положение относительно положе-
ния старшего василевса и, полагаем, в прав-
ление Андроника II не произошло значитель-
ных изменений в данной концепции. Иными
словами, Михаил IX неоднократно нарушал
установившийся баланс отношений «старший
император – младший император», что, отме-



192

ВИЗАНТИЙСКОЕ ОБЩЕСТВО И ГОСУДАРСТВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

тим, повлекло за собой неизбежные послед-
ствия: Андроник II на длительное время ли-
шил сына возможности выполнения важных
военных миссий 27.

Двор младшего василевса в Адрианопо-
ле включал в себя значительное число воена-
чальников различного ранга, среди которых в
сочинении Пахимера упоминаются: великий
приммикирий Кассиан [34, vol. 4, p. 5737–8,
57721–23, 59918–19] 28, пинкерн Сенахирим Ангел
[34, vol. 4, p. 59923–6012, 60131–6033] 29, вели-
кий этериарх Ностонг Дука [34, vol. 4, p. 5738–9,
5933–4, 59920–22] 30, великий цаусий (чауш, ìÝãáò
ôæáïýóéïò) Умбертопул [34, vol. 4, p. 5934–5] 31,
скутерий Хумн 32, Войсил [34, vol. 4, p. 5736–7,
5935, 59917–18] 33. Кроме того, при Михаиле IX
находились также его дядя Феодор [34, vol. 4,
p. 49126–27, 5773–4, 59920] 34 и младший брат,
деспот Константин [34, vol. 4, p. 59922–6012] 35.
Вместе с ними он вел войну против болгар и
попытался дать отпор каталонцам весной/ле-
том 1305 г. Многие из них впоследствии при-
няли участие в оборонительных действиях во
Фракии (в частности, Сенахирим, Хумн, Ум-
бертопул 36), вероятно, распределенные Миха-
илом IX по городам после его бегства от ка-
талонских отрядов на запад (как он уже это
делал и ранее, накануне конфликта: [34, vol. 4,
p. 5734–13]). В отсутствие в руках младшего
василевса достаточных воинских континген-
тов тот уже не играл значимой политической
роли в ходе восстания каталонцев, и некото-
рые из его бывших полководцев (Ностонг,
Кассиан 37) перешли в прямое распоряжение
старшего императора. С этого момента сле-
ды их связи с Михаилом IX в источниках не
фиксируются.

После ухода каталонских отрядов из
Фракии (лето 1307 г.) младший император
через какое-то время, по всей видимости, пе-
ребрался обратно в Адрианополь 38. Его двор
вновь стал центром притяжения молодой во-
енной элиты. В данном отношении интересен
один эпизод, относящийся к лету 1311 г. (о да-
те: [48, p. 163]), который содержится в сочи-
нении Никифора Григоры. Возвращаясь пос-
ле грабежа византийских территорий на ро-
дину, турки, ранее сражавшиеся бок о бок с
каталонцами (еще в битве при Апросе: [34,
vol. 4, p. 6014–6]), во главе со своим военачаль-
ником Халилом [53, Nr. 30401] обратились к

Андронику II с ультимативным требованием
сопроводить их до Галлиполи и переправить
на другую сторону Геллеспонта. Старший
император, не желая вновь подвергать разо-
рению европейские области империи, подчи-
нился и отправил для удовлетворения этого
требования упомянутого выше Сенахирима
Ангела, получившего к этому времени титул
великого стратопедарха (9-я позиция в табе-
ли: [54, p. 2810]). В конечном итоге между сто-
ронами развязался конфликт, в результате ко-
торого турецкий отряд занял неназванную ви-
зантийскую крепость (вероятно, на Галлиполь-
ском полуострове) и приступил к грабежу ок-
рестных территорий. В сложившихся обстоя-
тельствах Михаил IX, вокруг которого собра-
лось достаточное количество военачальников
(ïj ô§í FÑùìáúκ§í óôñáôåõìÜôùí ½ãåìüíåò,
óôñáôçãïß), решил, по всей видимости, само-
стоятельно, организовать поход против Хали-
ла 39. В сражении с турками наспех собран-
ное, плохо подготовленное войско соправите-
ля потерпело сокрушительное поражение
[46, p. 2543–25814], которое обрекло весь по-
луостров (ðåñr ôxí ÈñXκçí ÷þñáí) на тоталь-
ное опустошение, продолжавшееся, по словам
историка, «на протяжении без малого двух
полных лет» (dö’ Óëïéò hôåóé ðáñN âñá÷˜
äõóß) (1311–1313) [46, p. 26220–24]. Ситуация
была разрешена не без труда усилиями стар-
шего императора при поддержке сербского
краля и генуэзцев [46, p. 26310–26922] 40.

Косвенные сведения источников позво-
ляют со значительной долей вероятности вы-
явить представителей окружения Михаила IX
во время после окончания «каталонского кри-
зиса». К примеру, под 1321 г. Григорой отме-
чено, что один из организаторов вооруженно-
го выступления внука Андроника II, также
Андроника (III), Феодор Синадин [53,
Nr. 27120] был близким другом отца после-
днего [46, p. 30115–19]. На этот счет у Кантаку-
зина сказано: κár öéëßùò ðñ’ò ášôï˜ò äéÝκåéôï
κár ðñüôåñïí ¿ ðñùôïóôñÜôùñ, ô² ìåãÜëv
äc ìÜëéóôá äïìåóôßκv dκ ôyò ðñ’ò EÁäñéáíï™
ðüëéí ðáñN ô² âáóéëås Ìé÷áxë äéáôñéâyò,
÷ñüív ðïëë² ôyò öéëßáò ášôïsò kó÷õñOò
ãåíïìÝíçò (протостратор (Синадин. – П. Л.)
также был и ранее дружески к ним (Андрони-
ку и Кантакузину. – П. Л.) расположен, в осо-
бенности же к великому доместику (Канта-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 193

П.И. Лысиков. Двоевластие? Специфика системы соправительства в Византии на рубеже XIII–XIV вв.

кузину. – П. Л.) со времени (их) пребывания
при василевсе Михаиле в Адрианополе, когда
у них на долгое время завязалась крепкая
дружба) [38, p. 385–8].

Таким образом, посредством фигуры
Михаила IX оказываются связаны друг с дру-
гом два заговорщика и инициатора так назы-
ваемой первой гражданской войны (1321–
1328), после смерти своего покровителя объе-
динившиеся вокруг его сына под предлогом
защиты прав последнего на престол, которых
он оказался лишен решением деда, импера-
тора Андроника II. Еще одно указание про-
ясняет это обстоятельство. В процессе об-
суждения базы предстоявшего выступле-
ния против Константинополя Кантакузин
предложил Адрианополь,  Rôå ìåãÜëçí
ï¤óáí κár ðïëõÜíèñùðïí κár óôñáôßáí
ïšκ åšκáôáöñüíçôïí h÷ïõóáí jäñõìÝíçí dí
eáõô†, Tëëùò èE Óôé κár ôï™ âáóéëÝùò
Ìé÷áxë ôï™ ðáôñ’ò ášô² ÷ñüíïí dκås
ä éáôñßøáíôï ò  ìÜ ëá óõ÷í’í,  ðï ëëï r
ðñïóåãÝíïíôï ášô² ïkκåsïé κár ößëïé κár
âïõëçóüìåíïé ìÜëá ðñïèýìùò ›ðcñ ôï™
ðáéä’ò ášôï™ äéáκéíäõíåýåéí (так как он яв-
ляется большим и густонаселенным (городом)
и располагает значительным войском, разме-
щенным в нем, кроме того, потому что когда
его (Андроника. – П. Л.) отец, василевс Ми-
хаил, жил там весьма долгое время, многие
близкие и друзья присоединились к нему, ко-
торые также захотят ради его сына с боль-
шим усердием пойти на риск) [38, p. 2321–242].
На основании имеющихся данных можно ут-
верждать, что при дворе Михаила IX, кото-
рый в течение долгого времени жил вдали от
отца во Фракии, сформировался определенный
круг лиц, вероятно, из числа его собственных
военачальников, представителей крупных ари-
стократических семей (Кантакузины, Синади-
ны), связывавших свое будущее с младшим
императором, который в конечном итоге так
или иначе должен был занять его место 41.
Возможно, еще один организатор гражданс-
кой войны Сиргианн Палеолог [53, Nr. 27167]
также был связан с Михаилом IX, хотя точ-
ная информация в этом отношении в доступ-
ных для исследования источниках отсутству-
ет 42. Таким образом, раздельное правление
двух василевсов обусловило то обстоятель-
ство, что вокруг младшего василевса группи-

ровались молодые представители военной
элиты, вероятно, рассчитывавшие с обрете-
нием им всей полноты власти добиться вы-
соких титулов и положения в системе госу-
дарственного управления, ключевые посты в
которой были прочно заняты приближенными
старшего императора 43.

В октябре 1319 г.44 в связи с внутрипо-
литическим кризисом в соседней Фессалии,
предвещавшим Византии территориальные
приобретения, Михаил IX по приказу отца был
вынужден оставить Адрианополь и перебрать-
ся в Фессалонику [46, p. 27719–2781, 27818–
27912] (об этом: [43, p. 258sq.]). В этом городе
он и умер 12 октября 1320 г., получив извес-
тие о трагической гибели младшего сына от
рук телохранителей старшего [46, p. 27721–
2781, 28512–28612] 45. Смерть Михаила IX, зас-
тавившая его приближенных искать опору (ко-
торую они в конечном счете обрели в виде
внука Андроника II, будущего императора
Андроника III), обусловила собой начало мощ-
ного внутриполитического конфликта, завер-
шившегося насильственной сменой власти в
империи.

Результаты. Итак, мы выяснили, что
специфика властных отношений в Византии на
рубеже XIII–XIV вв. определялась двумя об-
стоятельствами: 1) институционализацией та-
кого политического феномена, как соправи-
тельство, произошедшей в период правления
первых представителей династии Палеологов;
2) разделением управленческих функций внут-
ри правящей семьи. Первое обстоятельство
было во многом сопряжено с изданием Ми-
хаилом VIII по случаю коронации сына про-
стагмы (1272) – важного документа, положе-
ния которого, на наш взгляд, были в полной
мере реализованы (и в какой-то мере даже
расширены) в правление Андроника II. Поми-
мо формального уравнивания положения стар-
шего и младшего императоров в сфере пре-
зентации власти (церемониал, чеканка, импе-
раторская формула), последний приобретал в
ограниченном виде также судебные и неко-
торые управленческие полномочия (предсе-
дательство в суде, смещение с должностей
налоговых агентов и замену их выбранными
им чиновниками, увеличение посотиса проний
и их перераспределение между солдатами),
право на самостоятельное издание император-



194

ВИЗАНТИЙСКОЕ ОБЩЕСТВО И ГОСУДАРСТВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ских грамот и осуществление определенных
внешнеполитических функций (переговоры с
иностранными послами). Все это – исключи-
тельно вне стен Константинополя и под конт-
ролем старшего василевса. Тем не менее вви-
ду недостатка репрезентативных источнико-
вых данных сложно утверждать, что выше-
перечисленные полномочия (кроме издания
актов) действительно входили в компетенцию
Михаила IX. Его реальные полномочия по
большей части носили военный характер. Это
составляет содержание второго обстоятель-
ства: в то время как Андроник II занимался
решением целого спектра вопросов, связан-
ных с различными сферами жизнедеятельно-
сти государства (фискальной, социально-эко-
номической, административной, политико-пра-
вовой, внешнеполитической и др.), младший
василевс сосредоточил в своих руках главным
образом функции командования вооруженны-
ми силами империи. Такое специфическое раз-
граничение властных полномочий в Византии
в условиях территориально раздельного прав-
ления двух императоров, которое, отметим,
предусматривалось еще указанной простаг-
мой, можно было бы охарактеризовать как
двоевластие, если бы не один важный нюанс:
последнее слово должно было всегда оста-
ваться за Андроником II. Второстепенное по-
ложение соправителя по отношению к стар-
шему императору опять же регламентирова-
лось актом Михаила VIII, однако в период
правления его сына баланс отношений в сфе-
ре высшего управления неоднократно нару-
шался вследствие расхождения во взглядах
двух василевсов.

Обособленное положение младшего
императора, заключавшееся в его постоян-
ном пребывании вне столицы, и наличие под
его контролем значительных воинских кон-
тингентов обеспечивали известную степень
самостоятельности Михаила IX в принимае-
мых им военно-политических решениях, в
которых он зачастую вступал в противоре-
чие со своим отцом. Соправитель Андрони-
ка II вел войну, фактически не оглядываясь
на Константинополь, комплектовал и отчас-
ти экипировал войско, планировал боевые
операции, заключал перемирие. Его окруже-
ние включало в себя большое число видных
военачальников из представителей крупных

аристократических семей. Отметим, что
некоторые из решений Михаила имели край-
не неблагоприятные последствия для импе-
рии: к примеру, антикаталонский заговор, со-
зревший в окружении младшего василевса и
завершившийся ликвидацией лидера наемни-
ков Рожера де Флора (1305) привел к откры-
той конфронтации между Византией и ката-
лонцами и опустошению европейских регио-
нов империи. Кроме того, специфически раз-
розненное существование в империи двух им-
ператорских дворов со своим штатом при-
дворных нарушало единство внутри узкой про-
слойки византийской элиты, приводило к ее
размежеванию и выделению из ее числа оп-
ределенной группы людей, связывавших с
младшим василевсом дальнейшее обретение
ими высоких чинов и широких властных пол-
номочий в государстве. Указанная тенденция
стала особенно явной после смерти Михаила
IX, когда приближенные последнего, лишив-
шись покровителя, объединились вокруг его
сына Андроника (III) в борьбе за власть в им-
перии и место в придворной иерархии.

ПРИМЕЧАНИЯ

1 Поскольку византийские источники не за-
фиксировали разницу в терминологическом обозна-
чении императоров и их соправителей, чаще всего
употребляя в отношении обоих лексему âáóéëåýò,
используемые нами термины «старший император»,
«младший император», «соправитель» и др. услов-
ны и имеют целью провести различие между двумя
императорами во избежание путаницы. Об этом см.:
[35, S. 48–51; 3, с. 123сл.].

2 А. Файе относит это указание к периоду с
6 июля по 17 сентября 1305 г.: [34, vol. 4, p. 614, note 1].

3 Дата восстанавливается по сообщениям
двух источников: [34, vol. 2, p. 41315–18 (указаны чис-
ло и месяц); 37, S. 41111–112 (указаны месяц и индик-
тион)]. См. также: [46, p. 1097–23; 57, Nr. 8, S. 757b (без
указания даты)].

4 Об этом месте простагмы: [20; 21, p. 266–268].
5 К примеру, согласие старшего императора

требовалось в случае, если бы его соправитель ре-
шил увеличить посотис пронии отличившегося в
бою солдата на сумму, превышавшую 36 иперпи-
ров: [37, S. 5081–84].

6 Например, соправитель (в присутствии стар-
шего василевса, так и вдали от него) имел право
сидеть на троне, украшенном красным орлом, при
аккламациях, во время приема послов и торжествен-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 195

П.И. Лысиков. Двоевластие? Специфика системы соправительства в Византии на рубеже XIII–XIV вв.

ных застолий [37, S. 372–386], а также, как и старший
император, не был обязан вставать с него ни перед
родственниками, ни перед вельможами (ô§í
ìåãÜëùí Píèñþðùí ôyò κáèÝäñáò) [37, S. 3952–56].
С другой стороны, в ходе совместного выезда обо-
их василевсов горны и трубы, извещавшие тех, кто
подвергся несправедливому обращению, о возмож-
ности приблизиться к императору, должны были зву-
чать во время кавалькады (dí ô² κáâáëéκåýìáôé) толь-
ко старшего василевса, тогда как младший импера-
тор был в праве воспользоваться данной привилеги-
ей лишь в его отсутствие [37, S. 3929–44] (о содержа-
нии и значении подобных парадных императорс-
ких выездов см.: [7, с. 234–244]).

7 Достаточно сложный для понимания от-
рывок текста источника. Не совсем ясно, что Па-
химер имеет в виду под глаголом ðñïóôÜóóåéí
(praes. inf. act. от ðñïóôÜóóù: распоряжаться,
приказывать, предписывать). А. Файе перевел его
как émettre des prostagmata (издавать простагмы),
при этом в комментарии уточнив, что эта мера
фактически лишала Андроника II права на под-
писание имперских документов, формуляр кото-
рых непременно включал в себя использование
менологемы (то есть простагм (кроме того, так-
же (хрисовулов) сигиллиев, о которых французс-
кий византинист не упоминает)), см.: [34, vol. 2,
p. 414, note 1]. Если переводить ðñïóôÜóóåéí букв.
как «издавать простагмы», то мы получаем бук-
вально сочетание несочетаемых понятий: про-
стагма в рассматриваемое время – это имперс-
кий документ, который имел юридическую силу,
будучи собственноручно подписанный импера-
тором красными чернилами в виде указания ме-
нологемы в конце текста, а затем сложенный и
скрепленный императорской печатью (см.: [30,
S. 110sq.]). Впрочем, далее Пахимер еще более
усложняет картину (см. в тексте).

8 Известно также более ранее письмо Андро-
ника II папе Григорию X, датированное мартом
1274 г. и сохранившееся только в латинском вари-
анте [56, T. 3, S. 76, Nr. 2072]. Оно завершается фор-
мулой rex et imperator Romaeorum, которая в пере-
воде на греческий язык звучала бы как âáóéëå˜ò κár
ášôïκñÜôùñ FÑùìáßùí [32, p. 248].

9 См. аргументацию атрибуции и датировки
документа: [13, p. 304].

10 Речь идет об упомянутом выше отрывке из
сочинения Пахимера: [34, vol. 4, p. 6153–4], из кото-
рого получается: 1305–23=1282. Ср.: [46, p. 47215–18]:
на момент смерти Андроника (1332) со времени
принятия им самодержавной власти (ôN óκyðôñá
ôyò ášôïκñáôïñßáò) прошло 50 лет (1332–50=1282).

11 Согласно трактату Псевдо-Кодина, старший
император, если желал, мог позволить сыну по
случаю его коронации использовать обозначение

âáóéëå˜ò κár ášôïκñÜôùñ в его символе веры [54,
p. 2122–4 и 213, note 607].

12 Известны четыре таких письма, написанные в
период 1274–1279 гг.: [56, T. 3, S. 75sq., Nr. 2072–2075].

13 Яркой иллюстрацией этого может выступить
то обстоятельство, что в годы правления Михаила
VIII Андроник II безропотно принимал унию церк-
вей, подтверждением чему служит, к примеру, уже
упомянутое письмо последнего к Иоанну XXI (1277):
dã¦ EÁíäñüíéκïò, dí ×ñéóô² ô² èå² ðéóô’ò âáóéëå˜ò
Êþíóôáíôéíïõðüëåùò ... ðOí ó÷ßóìá ðáíôåë§ò
Pðïìíýù ... Pëçèy, Qãßáí, κáèïëéκxí κár “ñèüäïîïí
ðßóôéí åqíáé ãéíþóκù, ôáýôçí PðïäÝ÷ïìáé κár κáñäßu
κár óôüìáôé ¿ìïëïã§ (я, Андроник, во Христе Боге
верный василевс Константинополя ... всецело клят-
венно отрицаю всякую схизму и знаю, что есть ...
истинная, святая, всеобщая и православная вера,
ее я принимаю и исповедую сердцем и устами) [45,
nr. 6, p. 20165–173]. Ликвидация унии было одним из
первых самостоятельных решений Андроника II,
когда после смерти отца он сделался единственным
императором: [43, p. 33].

14 Кроме того, сохранился еще один хрисо-
вул Михаила IX, заключительная часть которого
(вместе с эсхатоколом) испорчена, следователь-
но, его датировка затруднена (что касается атри-
буции, она надежна ввиду внутренних указаний
источника). Первые издатели акта определили вре-
мя его создания ок. 1320 г.: [12, no. 51, p. 125–127].
Ф. Дельгер датировал документ маем 1308 г.: [56,
T. 4, S. 118, Nr. 2624]. Наконец, последние на дан-
ный момент издатели хрисовула в качестве даты
его составления указали 1299/1300 г.: [13, no. 18,
p. 172–175] (аргументация: [13, no. 18, p. 173]). Ука-
занный акт – также дублирующий: соправитель
вслед за ранее изданным хрисовулом Андроника
II подтверждал по просьбе Стефана Милутина сде-
ланные последним дарения монастырю св. вели-
комученика Никиты, расположенному близ Ско-
пье. Датировка документа, таким образом, зави-
сит от времени издания акта Андроника II, кото-
рый, к слову, утрачен. Впрочем, до нашего време-
ни дошел сербский перевод еще одного хрисову-
ла старшего императора [2, с. 24–26]: в нем также
упоминается его утраченная грамота [2, с. 24], а
сам документ подписан маем 1308 г. [2, с. 26]. Это
факт позволил Ф. Дельгеру предложить в качестве
варианта датировки утерянного хрисовула время
до 1308 г. [56, T. 4, S. 118, Nr. 2312], что вполне соот-
носится с мнением вторых издателей хиландарс-
кого архива.

15 В тексте упоминаются хрисовулы (во мн.ч.)
и хорисмос (простагма) Андроника II, из которых
известен один документ: хрисовул от 1314/1315 г.
(месяц не сохранился) [44, no. 2, p. 100–106], или
от 1312/1313 г., согласно: [56, T. 4, S. 58sq., Nr. 2341].



196

ВИЗАНТИЙСКОЕ ОБЩЕСТВО И ГОСУДАРСТВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

16 Кроме того, в сохранившемся частноправо-
вом акте (дарственной, составленной от лица мо-
наха монастыря Пантократора в Константинополе
Космы), датированном февралем 1313 г., среди упо-
мянутых императоров фигурирует и имя
Михаила IX вместе с обозначением «благочести-
вейший василевс и самодержец ромеев» (ôï™
åšóåâåóôÜôïõ âáóéëÝùò κár ášôïκñÜôïñïò FÑùìáßùí):
[14, no. 8, p. 514]. При этом Андроник II здесь же
назван «старшим василевсом и самодержцем»
(ìåãÜëïõ âáóéëÝùò κár ášôïκñÜôïñïò FÑùìáßùí) [14,
no. 8, p. 513–4]. Очевидно, составитель акта таким об-
разом искусственно разграничил положение двух им-
ператоров, поскольку официальная палеологовская ти-
тулатура, в отличие от более ранних периодов визан-
тийской истории (опционально, см.: [60, p. 878–885]),
никогда не включала в себя подобную формулу.

17 В этом отношении привлекают внимание две
серии хиландарских хрисовулов, опубликованные в
т. 20 «Архивов Афона» под номерами 42, 43, 44 (март
1319 г.) и 45, 46, 47 (октябрь 1319 г.): первый в после-
довательности является оригинальным актом, издан-
ным старшим императором Андроником II, а два
других – актами, подтверждающими первый, издан-
ными в том же месяце того же года его соправите-
лями – Михаилом IX (âáóéëå˜ò κár ášôïκñÜôùñ) и
Андроником III (âáóéëåýò) соответственно, см.: [13,
p. 265–286].

18 Также сохранился один дублирующий хо-
рисмос Михаила IX, датированный его последни-
ми на текущий момент издателями 1305 или 1320 г.
[13, no. 23, p. 189]. Он был издан по просьбе мона-
хов монастыря св. Николая Чудотворца близ Серр в
подтверждение простагмы Андроника II от 1294 или
1309 г. [13, no. 13, p. 149sq.].

19 Хрисовул сигиллий от 1281 г., который ранее
приписывался авторству Михаила IX (см. прим. 9)
[13, no. 27, p. 200].

20 Обратим внимание на то, что ряд докумен-
тов, изданных за время своего соправительства Ми-
хаилом IX, дошел до наших дней лишь в виде их упо-
минаний в актах XIV в. (об этом: [10, с. 351–353]).

21 Акты не сохранились. Ф. Дельгер прибли-
зительно датировал их октябрем 1304 г.: [56, T. 4,
S. 118, Nr. 2618].

22 Подтверждением этих слов может служить
тот факт, что Мунтанер в своем сочинении ни
разу не называет Михаила IX императором. Для
каталонского хрониста единственным носителем
власти в государстве являлся lemperador
Andrinocho, тогда как его соправитель обыкно-
венно называется son fill major с прибавлением
приставки Xor, то есть «господин» (от греч. κ™ñ),
равнозначной приставке En, которую хронист
использует для обозначения представителей ка-
талонской знати.

23 «О нашем положении и вероломном убий-
стве, совершенном по приказу того же господина
императора (Андроника. – П. Л.) посредством сына
(курсив наш; см. прим. 22. – П. Л.) того же Михаила,
посланец ... сообщит» (de statu nostro et homicidio
infideliter facto de mandato eiusdem domini imperatoris
per Michaelem filium eiusdem, lator ... informabit): [27,
no. 14, p. 1518–19] (письмо от 10 мая 1304 г.).

24 Младшему императору пришлось перече-
канить в деньги собственную золотую и серебря-
ную утварь (ðïëëN ô§í käßùí óκåõ§í), большую
часть которой составляло приданое супруги Миха-
ила IX, августы Марии [34, vol. 4, p. 49113–17].

25 Михаил IX владел определенным, судя по все-
му, достаточно обширным, имуществом [34, vol. 4,
p. 44913–14], а также имел в пользовании «император-
ские» (âáóéëéκ§ò) пронии [34, vol. 4, p. 44713–14].

26 Здесь нелишним будет отметить тот факт,
что простагмой 1272 г. предусматривалось увели-
чение содержания отличившихся солдат во время
походов соправителя, но последнему запрещалось
делать это за счет âáóéëéκ§í κåöáëáßùí, имперских
налогов, что фактически лишало его возможности
распоряжаться доходами фиска: [37, S. 4077–89].

27 Младший василевс, лишившись войска вско-
ре после поражения при Апросе, сначала просил
отца, чтобы тот самостоятельно организовал антика-
талонский поход (лето 1305 г.): [34, vol. 4, p. 62910–19], а
затем обратился к нему за позволением выступить
против наемников во главе конницы Андроника II
(июль 1306 г.): [34, vol. 4, p. 6674–5]. Оба раза он полу-
чил отказ.

28 Командовал «ромейским» корпусом, со-
ставленным из македонских отрядов. О нем: [53,
no. 11346]. Великий приммикирий – достаточно вы-
сокий титул в придворной иерархии, 10-е место в
табели Псевдо-Кодина: [54, p. 2811]. Имел техничес-
кое значение: его носитель являлся начальником им-
ператорского эскорта (½ ôï™ âáóéëÝùò óýíôáîéò): [54,
p. 1088–14]. См. также: [6, с. 199].

29 В битве при Апросе отвечал за безопасность
Михаила IX и фактически спас ему жизнь. О нем: [53,
Nr. 25146]. Пинкерн – относительно высокий титул в
поздневизантийской табели о рангах (14-я позиция):
[54, p. 13715]. Согласно трактату Псевдо-Кодина, имел
техническое содержание: его носитель прислуживал
василевсу в качестве виночерпия «не только на праз-
дниках, но и всегда» (ðÜíôïôå): [54, p. 1569–11].

30 В битве при Апросе командовал «влахико-
ном» и подразделением, составленным из «доб-
ровольцев» (èåëçìáôáñßùí). О нем: [51, p. 152,
nr. 133; 53, Nr. 20725]. Титул великого этериарха за-
нимал в это время 25-е место в перечне титулов:
[54, p. 2829]. Техническое значение командира ино-
странной стражи императора (так называемой эте-
рии) к изучаемому периоду времени утрачено,



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 197

П.И. Лысиков. Двоевластие? Специфика системы соправительства в Византии на рубеже XIII–XIV вв.

см.: [39, p. 138]. Согласно Псевдо-Кодину, указан-
ный титул имел техническое содержание: его но-
ситель принимал «беженцев, прибывавших ото-
всюду» (ôï˜ò ðñïóåñ÷ïìÝíïõò ðáíôá÷üèåí öõãÜäáò):
[54, p. 943–6].

31 Командовал одним из подразделений ви-
зантийского войска в столкновении с каталонца-
ми при Вранхиалионе (июнь 1305 г.). Титул вели-
кого чауша занимал в это время 37-ю позицию в
придворной иерархии: [54, p. 306]. Имел техни-
ческое содержание: его носитель занимался
организацией императорского эскорта. Находился в
подчинении у великого приммикирия (см. прим. 28):
[54, p. 1041–2].

32 О нем: [53, Nr. 21164]. Вместе с Сенахири-
мом Ангелом оборонял Адрианополь от каталон-
цев (лето 1306 г.): [34, vol. 4, p. 6655–6672]. Прямо не
упомянут среди военачальников Михаила IX, но мы
предполагаем его присутствие в окружении после-
днего. На это косвенно указывает простагма 1272 г.,
в которой Михаил VIII наставляет своего соправи-
теля: [GÉíá h÷wò] ô’í dðr ôyò ôñáðÝæçò óïõ κár dðr
ôï™ [ô§í dκóôñáôåé§í κáéñï™] äx κár óκïõôÝñéïí ...
[¿ äc] óκïõôÝñéüò óïõ líá dðéöÝñçôáé ô’ äüñõ κár ôxí
Póðßäá óïõ, ånôå ô† âáóéëåßu ìïõ óõíåκóôñáôåýåéò,
ånôå κáèE á›ô’í dí dκóôñáôåßu äéÜãåéò ([Чтобы ты
имел] своего эпи тис трапезис (стольника. – П. Л.),
а также скутерия во [время походов] ... скутерий
же твой чтоб нес твои копье и щит, выступаешь ли
ты поход вместе с моей царственностью или со-
вершаешь его самостоятельно): [37, S. 3822–392].
Функция скутерия как оруженосца (или «щитонос-
ца», от лат. scutarius – щит) отмечена и у Псевдо-
Кодина: [54, p. 10411–13]. Достаточно скромный титул
в иерархии чинов, занимал в это время 42-ю пози-
цию: [54, p. 3011].

33 В битве при Апросе командовал подразде-
лением из аланов и туркопулов. Болгарин по про-
исхождению, брат болгарского царя Смилеца (1292–
1298), о нем: [53, Nr. 2926].

34 В битве при Апросе командовал подразде-
лением, составленным из беженцев с востока.
О нем: [53, Nr. 21464].

35 В битве при Апросе вместе с Сенахиримом
Ангелом обеспечивал безопасность Михаила IX.
О нем: [53, Nr. 21499]. Титула деспота, носитель ко-
торого занимал высшее положение в придворной
чиновной иерархии [54, p. 265], традиционно удос-
таивались младшие сыновья императора.

36 Сенахирим и Хумн летом 1306 г. обороняли
Адрианополь от каталонцев: [34, vol. 4, p. 6655–6672].
Умбертопул защищал крупный фракийский город
Визию во время нападения на него каталонского
отряда (весна 1307 г.): [34, vol. 4, p. 6932–26].

37 Ностонг Дука по приказу Андроника II со-
вершал нападения на каталонские отряды, грабив-

шие фракийскую территорию (осень 1306 г.):
[34, vol. 4, p. 68920–23]. О Кассиане см.: [4, с. 220–223].

38 На это прямо и косвенно указывают несколь-
ко коротких упоминаний, содержащихся в труде
Иоанна Кантакузина. В первой главе автор сооб-
щил, что после возвращения с востока Михаил IX
был послан отцом в Адрианополь, где прожил дол-
гое время (÷ñüíïí ôéíN óõ÷íüí). После этого Анд-
роник II приказал сыну уехать в Фессалонику (1319):
[38, p. 1311–16]. Кантакузин опускает события ката-
лонского мятежа и тот факт, что Михаил IX после
поражения при Апросе жил сначала в Дидимоти-
хоне: [34, vol. 4, p. 60326–28], а затем в Морре: [34,
vol. 4, p. 6674–5], очевидно, объединяя два периода
пребывания младшего императора в Адрианопо-
ле: до Апроса и какое-то время после ухода ката-
лонцев из Фракии. Иначе сложно объяснить, поче-
му год (1304/5) его проживания в центральном фра-
кийском городе историк обозначил как длительный
срок, в то время как два года (1302/4), проведенные
Михаилом IX на востоке, он чуть выше назвал не-
долгими (“ëßãïí ... ôéíá ÷ñüíïí): [38, p. 1311–12].

39 Предполагаем, что о ситуации с турками
Михаил IX узнал от Сенахирима, который обратил-
ся к нему за помощью. В источнике вмешатель-
ство соправителя в конфликт обусловлено настоя-
щим воззванием к нему «всех военачальников и
всех войск», в результате чего данный поход у Гри-
горы приобретает черты общевизантийской реак-
ции [46, p. 25610–11].

40 В хрисовуле, изданном Андроником II по
просьбе Стефана Милутина для афонского монас-
тыря Хиландар в октябре 1313 г., также упоминают-
ся события этого конфликта, впрочем, в достаточ-
но искаженном виде [13, no. 29, p. 20633–207109].
См. также (с исчерпывающим указанием всех име-
ющихся источников византийского, сербского и ту-
рецкого происхождения): [48].

41 Подобное предположение в том или ином
смысле уже высказывалось ранее, см.: [9, с. 548; 23,
S. 9; 59, S. 23; 41, p. 46sq.]. Дополняем и развиваем
представленную точку зрения.

42 В начале второй книги историк пишет про
него и Сиргианна: ›ö’ eír ãNñ κáèçãåìüíé ô²
½ìåôÝñv èåßv EÁããÝëv ô² ìåãÜëw óôñáôïðåäÜñ÷w ôN
ðïëÝìéá däéäáóκüìåèá (ведь мы обучались воен-
ному искусству под руководством одного учите-
ля, нашего дяди, великого стратопедарха Ангела):
[38, p. 3345–9] (о многозначности лексемы åsïò: [22,
p. 146–155]). Имеется в виду уже упомянутый не-
сколько раз выше сначала пинкерн, а затем вели-
кий стратопедарх Сенахирим Ангел (очевидно, он
получил этот титул после героической обороны
Адрианополя), военачальник и, судя по всему,
близкий друг Михаила IX. Вполне возможно, он и
свел Кантакузина (и Сиргианна?) с последним. Оба



198

ВИЗАНТИЙСКОЕ ОБЩЕСТВО И ГОСУДАРСТВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

молодых полководца приняли боевое крещение в
один и тот же день в бою с турками (ÐÝñóáé äc
ƒóáí): [38, p. 3349–10], возможно, в боестолкнове-
ниях с Халилом (1311–1313) или в предполагаемой
совместной византийско-сербской экспедиции в
Малую Азию (1313), реконструкцию которой пред-
ложил Н. Икономидис в уже упоминавшейся ра-
боте: [48, p. 162–168].

43 Накануне гражданской войны, вспыхнув-
шей после смерти Михаила IX, Феодор Синадин и
Иоанн Кантакузин, судя по всему, носили доста-
точно скромные титулы: первый был облечен до-
стоинством «доместика при императорском сто-
ле» (äïìÝóôéκïò dðr ôyò ôñáðÝæçò ôyò âáóéëéκyò), или
просто «доместика стола» (äïìÝóôéκïò ôyò
ôñáðÝæçò): [46, p. 3018, 9–10; 53, Nr. 27120] (20-я пози-
ция в табели Псевдо-Кодина: [54, p. 2824]), а вто-
рой – великого папия: [46, p. 3017, 8; 53, Nr. 10973],
который в это время занимал 22-е место в при-
дворной иерархии чинов: [54, p. 2826]. Носители
обоих титулов, согласно делению поздневизантий-
ских служащих, предложенному М.А. Поляковс-
кой, входили лишь в третью группу первого разря-
да архонтов: [6, с. 200].

44 Датировка сопряжена с определенными
трудностями. Переезд Михаила IX в Фессалони-
ку у Григоры отмечен как событие, непосред-
ственно следующее (ìåôN ôá™ôá) за свадьбой его
сына Андроника: [46, p. 27717–21]. Согласно сооб-
щению одной малой хроники, указанная церемо-
ния состоялась 23 октября 1317 г. [57, Nr. 8, S. 7611b].
Тем не менее, по словам все того же Григоры,
смерть младшего василевса (октябрь 1320 г., см.
прим. 45) имела место «по истечении ровно
года» (ìåèE Óëïí díéáõôüí) с момента его переез-
да в этот город [46, p. 27721–22]. Следовательно,
историком все же имеется в виду октябрь 1319 г.,
что противоречит свидетельству достаточно точ-
ной малой хроники и образует временную лаку-
ну величиной в два года. Налицо путаница, кото-
рая, впрочем, характерна для первых книг сочи-
нения византийского интеллектуала. См. об этом
также: [47, p. 210sq.].

45 Дата смерти Михаила IX надежно устанав-
ливается на основе сообщений двух малых хроник:
[57, Nr. 9, S. 922, Nr. 49, S. 3512], а также Кантакузина:
[38, p. 1320–144]. Еще одна хроника отмечает лишь
месяц, год и индиктион без указания числа: [57, Nr. 8,
S. 7611c].

REFERENCES

1. Barišić F. Konstantin Porfirogenet Paleolog
[Constantin Porphyrogénète Paléologue]. Zbornik
radova Vizantološkog instituta [Recueil des travaux

de l’Institut d’études byzantines], 1983, vol. 22,
pp. 43–58.

2. Gruić R.M. Tri hilandarske povelje [Three Acts
of Chilandar]. Zbornik za istoriju Južne Srbije i
susednih oblasti [Recueil pour l’histoire de la Serbie
du sud et des régions voisins], 1936, vol. 1, pp. 1–26.

3. Kushch T.V. Sopravitelstvo i problema
prestolonaslediya v kontekste dinasticheskoy borby
v Vizantii v XIV v. [The Co-Rulership and the Problem
of the Succession to the Throne in the Context of
Dynastic Struggle in Fourteenth-Century Byzantium].
Karpov S.P. et al., eds. Vizantiyskie ocherki. Trudy
rossiyskikh uchenykh k XXIII Mezhdunarodnomu
kongressu vizantinistov  [Byzantine Essays.
Proceedings of Russian Scientists for  the
23 rd International Congress of Byzantinists].
St. Petersburg, Aletheia Publ., 2016, pp. 121–133.

4. Lysikov P.I. Social and Political Destabilization
in Byzantium in the Early 14th Century: Causes and
Consequences. Vestnik Volgogradskogo
gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya.
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya
[Science Journal of Volgograd State University.
History. Area Studies. International Relations], 2019,
vol. 24, no. 6, pp. 206–230. DOI: https://doi.org/
10.15688/jvolsu4.2019.6.17.

5. Kuzenkov P.V., Gratsianskiy M.V., eds.
Ostrogorskiy G.A. Istoriya Vizantiyskogo gosudarstva
[Geschichte des Byzantinischen Staates]. Moscow,
Sibirskaya Blagozvonnitsa Publ., 2011. 896 p.

6. Polyakovskaya M.A. Vizantiyskaya
chinovnaya lestnitsa v epokhu Paleologov [Die
byzantinische Beamtenleiter in der Palaiologenzeit].
Antichnaya drevnost i srednie veka [Antiquity and
the Middle Ages], 2001, vol. 32, pp. 193–212.

7. Kushch T.V., ed. Polyakovskaya M.A.
Vizantiyskiy dvorzovyy zeremonial XIV v.: “teatr vlasti
[The Byzantine Court Ceremonial of the 14th Century:
“the Theatre of the Power”]. Ekaterinburg, Izd-vo Ural.
un-ta Publ., 2011. 334 p., 14 il.

8. Maksimović L. O vremenu proglashenja
Andronika III Paleologa za cara [Sur l’époque de la
proclamation de l’empereur Andronic III Paléologue].
Zbornik radova Vizantološkog instituta [Recueil des
travaux de l’Institut d’études byzantines], 1975, vol. 16,
pp. 119–122.

9. Uspenskiy F.I. Istoriya Vizantiyskoy imperii
[History of the Byzantine Empire]. Vol. 3. Pt. 6. Komniny
[The Komnenoi]. Pt. 7. Raschlenenie imperii [The
Dismemberment of the Empire]. Pt. 8. Laskari i Paleologi.
Vostochnyy vopros [The Laskarids and the Palaiologoi.
Eastern Question]. Moscow, Mysl Publ., 1997. 829 p.

10. Ferjančić B. Mihajlo IX Paleolog [Michael IX
Palaiologos]. Zbornik Filozofskog fakulteta [Recueil
des travaux de la Faculté de philosophie], 1974, vol. 12,
no. 1, pp. 333–354.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 199

П.И. Лысиков. Двоевластие? Специфика системы соправительства в Византии на рубеже XIII–XIV вв.

11. Ferjančić B. Savladarstvo u doba Paleologa [La
co-souveraineté sous les Paléologues]. Zbornik radova
Vizantološkog instituta [Recueil des travaux de l’Institut
d’études byzantines], 1986, vols. 24–25, pp. 307–384.

12. Petit, R.P.L., Korablev B., eds. Actes de
Chilandar. Vol. I. Actes grecs. St. Petersburg, Tip. IAN
Publ., 1911. iii, 368 p.

13. Živojinović M., Kravari V., Giros C., eds. Actes
de Chilandar. Vol. I. Des origines à 1319. Paris,
P. Lethielleux, 1998. xix, 363 p.

14. Lemerle P., ed. Actes de Kutlumus. Paris,
P. Lethielleux, 1988. viii, 478 p.

15. Lefort J. et al. Actes d’Iviron. Vol. III. De 1204
à 1328. Paris, P. Lethielleux, 1994. xiii, 412 p.

16. Andronikos II Palaiologos, Gold, Nomisma
Hyperpyron, Constantinople, 1294–1320. URL:
https://www.doaks.org/resources/coins/catalogue/
BZC.2004.2/view (accessed 25 June 2020).

17. Andronikos II Palaiologos, Gold, Nomisma
Hyperpyron, Constantinople, 1303–1320. URL:
https://www.doaks.org/resources/coins/catalogue/
BZC.2001.4/view (accessed 25 June 2020).

18. Andronikos II Palaiologos, Gold, Nomisma
Hyperpyron, Constantinople, circa 1303–1320. URL:
https://www.doaks.org/resources/coins/catalogue/
BZC.2002.17/view (accessed 25 June 2020).

19. Dölger F., ed. Aus den Schatzkammern des
Heiligen Berges: 115 Urkunden und 50 Urkundensiegel
aus 10 Jahrhunderten. Textband. München, Münchner
Verl., 1948. 363 p.

20. Bartusis M.C. A Note on Michael VIII’s 1272
Prostagma for His Son Andronikos. Byzantinische
Zeitschrift, 1988, vol. 81, pp. 268–271.

21. Bartusis M.C. Land and Privilege in
Byzantium: the Institution of Pronoia. New York,
Cambridge Univ. Pr., 2012. xliv, 697 p.

22. Binon S. A propos d’un prostagma inédit
d’Andronic III Paléologue. Byzantinische Zeitschrift,
1938, vol. 38, pp. 133–155, 377–407.

23. Bosch U.V. Kaiser Andronikos III.
Palaiologos: Versuch einer Darstellung der
byzantinischen Geschichte in den Jahren 1321–1341.
Amsterdam, Verl. A.M. Hakkert, 1965. xi, 216 p.

24. Grierson Ph., ed. Catalogue of the Byzantine
Coins in the Dumbarton Oaks Collection and in the
Whittemore Collection. Vol. 5, pt. 1. Michael VIII to
Constantine XI, 1258–1453. Introduction, Appendices,
and Bibliography. Washington, Dumbarton Oaks
Research Library and Collection, 1999. xvi, 286 p.; Vol. 5,
pt. 2. Michael VIII to Constantine XI, 1258–1453.
Catalogue, Concordances, and Index, pp. x, 287–612.

25. Cognasso F. Una crisobolla di Michele IX
Paleologo per Teodoro I di Monferrato. Studi
bizantini, 1927, vol. 2, pp. 37–47.

26. Bofarull A. de, ed. Crónica catalana de Ramon
Muntaner. Barcelona, Impr. de J. Jepús, 1860. 612 p.

27. Rubió i Lluch, A., Ferrer i Mallol, M.T., eds.
Diplomatari de l’Orient Català (1301–1409): collecció
de documents per a la història de l’expedició catalana
a Orient i dels ducats d’Atenes i Neopàtria. Barcelona,
Inst. d’Estudis Catalans, 2001. lxv, 798 p.

28. Dölger F. Rez.: E. Kornemann, Doppelprinzipat
und Reichsteilung im Imperium Romanum (mit einem
Kapitel: Das Mitkaisertum im mittelalterlichen Byzanz
von G. Ostrogorsky, S. 166–178). Leipzig u. Berlin,
B.G. Teubner, 1930. 209 S. 8º. Byzantinische Zeitschrift,
1933, vol. 33, pp. 136–144.

29. Dölger F. Rez.: Stein E. Postkonsulat et
autokratoria. Annuaire de l’Institut de Philologie et
d’Histoire Orientales 2 (Mélanges Bidez) (1933/4) 869–
912. Byzantinische Zeitschrift, 1936, vol. 36, pp. 123–145.

30. Dölger F., Karayannopoulos J. Byzantinische
Urkundenlehre. Vol. 1. Die Kaiserurkunden. München,
C.H. Beck’sche Verl.-Buchh., 1968. xxxiii, 203 p., 41 pl.

31. Dölger F., ed. Facsimiles byzantinischer
Kaiserurkunde: 67 Abbildungen auf 25 Lichtdrucktafeln.
München, Mittel- und neugriechisches Seminar der
Universitat, 1931. vi, 68 col., xxv pl.

32. Failler A. La proclamation impériale de Michel
VIII et d’Andronic II. Revue des études byzantines,
1986, vol. 44, pp. 237–251.

33. Failler A. Chronologie et composition dans
l’Histoire de Georges Pachymérès (livres VII–XIII).
Revue des études byzantines, 1990, vol. 48, pp. 5–87.

34. Failler  A., Laurent V., eds. Georges
Pachymérès. Relations historiques. Vol. 2. Liv. IV–
VIII. Paris, Soc. d’éd. “Les belles letters”, 1984, pp. 327–
667; Vol. 3. Liv. VII–IX. Paris, Inst. fr. d’ét. byz., 1999.
xxiv, 305 p.; Vol. 4. Liv. X–XIII. Paris, Inst. fr. d’ét. byz.,
1999, pp. 306–727.

35. Gickler H. Kaiser Michael IX. Palaiologos:
sein Leben und Wirken (1278 bis 1320). Eine
biographische Annäherung. Frankfurt am Main,
P. Lang, 2015. 224 p.

36. Grierson Ph. Byzantine Coins. London,
Methuen & Co. Ltd., 1982. xiii, 411 p., 95 pl.

37. Heisenberg A. Ein prostagma des Kaisers
Michael VIII. Palaiologos. Heisenberg A. Aus der
Geschichte und Literatur der Palaiologenzeit. München,
Verl. d. Bayer. Akad. d. Wiss., 1920, pp. 33–81.

38. Schopen L., ed. Ioannis Cantacuzeni
eximperatoris Historiarum libri IV. Vol. I. Bonna,
Weber, 1828. xxxvi, 560 p.

39. Karlin-Hayter P. L’hétériarque. L’évolution de
son rôle du De Ceremoniis au Traité des Offices.
Jahrbuch der österreichischen Byzantinistik, 1974,
vol. 23, pp. 101–143.

40. Kornemann E. Doppelprinzipat und
Reichsteilung im Imperium Romanum. Leipzig; Berlin,
B.G. Teubner, 1930. 209 p.

41. Kyriakidis S. Warfare in Late Byzantium,
1204–1453. Leiden; Boston, Brill, 2011. 254 p.



ВИЗАНТИЙСКОЕ ОБЩЕСТВО И ГОСУДАРСТВО

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

42. Kyriakidis S. The Idea of Civil War in
Thirteenth and Fourteenth-Century – Byzantium.
Zbornik radova Vizantološkog instituta [Recueil des
travaux de l’Institut d’études byzantines], 2012, vol. 49,
pp. 243–256.

43. Laiou A.E. Constantinople and the Latins:
the Foreign Policy of Andronicus II, 1282–1328.
Cambridge, Harvard Univ. Pr., 1972. xii, 390 p.

44. Millet G. Inscriptions byzantines de Mistra
(Pl. XIV–XXIII). Bulletin de la correspondance
hellénique, 1899, vol. 23, pp. 97–156.

45. Theiner A., Miklosich F., eds. Monumenta
spectantia ad unionem ecclesiarum graecae et
romanae, maiorem partem e sanctioribus Vaticani
tabulariis. Vindobona, G. Braumueller, 1872. 64 p.

46. Schopen L., ed. Nicephori Gregorae
Byzantina historia. Vol. I. Bonna, Weber, 1829. c, 568 p.

47. Oikonomides N. Theodora despoina tōn
Boulgarōn in a Prostagma of Michael IX (September
1318). Byzantine Studies / Études byzantines, 1978,
vol. 5, pts. 1–2, pp. 201–211.

48. Oikonomides N. The Turks in Europe (1305–
13) and the Serbs in Asia Minor (1313). Zachariadou E.,
ed. The Ottoman emirate (1300–1389). Rethymnon,
Crete Univ. Pr., 1993, pp. 159–168.

49. Ostrogorsky G.A. Autokrator Iohannes II.
und Basileus Alexios. Seminarium Kondakovianum,
1938, vol. 10, pp. 179–183.

50. Pavlović B. Theodore II Lascaris as Co-
Emperor: Reality and Misapprehensions in Byzantine
Historiography. Zbornik radova Vizantološkog
instituta [Recueil des travaux de l’Institut d’études
byzantines], 2013, vol. 50, no. 2, pp. 587–607.

51. Polemis D.I. The Doukai: a Contribution to
Byzantine Prosopography. London, The Athlone Pr.,
1968. xvi, 228 p.

52. Belgrano L.T., ed. Prima serie di documenti
riguardanti la colonia di Pera. Atti della Società Ligure
di storia patria, 1877, vol. 13, pp. 97–336.

53. Trapp E. et al., eds. Prosopographisches
Lexikon der Palaiologenzeit: CD-ROM Version.
Wien, Verl. d. Österr. Akad. d. Wiss., 2001. 1 CD-ROM.

54. Macrides R., Munitiz J.A., Angelov D., eds.
Pseudo-Kodinos and the Constantinopolitan Court:
Offices and Ceremonies. Farnham, Ashgate Publ. Ltd.,
2013. xxii, 540 p.

55. Raybaud L.-P. Le gouvernement et
l’administration central de l’empire byzantin sous
les premiers Paléologues (1258–1354). Paris, Eds.
Sirey, 1968. 293 p.

56. Dölger F, ed. Regesten der Kaiserurkunden
des Östromischen Reiches von 565–1453. Vol. 3.
Regesten von 1204–1382. München; Berlin, Druck u.
Verl. von R. Oldenbourg, 1932. xx, 77 p.; Vol. 4. Regesten
von 1282–1341. München; Berlin, Verl. C.H. Beck,
1960. xxx, 165 p.

57. Schreiner P. Die Byzantinischen
Kleinchroniken. Vol. 1. Einleitung und Text. Wien,
Verl. d. Österr. Akad. d. Wiss., 1975, 688 p.

58. Goodenough L., ed. The Chronicle of
Muntaner. Vol. 2. London, The Hakluyt Soc., 1921,
pp. xxiv, 371–760.

59. Weiss G. Joannes Kantakuzenos –
Aristokrat, Staatsmann, Kaiser und Mönch – in der
Gesellschaftsentwicklung von Byzanz im 14.
Jahrhundert. Wiesbaden, O. Harrassowitz, 1969. xii,
174 p.

60. Zuckerman K. On the Title and Office of the
Byzantine basileus. Travaux et mémoires, 2010, vol. 16,
pp. 865–890.

61. Kyrris K.P. To Byzantion kata ton 14 aiōna
[Byzantium in the 14th Century]. Vol. I. Ē prōtē phasis
tou emphiliou polemou kai ē prōtē syndiallagē tōn
dyo Andronikōn (20.IV – phthinopōron 1321):
esōterika kai eksōterika problēmata [The First Phase
of the Civil War and the First Reconciliation of Two
Andronikoi (20/4 – Autumn of 1321): Internal and
External Problems]. Lefkosia, Ekd. Lampousa Publ.,
1982. xi, 229 p.

62. Christophilopoulou A. Eklogē, anagoreusis
kai stepsis tou byzantinou autokratoros [Election,
Proclamation, and Coronation of Byzantine Emperors].
Athens, Grapheion dēmosieumaton tēs Akadēmias
Athēnōn Publ., 1956. vii, 230 p.

Information About the Author

Pavel I. Lysikov, Senior Lecturer, Department of Service and Tourism, Volgograd State University,
Prosp. Universitetsky, 100, 400062 Volgograd, Russian Federation, blademaster18@mail.ru, lysikov@volsu.ru,
https://orcid.org/0000-0002-7484-798X

Информация об авторе

Павел Иванович Лысиков, старший преподаватель кафедры сервиса и туризма, Волгог-
радский государственный университет, просп. Университетский, 100, 400062 г. Волгоград, Рос-
сийская Федерация, blademaster18@mail.ru, lysikov@volsu.ru, https://orcid.org/0000-0002-7484-798X



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 201

ВОЕННАЯ ОРГАНИЗАЦИЯ
ВИЗАНТИЙСКОЙ ИМПЕРИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.15

UDC 94“04/14”:355.1 Submitted: 12.04.2019
LBC 63.3(0)4-91 Accepted: 28.06.2019

PERSIAN IMMIGRANTS IN THE ARMED FORCES OF EARLY BYZANTIUM
Andrey D. Nazarov

Ural Federal University, Yekaterinburg, Russian Federation

Abstract. Introduction. The article is devoted to Persians who served in the Early Byzantine armed forces. 
Even during the Principate period, alae and cohortes which were originally recruited from Parthians were part of the 
Roman imperial army. Units from Persian defectors and prisoners were also created from the 4th to the 6th century. 
Methods. Using tools of the positivist methodology makes it possible to provide a critical analysis of information 
from the sources. At the same time, the prosopographical method allows to study mechanisms of integration of 
immigrants from neighboring realms into the Early Byzantine society using examples of individual fates. Analysis. 
According to “Notitia Dignitatum”, a signi cant part of military units of Persian origin served in eastern provinces 
of the empire. It is also known that cavalry vexillationes which consisted of immigrants from Iran were included 
in mobile armies. Some numeri with Persian prisoners were transferred to Italy in the 6th century. These units 
consisted mainly of heavily armed horsemen who were famous for eastern neighbors of Rome and Byzantium. In 
the framework of the presented article, the author refers to individual personalities who held commanding posts in 
the imperial armed forces. It is important to note that among them there were representatives of the Sasanian family. 
Ormizdas, the son of Hormizd II, Kavad, the grandson of Kavad I, and Khosrow II sought to  nd salvation from 
Iranian strifes at the court of the emperors. These individuals were considered as completely loyal to Byzantium 
candidates for the Shahanshah’s throne. However, only Khosrow II managed to return victorious to Iran in 591 
with the support of the eastern Roman emperor Maurice. Results. The author concludes that military service was 
the main channel of integration into the society of the empire for Persian immigrants as well as other foreigners in 
the Late Antique period.

Key words: Late Roman empire, Byzantine empire, Late Roman army, Byzantine army, Persia, Sasanians.

Citation. Nazarov A.D. Persian Immigrants in the Armed Forces of Early Byzantium. Vestnik Volgogradskogo 
gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal 
of Volgograd State University. History. Area Studies. International Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 201-210. 
(in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.15

УДК 94“04/14”:355.1 Дата поступления статьи: 12.04.2019
ББК 63.3(0)4-91 Дата принятия статьи: 28.06.2019

ПЕРСИДСКИЕ ИММИГРАНТЫ 
В ВООРУЖЕННЫХ СИЛАХ РАННЕЙ ВИЗАНТИИ

Андрей Дмитриевич Назаров
Уральский федеральный университет, г. Екатеринбург, Российская Федерация

Аннотация. Статья посвящена персам, служившим в вооруженных силах ранней Византии. Еще в 
период Принципата в состав римской императорской армии входили алы и когорты, которые первоначально 



202

ВОЕННАЯ ОРГАНИЗАЦИЯ ВИЗАНТИЙСКОЙ ИМПЕРИИ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

были набраны из парфян. Подразделения из персидских перебежчиков и военнопленных создавались так-
же в IV–VI веках. Использование инструментария позитивистской методологии в ходе исследования дает 
возможность обеспечить критический анализ сведений источников. Вместе с тем значительную ценность 
имеет просопографический метод, позволяющий на примерах судеб отдельных персоналий изучить меха-
низмы интеграции выходцев из сопредельных государственных образований в общество ранней Византии. 
Согласно сведениям Notitia dignitatum, большая часть войсковых подразделений персидского происхожде-
ния несла службу в восточных провинциях империи. Известно также, что кавалерийские вексилляции, в 
которых числились выходцы из Ирана, были включены в состав мобильных армий (comitatenses). Кроме 
того, нумеры (numeri), сформированные из персидских военнопленных, в VI в. переводились в Италию. Эти 
подразделения состояли преимущественно из тяжеловооруженных всадников, которыми славились восточ-
ные соседи Рима и Византии. Вместе с тем в рамках представленной статьи автор обращается к отдельным 
персоналиям, занимавшим командные посты в вооруженных силах империи. Важно отметить, что среди их 
числа были представители семейства Сасанидов. Ормизда, сын Ормизда II, Кавад, внук Кавада I, и Хосров 
II, стремившиеся обрести при дворе императоров спасение от междоусобиц в Иране, рассматривались как 
полностью лояльные империи кандидаты на трон шаханшахов. Впрочем, вернуться в Иран с победой удалось 
лишь Хосрову II в 591 г., которому оказал поддержку император Маврикий. В заключении автор приходит 
к выводу, что военная служба была основным каналом интеграции персидских переселенцев, как и прочих 
чужеземцев, в общество империи.

Ключевые слова: Поздняя Римская империя, Византийская империя, позднеримская армия, визан-
тийская армия, Персия, Сасаниды.

Цитирование. Назаров A. Д. Персидские иммигранты в вооруженных силах ранней Византии // Вест-
ник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Международные 
отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 201–210. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.15

Введение. Миграции иноэтничных 
групп в империю стали одним из факторов, 
обусловивших политические сдвиги и социо-
культурные трансформации в пределах Pax 
Romana в позднеантичный период. Исследова-
тели традиционно уделяют большее внимание 
варварам, переселявшимся на римские земли 
из-за Дуная и Рейна. Между тем на службу 
августам поступало немало выходцев с терри-
торий, подвластных Сасанидам. Не подлежит 
сомнению, что обширные контакты с Ираном 
оказали значительное влияние на римскую 
культуру, равно как и византийскую [17]. При 
этом известны примеры не только политиче-
ской конфронтации между Римом и Персией, 
но и сотрудничества. Так, восточно-римский 
правитель Аркадий незадолго до своей смерти 
в 408 г. завещал, чтобы шаханшах Йездегерд I 
(399–420) стал опекуном его сына Феодосия II 
(408–450). Более того, после кончины Аркадия 
воспитателем его наследника стал кувику-
лярий персидского происхождения Антиох 
[16]. Значительное число выходцев из Ирана 
состояло на службе в византийской армии. 
Однако этот аспект ранее не удостаивался 
специального исследования.

Необходимо отметить, что группы пере-
селенцев на римско-персидском пограничье 
направлялись не только в пределы империи, 

но и в противоположном направлении. В част-
ности, после успешных кампаний персидских 
армий на византийском Востоке в неволю 
уводились мирные жители и военные. Из-
вестны случаи, когда римляне бежали в Иран 
по своему желанию, находясь под давлением 
неблагоприятных обстоятельств. Так, Аммиан 
Марцеллин писал, что в 359 г. протектор Ан-
тонин, задолжавший крупную сумму неким 
влиятельным лицам и опасавшийся неспра-
ведливого суда, тайно перебрался через Евфрат 
и поступил на службу Шапуру II (309–379) 
(Amm. Marc. XVIII. 5. 1–3) (по изд.: [8]). Кро-
ме того, во время отступления римской армии 
через Кордуену в 363 г. к персам переметнул-
ся сигнифер легиона Ioviani, страшившийся 
преследования со стороны новоизбранного 
императора Иовиана (Amm. Marc. XXV. 5. 7). 
Известны также случаи, когда под иранские 
знамена становились гарнизоны сдавшихся 
восточно-римских крепостей (Proc. BP. II. 6. 
37; 27. 28) (по изд.: [30]).

Методы. Использование инструментария 
позитивистской методологии в ходе иссле-
дования позволяет обеспечить критический 
подход к сведениям источников. Вместе с 
тем при изучении процессов интеграции чу-
жеземцев в состав византийского общества 
представляется перспективным обращение к 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 203

А.Д. Назаров. Персидские иммигранты в вооруженных силах ранней Византии

просопографическому методу. Его ценность 
заключается в том, что он дает возможность 
изучить механизмы инкорпорации выходцев из 
сопредельных государственных образований в 
новую социальную среду на примерах судеб 
отдельных персоналий.

Анализ. Подразделения, сформированные 
из парфян, числились в императорской армии 
в период Принципата. В ней состояли алы 
Parthorum veterana, Parthorum et Araborum, 
Parthorum, I Augusta Parthorum, I Parthorum, 
Parthorum sagittariorum, а также когорта 
Parthorum. Практически все они базировались 
вдали от восточных границ империи [22, p. 522–
527]. Исключение составляет ala I Parthorum, 
которая, судя по сведениям Notitia dignitatum, 
дислоцировалась в Ресайне (совр. Рас-эль-Айн) в 
Осроене. Изо всех упомянутых подразделений в 
данном источнике фигурирует только последнее 
(ND. Or. XXXV. 30) (по изд.: [27]). Представля-
ется вероятным, что эта ала была сформирована 
не в эпоху Принципата, а при Диоклетиане 
(284–305). В связи с этим нужно отметить, что 
позднеантичные писатели в некоторых случаях 
называли подданных шаханшахов не «перса-
ми» (Persae, Πέρσαι), а «парфянами» (Parthi, 
Πάρθοι) (Eutrop. IX. 8. 1; 19. 1; X. 8. 2; 15. 1; 
Amm. Marc. XV. 1. 2; XX. 4. 2) (по изд.: [14]). 
Следует к тому же учитывать, что парфянские 
аристократические семейства занимали важное 
положение в политической системе государства 
Сасанидов [29, p. 56–118].

В IV в. также было создано подразделе-
ние конных лучников – equites sagittarii Parthi. 
Позднее его разделили на две воинские части: 
seniores и iuniores (ND. Occ. VI. 25 = 68 = 
VII. 186; Occ. VI. 30 = 73 = VII. 192). Вместе с 
тем Евтропий писал, что цезарь Галерий на-
нес поражение шаханшаху Нарсе (293–302) 
в битве при Сатале (совр. Садак) в 298 г., 
захватив множество пленных, которые были 
поселены на римской земле (Eutrop. IX. 25. 
2. Cf.: Фавстос Бузанд. III. 21) (по изд.: [3]). 
По мнению К. Цукермана, из персов, которые 
сдались римлянам, была сформирована ала III 
Assyriorum, передислоцированная затем в Фи-
ваиду [41]. В Notitia dignitatum она фигурирует 
под вторым номером, что является ошибкой 
переписчика (ND. Or. XXVIII. 33).

Представляют интерес сведения аноним-
ной биографии Константина I, написанной в 

IX веке. В ней сообщается, что в распоряже-
нии императора имелась «тысяча персидских 
стражников, названных истинно святым 
Константином Περσοκόµητες» (цит. по: [38, 
p. 89]). Д. Вудс считал, что речь шла о двор-
цовой вексилляции equites Persae clibanarii, 
созданной Констанцием II до 344 г. [38, p. 92]. 
Однако вполне вероятно, что тысяча персов 
была зачислена не в одно подразделение, а 
сразу в несколько. Так, в Notitia dignitatum в 
составе первой презентальной армии была 
указана дворцовая вексилляция equites primi 
clibanarii Parthi, тогда как во второй пре-
зентальной армии находились equites secundi 
clibanarii Parthi, а под началом военного маги-
стра Востока – equites quarti clibanarii Parthi 
(ND. Or. V. 40; VI. 40; VII. 32).

Последняя вексилляция упомянута также 
ранневизантийским писателем Феофилактом 
Симокаттой под названием ὁ καταλόγος τῶν 
Κουαρτοπάρθων. Лагерь этого армейского 
подразделения в последней четверти VI в. 
находился в Берое Сирийской (совр. Халеб, 
Алеппо) (Theoph. Sim. II. 6. 9) (по изд.: [37]). 
Восточные соседи империи славились катаф-
рактариями и клибанариями, в то время как 
у римлян традиция подготовки такого рода 
воинов не получила достаточного развития. 
Поэтому вполне возможно, что власти импе-
рии устранили этот дефицит, сформировав век-
силляции тяжеловооруженных всадников из 
персидских военнопленных и перебежчиков.

В империи к тому же стремились об-
рести убежище представители дома Сасани-
дов, искавшие спасение от внутрисемейных 
распрей. Так, в 324 г. от брата Шапура II к 
Константину I (306–337) бежал Ормизда 
(Ormizdas, Ὁρµίσδης), сын шаханшаха Ор-
мизда II (Zos. II. 27; III. 13. 4) (по изд.: [40]) 
(ср.: [25, S. 74–94]). Известно, что впослед-
ствии он принял христианство [34, vol. 1, 
p. 443]. Ормизда пользовался расположением 
августа Констанция II (337–361). В армии 
представитель семейства Сасанидов служил 
кавалерийским командиром (Amm. Marc. XVI. 
10. 16). При Юлиане (361–363) перс был на-
значен военным магистром (вероятно, magister 
equitum) (Zos. III. 11. 3). По-видимому, перед 
вторжением в Асуристан (Ассирию) в 363 г. 
император планировал возвести Ормизду на 
трон шаханшахов (Lib. Ep. 1402) (по изд.: 



204

ВОЕННАЯ ОРГАНИЗАЦИЯ ВИЗАНТИЙСКОЙ ИМПЕРИИ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

[23]). Кроме того, Юлиан назначил его вместе 
с Аринфеем командующим кавалерией в экс-
педиционной армии (Zos. III. 13. 3. Cf.: Amm. 
Marc. XXIV. 1. 2).

В ходе кампании Ормизда убедил гар-
низон Анафы капитулировать перед римской 
армией (Amm. Marc. XXIV. 1. 8). Следом 
командовавший отрядами, защищавшими 
крепость, Пусей (Pusaeus, Πουσαίος) стал 
трибуном и «доверенным лицом» Юлиана. 
Позднее он получил назначение на долж-
ность дукса Египта. Остальные обитатели 
Анафы были отправлены в Халкиду (Amm. 
Marc. XXIV. 1. 9. Cf.: Zos. III. 14. 4). «По-
скольку он (Ормизда. – А. Н.) обладал весьма 
обстоятельными знаниями о персах», импе-
ратор однажды отправил его в разведку, во 
время которой этот военачальник со спут-
никами был атакован неприятелем и едва не 
погиб (Zos. III. 14. 4–5. Cf.: Amm. Marc. XXIV. 
2. 4). Позднее, когда Юлиан осадил крепость 
Пероз-Шапур (Pirisabora, Βηρσαβῶρα), 
ее защитники отвечали Ормизде бранью на 
предложение сдаться римлянам и поносили 
его за предательство (Amm. Marc. XXIV. 2. 11; 
5. 4; Zos. III. 18. 1; 23. 4). Кроме того, Зосим 
сообщил, что люди этого полководца из рода 
Сасанидов бились с персами в сражении при 
Туммаре, в ходе которого был смертельно 
ранен Юлиан (Zos. III. 29. 2).

В римской армии к тому же служил 
сын Ормизды, которого точно так же звали 
Ормизда. В 365 г. он примкнул к узурпатору 
Прокопию, став проконсулом Азии с граж-
данскими и военными полномочиями. Под 
знаменами мятежников он воевал против 
законного восточно-римского императора 
Валента (364–378). После подавления вос-
стания Ормизда избежал серьезного наказа-
ния благодаря заступничеству своей жены, о 
которой Аммиан Марцеллин писал, что она 
была «богатой и знатной» (Amm. Marc. XXVI. 
8. 12. Cf.: Zos. IV. 8. 1; 30. 5). Вновь Ормизда 
упоминается в сочинении Зосима в связи с 
событиями 379 г., когда Феодосий I (379–395) 
поручил ему возглавить отряд готов, направ-
лявшийся из Фракии в Египет (Zos. IV. 30. 5). 
По утверждению составителей «Просопогра-
фии Поздней Римской империи», он владел 
недвижимостью в Сирии и Константинополе 
[34, vol. 1, p. 443–444].

Персом, вероятно, был еще один римский 
военачальник, которого звали Варан (Varanes, 
Οὐαράνης, Οὐαρανᾶς). Сохранилось адре-
сованное ему письмо Либания, судя по кото-
рому отец Варана, чье имя неизвестно, был 
влиятельным человеком (Lib. Ep. 1104). По 
предположению Дж. Мартиндейла, последний 
мог быть одним из подданных шаханшахов, 
перешедших на сторону римлян [34, vol. 2, 
p. 1149]. В 393 г. Варан находился при дворе 
Феодосия I. С высокой степенью уверенности 
можно утверждать, что он принял участие 
в кампании против узурпатора Евгения в 
394 году. Впоследствии Варан остался на 
службе западно-римского императора Гонория 
(395–423). После убийства Стилихона в 408 г. 
он выполнял обязанности магистра пехоты, 
однако вскоре вернулся в Константинополь 
(Zos. V. 36. 3). В столице Восточной Римской 
империи в 409 г. Варан сумел успокоить раз-
гневанную толпу, недовольную нехваткой 
продовольствия. Впоследствии он стал презен-
тальным магистром, а также консулом (Chron. 
Pasch. 571) (по изд.: [10]). В источниках к тому 
же упоминается военный магистр Востока в 
378–381 гг. Сапор (Σαπώρης), который так 
же мог быть выходцем из Ирана (Lib. Or. II. 9; 
Idem. Ep. 957) [34, vol. 1, p. 1149].

Под началом Феодосия I, по словам ри-
тора Фемистия, в начале 380-х гг. состояли 
ассирийцы (Them. Or. XVI. 207) (по изд.: [35]). 
Кроме того, латинский поэт-панегирист Клав-
диан упомянул, что среди солдат Стилихона 
в 395 г. были «пестрый сак и разукрашенный 
мидиец» (Claud. De cons. Stil. I. 158) (по изд.: 
[12]). Не вызывает сомнений, что эти воины 
находились в армии Феодосия I, который в 
394 г. вел в Италии междоусобную войну про-
тив Евгения. После смерти императора в Ме-
диолане (совр. Милан) в 395 г. римские силы, 
находившиеся в Италии, возглавил Стилихон, 
один из его военачальников [4, с. 102]. Однако 
сложно утверждать, при каких обстоятель-
ствах «ассирийцы», «мидийцы» и «саки» были 
зачислены в императорскую армию.

Псевдо-Иешу Стилит писал о заключен-
ном между Византией и Ираном договоре о 
взаимопомощи, согласно которому стороны 
обязывались в случае необходимости отправ-
лять друг другу 300 конных бойцов либо вы-
плачивать 300 статеров. Впрочем, сирийский 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 205

А.Д. Назаров. Персидские иммигранты в вооруженных силах ранней Византии

автор сообщил, что императоры ни разу не 
прибегали к помощи соседей, а шаханшахи 
обращались только за денежными выплатами 
(Иешу. 8) (по изд.: [7]). Псевдо-Иешу Стилит 
к тому же не назвал год подписания этого 
договора. Можно только предположить, что 
Феодосий I, испытывавший дефицит военных 
сил после поражения восточно-римской армии 
в битве при Адрианополе в 378 г., все же вос-
пользовался иранской помощью, пригласив к 
себе персидских воинов. Не исключено, что из 
этих бойцов была сформирована вексилляция 
equites Persae clibanarii (ND. Or. VI. 32).

Скудость источникового материала не 
дает возможности утверждать о присутствии 
персидских воинов в византийской армии 
в V веке. В литературных сочинениях VI в. 
данный аспект, напротив, освещен достаточно 
подробно. С учетом того, что в VI столетии 
между Византией и Ираном шли постоянные 
войны, вероятнее всего, эти бойцы до зачис-
ления в восточно-римские армейские ряды 
были перебежчиками или военнопленными. 
Так, Прокопием Кесарийским упомянут перс 
Арташир (Ἀρτασίρης), дорифор при Вели-
сарии, который принимал участие в войне с 
остготами на Апеннинах (Proc. BG. II. 2. 10; III. 
11. 37) [34, vol. 3A, p. 131]. Еще один Арташир, 
также, предположительно, перс, входил в со-
став дорифоров византийского командира ар-
мянского происхождения Артабана (Proc. BV. 
II. 27. 10; 28. 7–32) [34, vol. 3A, p. 132]. Кроме 
того, в поэме Крескония Кориппа «Иоаннида» 
идет речь о находившемся под началом Иоанна 
Троглиты воине Орне (Ornus), который «не 
из рода Ромула происходил, Персия была ему 
родиной» (Coripp. Iohan. IV. 892–893) (по изд.: 
[15]) [31, p. 253–254].

Прокопий Кесарийский также писал, что 
в 541 г. Велисарий без боя захватил в Кордуене 
крепость Сисавран, гарнизоном которой ко-
мандовал Блесхам (Βλησχάµης) (см. также: 
[24, p. 68, 70]). 800 сдавшихся персидских 
воинов Велисарий отослал Юстиниану I. 
Император принял решение зачислить этих 
пленных в армию и отправил их в Италию 
(Proc. BP. II. 19. 24–25; Idem. BG. III. 3. 11). 
Вероятно, некоторые из сдавшихся защитни-
ков Сисаврана находились в нумере equites 
Persoiustiniani, упомянутом в латинской над-
писи из Аквилеи (CIL V 1591 = ILS 2810) (по 

изд.: [13; 20]). Известна еще одна надпись из 
того же города, датируемая второй половиной 
VI века. Из ее текста следует, что в Италии 
был размещен нумер Cadisiani (CIL V 1590 = 
ILS 2808). Название данной воинской части 
свидетельствует, что первоначально в ней чис-
лились кадисены (Καδισηνοί, Καδασηνοί), 
которые у Псевдо-Иешу Стилита именовались 
«кудишайе» (Иешу. 22, 24. Cf.: Proc. BP. I. 14. 
38–39; Theoph. Sim. III. 5. 5). Представители 
этого племени, обитавшего в Месопотамии 
близ Нисибиса (совр. Нусайбин), призывались 
на службу персами. Вполне возможно, что не-
которые из них были захвачены в плен визан-
тийской армией, а затем пополнили ее ряды.

При Юстиниане I (527–565) в импе-
рии обрел убежище Кавад (Καβάδης), сын 
Зама и внук шаханшаха Кавада I (488–496, 
499–531). Его появление в Византии, как и в 
случае с Ормиздой, стало следствием распрей 
в семействе Сасанидов. Представители знати, 
недовольные политикой Хосрова I (531–579), 
планировали возвести на трон его племянника 
Кавада, еще не достигшего совершеннолетнего 
возраста. После раскрытия заговора шаханшах 
велел ханарангу Адергудунбаду, воспитателю 
мальчика, убить подопечного. Однако Адергу-
дунбад пощадил Кавада и долгие годы скрывал 
его от правителя. После того как воспитанник 
повзрослел, ханаранг посоветовал ему бежать, 
вслед за чем Кавад перебрался в Византию 
(Proc. BP. I. 23. 1–11).

Согласно словам Прокопия, Юстиниан I 
не был уверен, являлся ли перебежчик внуком 
Кавада I или все же был самозванцем, однако с 
почетом принял чужеземца, который «на царя 
(sic!) Кавада внешне был похож» (Proc. BP. I. 
23. 23–24). Император, вероятно, рассматривал 
его как потенциального кандидата на иран-
ский трон. В 552 г. Кавад с другими персами 
служил в Италии под началом Нарсеса (Proc. 
BG. IV. 26. 13) [34, vol. 3A, p. 276]. Следует 
отметить отдельно, что повествование Про-
копия о детстве и юности этого представителя 
семейства Сасанидов во многом пересекается 
с рассказом Геродота о попытке властителя 
Мидии Астиага умертвить своего внука Кира, 
будущего персидского правителя (Herodot. I. 
108–116) (по изд.: [18]). Сомнения Прокопия в 
достоверности информации о спасении Кавада 
от Хосрова I позволяют предположить, что 



206

ВОЕННАЯ ОРГАНИЗАЦИЯ ВИЗАНТИЙСКОЙ ИМПЕРИИ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

эта легенда являла собой пропагандистский 
конструкт, имевший целью упрочить легитим-
ность притязаний Кавада на трон шаханшахов 
(ср.: [9, S. 54, Anm. 2]).

В 562 г. между Византией и Ираном был 
заключен пятидесятилетний мир, по условиям 
которого стороны обязались в том числе выда-
вать друг другу перебежчиков. Лица, которые 
переселились во враждебное государство во 
время войны, имели право вернуться на преж-
нее место обитания (Menand. fr. 6. 1) (по изд.: 
[19]). По всей видимости, речь шла о тех, кто 
был насильно уведен на чужбину. Тем не менее 
в 572 г. между империей и державой Сасанидов 
началась новая война, длившаяся до 591 года. 
В источниках неоднократно сообщалось о за-
хвате византийской армией пленных, однако, 
как правило, не уточнялось, какова была их 
дальнейшая судьба. Некоторые из них могли 
быть отпущены на волю на определенных 
условиях, другие же – приняты в ряды импера-
торской армии. Например, в 578 г. в результате 
кампании в Арзанене, Забдциене и Кордуене 
армия под началом военного магистра Вос-
тока Маврикия захватила множество пленных. 
Евагрий писал, что «отряды составлены были 
из них многочисленные, против других племен 
чрезвычайно отважно и мужественно сражав-
шиеся» (Evagr. V. 19. Cf.: Theoph. Sim. III. 15; 
Иоанн Эфесский. VI. 27) (по изд.: [32; 1]).

Более того, спасаясь от узурпатора Бахра-
ма Чубина, в 590 г. в империю бежал шаханшах 
Хосров II (590–628). Император Маврикий 
(582–602) согласился помочь ему вернуть 
власть в Иране. Византийский правитель так-
же усыновил Хосрова II (Theoph. Sim. V. 3. 11; 
Theoph. AM 6081) (по изд.: [36]). Кроме того, 
анонимный составитель сирийской «Хроники 
1234 г.», ат-Табари и Фирдоуси сообщали, что 
Маврикий выдал за него замуж свою дочь 
Марию (Хроника 1234 г. 81; al-Ṭabarī. V. 999; 
Фирдоуси. VI. 17605–17610) (по изд.: [2; 6; 
33]). Следует отметить отдельно, что двое 
последних авторов опирались на сведения не 
дошедшего до наших дней свода придворных 
хроник и сказаний об иранских правителях 
«Хвадай-намак» [29, p. 13–14]. Тем не менее 
Н.В. Пигулевская считала, что Мария была 
не дочерью Маврикия, но, возможно, его 
родственницей [5, с. 241]. Так или иначе, 
были предприняты меры, направленные на 

обеспечение лояльности шаханшаха восточно-
римскому правителю. Кроме того, Хосров II 
обязался передать Византии часть территорий 
державы Сасанидов. После убийства Маври-
кия и прихода к власти Фоки в 602 г. шаханшах 
начал войну с империей.

В ходе кампании против Бахрама Чу-
бина в 591 г. к византийско-иранской армии 
примкнули другие сторонники законного 
персидского правителя, в том числе полко-
водец Ромизан (в византийских источниках 
Ῥουσµιάζαν, Ῥασµιόζαν) с 10-тысячным 
войском. После победы над узурпатором Хос-
ров II нарек Ромизана Шахрваразом (в визан-
тийских источниках Σαλβάρας, Σαρβάρος, 
Σαρβαραζᾶς) (Хроника 1234 г. 81, 86; Mich. 
Syr. X. 23, 25) (по изд.: [11]) [34, vol. 3B, 
p. 1141–1144]. Впоследствии он неоднократ-
но руководил кампаниями против империи 
на Ближнем Востоке, однако в 626 г. поднял 
мятеж против Хосрова II. При этом версии 
византийских, сирийских, персидских авто-
ров о причинах бунта не согласуются между 
собой. Как отметил У.Э. Кэги, «истина была 
утрачена среди множества позднейших рас-
сказов на разных языках о коварстве Ираклия и 
Шахрвараза» [21, p. 148–152]. П. Пуршариати 
же видит причину восстания в разногласиях 
между последними Сасанидами и парфян-
ским аристократическим кланом Михранов, 
к которому принадлежал сам Шахрвараз [29, 
p. 102, 142–143].

Во время вторжения Ираклия (610–641) 
в пределы державы Сасанидов в 626 г. в его 
войске состояли персы (Хроника 1234 г. 99). 
Шахрвараз не принимал участия в этом походе, 
удалившись в Северную Сирию. Возможно, 
часть бойцов, находившихся под его коман-
дованием, примкнула к византийской армии. 
Кроме того, Феофан Исповедник сообщал о не-
коем персе, который в ходе кампании Ираклия 
в Армении в 620/621 г. перешел на сторону 
византийцев. Спустя некоторое время тот воин 
принял решение вернуться в иранское войско. 
После этого он, став свидетелем упадка бое-
вого духа в армии шаханшаха, снова бежал к 
Ираклию (Theoph. AM 6113). Сам Шахрвараз в 
630 г. стал правителем Ирана и во внутренних 
смутах стремился опереться на поддержку 
Византии. Более того, «Ираклий Никиту, сына 
Сарвара (Шахрвараза. – А. Н.), достоинством 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 207

А.Д. Назаров. Персидские иммигранты в вооруженных силах ранней Византии

патрикия почтил, а Нику, дочь его, за Феодо-
сия, сына своего от жены Мартины, замуж 
выдал» (Nic. Brev. 17) (по изд.: [26]). Однако 
Шахрвараз продержался на троне лишь два 
месяца и был убит (Theoph. AM 6120; Mich. 
Syr. XI. 3; Хроника 1234 г. 103–104).

Напоследок можно предположить, что 
некоторые персы бежали в Византию в ходе 
завоевания Ирана арабами. Вероятно, одним 
из таких иммигрантов являлся Саборий Пер-
сородный (Σαβώριος Περσογενής), возглав-
лявший армию Армениак (ὁ τῶν Ἀρµενιάκων 
στρατηγός) в 666/667 г. (Theoph. AM 6159; 
Mich. Syr. XI. 2) (ср.: [28, p. 421–422]). Не 
исключено, что он был хозяином печати со 
следующей легендой: Σαβοὺρ δούλου τοῦ 
Θεοῦ («Сабура, раба Божьего») [39, p. 657, 
no. 979a]. Также сохранился моливдовул 
апоипата Хосрова с надписью: Κοσορόου ἀπὸ 
ὑπάτων, δούλου τῆς Θεοτόκου («Апоипата 
Хосрова, раба Богородицы») [39, p. 1645, 
no. 2891]. Кроме того, известна печать, при-
надлежавшая Шахперозу, несомненно, обла-
дателю персидского имени. Выглядит легенда 
моливдовула таким образом: Θεοτόκε, βοήθει 
Σαχπεροζάν («Богородица, помоги Шахперо-
зу») [39, p. 528, no. 684] (см. также: [39, p. 528, 
no. 684a]).

Выводы. В позднеантичный период 
в императорской армии служили не толь-
ко уроженцы римского государства, но и 
чужеземцы. Среди их числа были также 
персы, которые находились в кавалерии. 
Кроме того, в IV–VI вв. в империю бежали 
некоторые представители семейства Сасани-
дов. И Ормизда, и Кавад были вынуждены 
спасаться от преследования шаханшахов. 
Императоры рассматривали этих беглецов 
как потенциальных кандидатов на иранский 
трон. Хосров II, в свою очередь, искал у 
Маврикия поддержки в противостоянии с 
узурпатором Бахрамом Чубином. Из всех 
Сасанидов только ему удалось вернуться из 
Византии в Персию с победой. Ормизда и 
Кавад же получили назначения на командные 
посты в императорской армии. Кроме того, 
их примеры указывают на то, что для пер-
сов, равно как и прочих иммигрантов в лице 
германцев или гуннов, основным каналом 
интеграции в византийское общество была 
армейская служба.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

 1. Главы из «Церковной истории» Иоанна 
Эфесского // Пигулевская, Н. В. Сирийская средне-
вековая историография: Исследования и переводы 
/ Н. В. Пигулевская. – СПб. : Д. Буланин, 2000. – 
С. 477–543.
 2. Из анонимной сирийской хроники 1234 г. 
// Пигулевская, Н. В. Сирийская средневеко-
вая историография: Исследования и переводы 
/ Н. В. Пигулевская. – СПб. : Д. Буланин, 2000. – 
С. 642–676.
 3. История Армении Фавстоса Бузанда / пер. 
с др.-арм. и коммент. М. А. Геворгяна ; под ред. 
С. Т. Еремяна. – Ереван : Изд-во АН Арм. ССР, 
1953. – 256 с.
 4. Мехамадиев, Е. А. Армянские войсковые 
подразделения в ранневизантийской армии (IV–
VII вв.) / Е. А. Мехамадиев. – СПб. : Петербургское 
Востоковедение, 2014. – 256 с.
 5. Пигулевская, Н. В. Византия и Иран на 
рубеже VI и VII веков / Н. В. Пигулевская. – М. ; 
Л. : Изд-во АН СССР, 1946. – 290 с.
 6. Фирдоуси Абулькасим. Шахнаме. Т. 6 / пер. 
Ц. Б. Бану-Лахути, В. Г. Берзнева. – М. : Изд-во АН 
СССР, 1989. – 655 с.
 7. Хроника Иешу Стилита // Пигулевская, 
Н. В. Месопотамия на рубеже V–VI вв. Сирийская 
хроника Иешу Стилита как исторический источник 
/ Н. В. Пигулевская. – М. : Изд-во АН СССР, 1940. – 
С. 130–170.
 8. Ammianus Marcellinus. History. In 3 vols.
Vol. 1 / ed. by J. C. Rolfe. – L. : W. Heinemann, 
1935. –  633 p. ;  Vol. 2 / ed. by J. C. Rolfe. – L. : W. 
Heinemann, 1940. – 696 p.
 9. Börm,  H.  Prokop  und  d ie  Per se r: 
Untersuchungen zu den römisch-sasanidischen 
Kontakten in der ausgehenden Spätantike / H. Börm. – 
Stuttgart : F. Steiner, 2007. – 382 S.
 10. Chronicon Paschale ad exemplar Vaticanum. 
Vol. 1 / rec. L. Dindorf. – Bonnae : Ed. Weber, 1832. – 
744 p.
 11. Chronique de Michel le Syrien, patriarche 
jacobite d’Antioche (1166–1199). T. 2 / éd. et trad. en 
français рar J.-B. Chabot. – Paris : E. Leroux, 1901. – 
547 p.
 12. Claudian. In 2 vols. Vol. 1 / ed. by 
M. Platnauer. – Cambridge (Mass.) : Harvard Univ. 
Press, 1922. – 432 p.
 13. Corpus inscriptionum latinarum. In 16 vols. 
Vol. 5, Pars 1 / ed. Th. Mommsen. – Berolini : 
G. Reimer, 1872. – 672 p.
 14. Eutropi Breviarium ab urbe condita cum 
versionibus Graecis et Pauli Landol que additamentis 
/ rec. H. Droysen. – Berolini : Weidmann, 1879. – 
502 p.



208

ВОЕННАЯ ОРГАНИЗАЦИЯ ВИЗАНТИЙСКОЙ ИМПЕРИИ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

 15. Flavii Cresconii Corippi Africani Grammatici 
Ioannidos seu de bellis Libycus libri septem 
// Merobaudes et Corippus / rec. I. Bekker. – Bonnae : 
Ed. Weber, 1836. – P. 21–162.
 16. Greatrex, G. Antiochus the Praepositus: 
A Persian Eunuch at the Court of Theodosius II 
/ G. Greatrex, J. Bardill // Dumbarton Oaks Papers. – 
1996. – Vol. 50. – P. 171–197.
 17. Greatrex, G. L’in uence byzantine sur la Perse 
sassanide / G. Greatrex // Byzantine Culture : Papers 
from the Conference “Byzantine days of Istanbul” 
held on the Occasion of Istanbul being European 
Cultural Capital 2010, Istanbul, May 21–23 2010 / ed. 
by D. Sakel. – Ankara : Türk Tarih Kurumu, 2014. – 
P. 163–174.
 18. Herodotus. The Persian Wars. In 4 vols. Vol. 1 
/ ed. by A. D. Godley. – Cambridge (Mass.) : Harvard 
Univ. Press, 1920. – 528 p.
 19. History of Menander the Guardsman 
/ introd., text, transl. and historiographical notes 
by R. C. Blockley. – Liverpool : F. Cairns, 1985. – 
314 p.
 20. Inscriptiones latinae selectae. In 3 vols. Vol. 1 
/ ed. H. Dessau. – Berolini : Weidmann, 1892. – 
598 p.
 21. Kaegi, W. E. Heraclius: Emperor of Byzantium 
/ W. E. Kaegi. – Cambridge : Cambridge Univ. Press, 
2003. – 359 p.
 22. Kennedy, D. L. Parthian Regiments in the 
Roman Army / D. L. Kennedy // Limes. Akten des 
XI. Internationalen Limeskongresses (Budapest, 1977) 
/ hrsg. von J. Fitz. – Budapest : Akad. Kiadó , 1977. – 
P. 522–527.
 23. Libanii Opera. In 12 vols. Vol. 1, Fasc. 1 / rec. 
R. Foerster. – Lipsiae : B.G. Teubner, 1903. – 544 p. ; 
Vol. 11 / rec. R. Foerster. – Lipsiae : B.G. Teubner, 
1915. – 682 p.
 24. Maksymiuk, K. Geography of Roman-Iranian 
Wars. Military Operations of Rome and Sasanian Iran 
/ K. Maksymiuk. – Siedlce : Uniw. Przyrodniczo-
Humanistyczny w Siedlcach, 2015. – 143 p.
 25. Mosig-Walburg, K. Die Flucht des persischen 
Prinzen Hormizd und sein Exil im Römischen Reich – 
Eine Untersuchung der Quellen / K. Mosig-Walburg 
// Iranica Antiqua. – 2000. – Vol. 35. – S. 69–109.
 26. Nikephoros, Patriarch of Constantinople. Short 
History / text, transl., and comment. by C. Mango. – 
Washington : Dumbarton Oaks Research Library and 
Collection, 1990. – 247 p.
 27. Notitia dignitatum accedunt notitia urbis 
Constantinopolitanae et laterculi provinciarum 
/ ed. O. Seeck. – Berolini : Weidmann, 1876. – 
339 p.
 28. Peeters, P. Πασαγνάθης – Περσογενής 
/ P. Peeters // Byzantion. – 1933. – Vol. 8, no. 2. – 
P. 405–423.

 29. Pourshariati, P. Decline and Fall of the 
Sasanian Empire: The Sasanian-Parthian Confederacy 
and the Arab Conquest of Iran / P. Pourshariati. – L. ; 
N. Y. : I.B. Tauris, 2008. – 554 p.
 30. Procopius. History of the Wars. In 5 vols. 
Vol.  1 / ed. by H. B. Dewing. – L. : W. Heinemann, 
1914.  – 600 p. ; Vol.  2 / ed. by H. B. Dewing. – 
L. : W. Heinemann, 1916. – 496 p. ; Vol.  3 / ed. by 
H. B. Dewing. – L. : W. Heinemann, 1919. – 458 p. ; 
Vol.  4 / ed. by H. B. Dewing. – L. : W. Heinemann, 
1924. – 496 p. ; Vol.  5 / ed. by H. B. Dewing. – L. : 
W. Heinemann, 1928. – 456 p.
 31. Riedlberger, P. Recherches onomastiques 
relatives à la composition ethnique du personnel militaire 
en Afrique byzantine (546–548) / P. Riedlberger 
// Commutatio et contentio: Studies in the Late Roman, 
Sasanian, and Early Islamic Near East in Memory 
of Zeev Rubin / ed. by H. Börm, J. Wiesehöfer. – 
Düsseldorf : Willem, 2010. – P. 253–271.
 32. The Ecclesiastical History of Evagrius with the 
Scholia / ed. by J. Bidez, L. Parmentier. – L. : Methuen 
& Co., 1898. – 358 p.
 33. The History of al-Ṭabarī. In 40 vols. Vol. 5 
/ transl. by C. E. Bosworth. – N. Y. : State of Univ. 
New York Press, 1999. – 493 p.
 34. The Prosopography of the Later Roman 
Empire. In 3 vols. Vol. 1 / ed. by A. H. M. Jones, J. R. 
Martindale, J. Morris. – Cambridge : Cambridge Univ. 
Press, 1971. – 1174 p. ; Vol. 2 / ed. by J. R. Martindale. – 
Cambridge : Cambridge Univ. Press, 1980. – 1342 p. ; 
Vol. 3A / ed. by J. R. Martindale. – Cambridge : 
Cambridge Univ. Press, 1992. – P. xlvi, 1–760 ; Vol. 3B 
/ ed. by J. R. Martindale. – Cambridge : Cambridge 
Univ. Press, 1992. – P. vi, 761–1575.
 35. Themistii Orationes ex codice Mediolanensi 
/ ed. G. Dindorf. – Lipsiae : C. Cnobloch, 1832. – 
778 p.
 36. Theophanis Chronographia. In 2 vols. Vol. 1 / rec. 
C. de Boor. – Lipsiae : B.G. Teubner, 1883. – 510 p.
 37. Theophylacti Simocattae Historiae / ed. 
C. de Boor. – Lipsiae : B.G. Teubner, 1887. – 452 p.
 38. Woods, D. Some Eunapiana / D. Woods 
// Eklogai: Studies in Honour of Thomas Finan and 
Gerard Watson / ed. by K. McGroarty. – Maynooth : 
Dept. of Classics, NUIM, 2001. – P. 85–132.
 39. Zacos, G. Byzantine Lead Seals. In 2 vols. 
Vol. 1, Pt. 1. / G. Zacos, A. Vegleri. – Basel : 
J.J. Augustin, 1972. – P. xxxiv, 1–704 ; Vol. 1, 
Pt. 3. / G. Zacos, A. Vegleri. – Basel : J.J. Augustin, 
1972. – P. 1437–1965.
 40. Zosime. Histoire nouvelle. In 3 vols. Vol. 1 
/ ed. par F. Paschoud. – Paris : Les Belles Lettres, 
2000. – 431 p. ; Vol. 2. Pt. 1 / ed. par F. Paschoud. – 
Paris : Les Belles Lettres, 1979. – P. xxxviii, 1–250 ; 
Vol. 2. Pt. 2 / ed. par F. Paschoud. – Paris : Les Belles 
Lettres, 1979. – P. 251–504 ; Vol. 3. Pt. 1 / ed. par 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 209

А.Д. Назаров. Персидские иммигранты в вооруженных силах ранней Византии

F. Paschoud. – Paris : Les Belles Lettres, 1986. – 
365 p.
 41. Zuckerman, C. Le camp de Ψῶβθις / Sosteos 
et les catafractarii / C. Zuckerman // Zeitschrift für 
Papyrologie und Epigraphik. – 1994. – Bd. 100. – 
P. 199–202.

REFERENCES

 1. Glavy iz “Tserkovnoy istorii” Ioanna 
Efesskogo [Chapters from the Ecclesiastical History 
by John of Ephesus]. Pigulevskaya N.V. Siriyskaya 
srednevekovaya istoriografiya: Issledovaniya i 
perevody [Syrian Medieval Historiography: Studies 
and Translations]. Saint Petersburg, D. Bulanin Publ., 
2000, pp. 477-543.
 2. Iz anonimnoy siriyskoy khroniki 1234 g. 
[From the Anonymous Syrian Chronicle of 1234]. 
Pigulevskaya N.V. Siriyskaya srednevekovaya 
istoriografiya: Issledovaniya i perevody [Syrian 
Medieval Historiography: Studies and Translations]. 
St. Petersburg, D. Bulanin Publ., 2000, pp. 642-676.
 3. Gevorgyan M.A., Eremyan S.T., eds. Istoriya 
Armenii Favstosa Buzanda [History of Armenia by 
Faustos of Byzantium]. Erevan, Academy of Sciences 
of Armenian SSR Publ., 1953. 256 p.
 4. Mehamadiev E.A. Armyanskie voyskovye 
podrazdeleniya v rannevizantiyskoy armii (IV-VII vv.) 
[Armenian Military Units in the Early Byzantine Army 
(4th to 7th Century)]. Saint Petersburg, Peterburgskoe 
Vostokovedenie Publ., 2014. 256 p.
 5. Pigulevskaya N.V. Vizantiya i Iran na rubezhe 
VI i VII vekov [Byzantium and Iran at the Turn of the 
6th into 7th Century]. Moscow ; Leningrad, Academy 
of Sciences of USSR Publ., 1946. 290 p.
 6. Banu-Lakhuti C.B., Berznev V.G., eds. Firdousi 
Abulkasim. Shakhname [Ferdowsi. Shahnameh]. Vol. 6. 
Moscow, Academy of Sciences of USSR Publ., 1989. 
655 p.
 7. Khronika Ieshu Stilita [The Chronicle by 
Joshua the Stylite]. Pigulevskaya N.V. Mesopotamiya 
na rubezhe V-VI vv. Siriyskaya khronika Ieshu Stilita 
kak istoricheskiy istochnik [Mesopotamia at the Turn 
of the 5th into 6th Century. The Chronicle by Joshua the 
Stylite as a Historian Source]. Moscow, Academy of 
Sciences of USSR Publ., 1940, pp. 130-170.
 8. Rolfe J.C., ed. Ammianus Marcellinus. History. 
In. 3 vols. Vol. 1. London, W. Heinemann, 1935. 633 p.; 
Rolfe J.C., ed. Vol. 2. London, W. Heinemann, 1940. 
696 p.
 9. Börm  H .  P rok op und  d i e  Pe rs er : 
Untersuchungen zu den römisch-sasanidischen 
Kontakten in der ausgehenden Spätantike. Stuttgart, 
F. Steiner, 2007. 382 p.
 10. Dindorf L., ed. Chronicon Paschale ad exemplar 
Vaticanum. Vol. 1. Bonnae, Ed. Weber, 1832. 744 p.

 11. Chabot J.-B., ed. Chronique de Michel le 
Syrien, patriarche jacobite d’Antioche (1166–1199). 
T. 2. Paris, E. Leroux, 1901. 547 p.
 12. Platnauer M., ed. Claudian. In 2 vols. Vol. 1. 
Cambridge (Mass.), Harvard Univ. Press, 1922. 432 p.
 13. Mommsen Th., ed. Corpus inscriptionum 
latinarum. In 16 vols. Vol. 5, Pars 1. Berolini, 
G. Reimer, 1872. 672 p.
 14. Droysen H., ed. Eutropi Breviarium ab urbe 
condita cum versionibus Graecis et Pauli Landol que 
additamentis. Berolini, Weidmann, 1879. 502 p.
 15. Flavii Cresconii Corippi Africani Grammatici 
Ioannidos seu de bellis Libycus libri septem. Bekker I., 
ed. Merobaudes et Corippus. Bonnae, Ed. Weber, 1836, 
pp. 21-162.
 16. Greatrex G., Bardill J. Antiochus the Praepositus: 
A Persian Eunuch at the Court of Theodosius II. 
Dumbarton Oaks Papers, 1996, vol. 50, pp. 171-197.
 17. Greatrex G. L’in uence byzantine sur la Perse 
sassanide. Sakel D., ed. Byzantine Culture : Papers 
from the Conference “Byzantine days of Istanbul” held 
on the Occasion of Istanbul being European Cultural 
Capital 2010, Istanbul, May 21–23 2010. Ankara, Türk 
Tarih Kurumu, 2014, pp. 163-174.
 18. Godley A.D., ed. Herodotus. The Persian 
Wars. In 4 vols. Vol. 1. Cambridge (Mass.), Harvard 
Univ. Press, 1920. 528 p.
 19. Blockley R.C., ed. History of Menander the 
Guardsman. Liverpool, F. Cairns, 1985. 314 p.
 20. Dessau H., ed. Inscriptiones latinae selectae. 
In 3 vols. Vol. 1. Berolini, Weidmann, 1892. 598 p.
 21. Kaegi W.E. Heraclius: Emperor of Byzantium. 
Cambridge, Cambridge Univ. Press, 2003. 359 p.
 22. Kennedy D.L. Parthian Regiments in the 
Roman Army. Fitz J., ed. Limes. Akten des XI. 
Internationalen Limeskongresses (Budapest, 1977). 
Budapest, Akad. Kiadó , 1977, pp. 522-527.
 23. Foerster R., ed. Libanii Opera. Vol. 1, Fasc. 1. 
Lipsiae, B.G. Teubner, 1903. 544 p.; Foerster R., ed. 
Vol. 11. Lipsiae, B.G. Teubner, 1915. 682 p.
 24. Maksymiuk K. Geography of Roman-Iranian 
Wars. Military Operations of Rome and Sasanian 
Iran. Siedlce, Uniw. Przyrodniczo-Humanistyczny w 
Siedlcach, 2015. 143 p.
 25. Mosig-Walburg K. Die Flucht des persischen 
Prinzen Hormizd und sein Exil im Römischen Reich – 
Eine Untersuchung der Quellen. Iranica Antiqua, 2000, 
vol. 35, pp. 69-109.
 26. Mango C., ed. Nikephoros, Patriarch of 
Constantinople. Short History. Washington, Dumbarton 
Oaks Research Library and Collection, 1990. 247 p.
 27. Seeck O., ed. Notitia dignitatum accedunt 
notitia urbis Constantinopolitanae et laterculi 
provinciarum. Berolini, Weidmann, 1876. 339 p.
 28. Peeters P. Pasagnathēs – Persogenēs. 
Byzantion, 1933, vol. 8, no. 2, pp. 405-423.



210

ВОЕННАЯ ОРГАНИЗАЦИЯ ВИЗАНТИЙСКОЙ ИМПЕРИИ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

 29. Pourshariati P. Decline and Fall of the 
Sasanian Empire: The Sasanian-Parthian Confederacy 
and the Arab Conquest of Iran. London ; New York, 
I.B. Tauris, 2008. 554 p.
 30. Dewing H.B., ed. Procopius. History of 
the Wars. In 5 vols. Vol. 1. London, W. Heinemann, 
1914. 600 p.; Dewing H.B., ed. Vol. 2. London, W. 
Heinemann, 1916. 496 p.; Dewing H.B., ed. Vol. 3. 
London, W. Heinemann, 1919. 458 p.; Dewing H.B., ed. 
Vol. 4. London, W. Heinemann, 1924. 496 p.; Dewing 
H.B., ed. Vol. 5. London, W. Heinemann, 1928. 456 p.
 31. Riedlberger P. Recherches onomastiques 
relatives à la composition ethnique du personnel militaire 
en Afrique byzantine (546–548). Börm H., Wiesehöfer J., 
eds. Commutatio et contentio: Studies in the Late Roman, 
Sasanian, and Early Islamic Near East in Memory of Zeev 
Rubin. Düsseldorf, Willem, 2010, pp. 253-271.
 32. Bidez J., Parmentier L., eds. The Ecclesiastical 
History of Evagrius with the Scholia. London, Methuen 
& Co., 1898. 358 p.
 33. Bosworth C.E., ed. The History of al- abarī. 
In 40 vols. Vol. 5. New York, State of Univ. New York 
Press, 1999. 493 p.
 34. Jones A.H.M., Martindale J.R., Morris J., eds. 
The Prosopography of the Later Roman Empire. Vol. 1. 
Cambridge, Cambridge Univ. Press, 1971. 1174 p.; 
Martindale J.R., ed. Vol. 2. Cambridge, Cambridge 

Univ. Press, 1980. 1342 p.; Martindale J.R., ed. Vol. 3A. 
Cambridge, Cambridge Univ. Press, 1992, pp. xlvi, 
1-760; Martindale J.R., ed. Vol. 3B. Cambridge, 
Cambridge Univ. Press, 1992, pp. vi, 761-1575.
 35. Dindorf G., ed. Themistii Orationes ex codice 
Mediolanensi. Lipsiae, C. Cnobloch, 1832. 778 p.
 36. Boor de C., ed. Theophanis Chronographia. 
In 2 vols. Vol. 1. Lipsiae, B.G. Teubner, 1883. 510 p.
 37. Boor de C., ed. Theophylacti Simocattae 
Historiae. Lipsiae, B.G. Teubner, 1887. 452 p.
 38. Woods D. Some Eunapiana. McGroarty K., 
ed. Eklogai: Studies in Honour of Thomas Finan and 
Gerard Watson. Maynooth, Dept. of Classics, NUIM, 
2001, pp. 85-132.
 39. Zacos G., Vegleri A. Byzantine Lead Seals. Vol. 
1, Pt. 1. Basel, J.J. Augustin, 1972, pp. xxxiv, 1-704; 
Zacos G., Vegleri A. Vol. 1, Pt. 3. Basel, J.J. Augustin, 
1972, pp. 1437-1965.
 40. Paschoud F., ed. Zosime. Histoire nouvelle. Vol. 1. 
Paris, Les Belles Lettres, 2000. 431 p.; Paschoud F., ed. 
Vol. 2, Pt. 1. Paris, Les Belles Lettres, 1979, pp. xxxviii, 
1-250; Paschoud F., ed. Vol. 2, Pt. 2. Paris, Les Belles 
Lettres, 1979, pp. 251-504; Paschoud F., ed. Vol. 3, 
Pt. 1. Paris, Les Belles Lettres, 1986. 365 p.
 41. Zuckerman C. Le camp de Psōbthis / Sosteos 
et les catafractarii. Zeitschrift für Papyrologie und 
Epigraphik, 1994, vol. 100, pp. 199-202.

Information About the Author
Andrey D. Nazarov, Engineer Researcher, Laboratory of Comparative Studies of Tolerance 

and Recognition, Ural Federal University, Mira St, 19, 620002 Yekaterinburg, Russian Federation, 
andrey.nazarov451@gmail.com, https://orcid.org/0000-0001-8519-9191

Информация об авторе
Андрей Дмитриевич Назаров, инженер-исследователь лаборатории сравнительных исследова-

ний толерантности и признания, Уральский федеральный университет, ул. Мира, 19, 620002 г. Екате-
ринбург, Российская Федерация, andrey.nazarov451@gmail.com, https://orcid.org/0000-0001-8519-9191



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 211


 М

ех
ам

ад
ие

в 
E.

A
., 

20
20

военная организация византийской империи



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.16

UDC 94‘‘833/840’’:355.1	 Submitted: 28.03.2020
LBC 63.3(0)4-92	 Accepted: 16.11.2020

persians-khurramites in the byzantine military service 
during 833–839/840: military rank and functions 

of persian military units 1

Evgeniy A. Mekhamadiev
Saint Petersburg State University, Saint Petersburg, Russian Federation

Abstract. Introduction. The scope of this paper is 1) to consider the forms of military service of the Persians 
within the Byzantine army during the first half of the 9th c., 2) to arrange the chronological order of events related 
to the involvement of the Persians in Byzantine military service as precisely as possible. The author means the 
Persians called Khurramites who were representatives of the anti-Islamic and anti-Arabic national movement at 
the north-west of Iran (territories of modern provinces of East Azerbaijan and Khamadan in the Republic of Iran). 
Methods. The author considers the single events (Byzantine military campaigns, in which the Persians took part, 
and also the facts of Persians’ arriving in Byzantium) in a more or less strict chronological order. The researcher 
turns to an analysis of event history and makes a step-by step, consecutive representation of the process of Persians’ 
arriving to Byzantine military service. The sources were works of Arabic, Armenian, Georgian and Greek authors 
(chroniclers, geographers, hagiographers) and seals (evidence of sigillography). Analysis. In 833/834 Byzantine 
Emperor Theophilos received a group of Persian refugees, who escaped from the Arabs and came to Byzantium. 
These Persians were headed by two chiefs, Theophobos and Naser, obviously, Naser was Theophobos’ father. 
Part of the Persians with Naser as a chief located in the Byzantine theme (a military-administrative and territorial 
district) of Anatolikoi, while another part subordinated to Theophobos located in the theme of Armeniakoi. In 837 
Theophilos hosted another group of the Persians, who were commanded by Babek. Conclusions. The analysis 
shows that both in 833/834 and 837 Theophilos established regular military units of the Persians called thourmai, 
while Persian leaders mentioned above became Byzantine military officials, that are tourmarchoi, i.e. that were 
those Persian leaders who commanded over Persian ethnic tourmai. These ethnic units continued their existence 
up to the mid-10th c. 

Key words: Persians-Khurramites, Theophilos, Byzantium, Arabs, tourmai, tourmarchoi, seals, chronicles.

Citation. Mekhamadiev E.A. Persians-Khurramites in the Byzantine Military Service During 833–839/840: 
Military Rank and Functions of Persian Military Units. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. 
Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science journal of Volgograd State University. 
History. Area Studies. International Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 211-221. (in Russian). DOI: https://doi.
org/10.15688/jvolsu4.2020.6.16

УДК 94‘‘833/840’’:355.1	 Дата поступления статьи: 28.03.2020
ББК 63.3(0)4-92	 Дата принятия статьи: 16.11.2020

ПЕРСЫ-ХУРРАМИТЫ НА СЛУЖБЕ В ВИЗАНТИЙСКОЙ АРМИИ  
В 833–839/840 гг.: ВОЕННЫЙ РАНГ И ФУНКЦИИ  

ПЕРСИДСКИХ ВОЙСКОВЫХ ПОДРАЗДЕЛЕНИЙ 1

Евгений Александрович Мехамадиев
Санкт-Петербургский государственный университет, г. Санкт-Петербург, Российская Федерация

Аннотация. Введение. Цель данной статьи состоит в том, чтобы 1) рассмотреть формы военной службы 
персов в византийской армии в первой половине IX в. и 2) установить более или менее точную хронологию 
событий, связанных с привлечением персов на византийскую военную службу. Автор имеет в виду персов-
хуррамитов – представителей антиисламского и антиарабского движения в северо-западных регионах Ирана 
(территория современных провинций Восточный Азербайджан и Хамадан в Республике Иран). Методы. 
Автор рассматривает события (те византийские военные кампании, в которых принимали участие персы, 



212

военная организация византийской империи

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

а также сами факты прибытия персов на территорию Византии) в хронологической последовательности, 
он обратился к анализу именно событийной истории и поэтапно восстановил процесс перехода различных 
групп персов-хуррамитов на византийскую военную службу. Источниковой базой исследования послужили 
труды арабских, армянских, греческих и грузинских авторов (хронистов, географов, агиографов), а также 
печати (сведения сфрагистики). Анализ. В 833/834 гг. византийский император Феофил принял на военную 
службу в империю группу персов-хуррамитов, бежавших из Ирана от арабов. Этих персов возглавляли два 
лидера, Феофоб и Наср, скорее всего, Наср был отцом Феофоба. Часть персов во главе с Насром разместилась 
в пределах византийской фемы (военно-территориального административного округа) Анатолик, тогда как 
другая часть, подчинявшаяся Феофобу, разместилась в пределах фемы Армениак. В 837 г. Феофил принял 
в империю еще одну группировку персов, подчинявшуюся Бабеку. Выводы. Анализ источников показал, 
что и в 833/834 гг., и в 837 г. Феофил сформировал из персидских групп регулярные войсковые подразделе-
ния – турмы, в то время как лидеры персов, Наср, Феофоб и Бабек, получили должности турмархов, то есть 
они же и командовали этими этническими турмами. Данные турмы продолжали существовать вплоть до 
середины X века.

Ключевые слова: персы-хуррамиты, Феофил, Византия, арабы, турмы, турмархи, печати, хроники.

Цитирование. Мехамадиев E. A. Персы-хуррамиты на службе в византийской армии в 833–839/840 гг.: 
военный ранг и функции персидских войсковых подразделений // Вестник Волгоградского государствен-
ного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – 
С. 211–221. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.16

Введение. Одним из аспектов взаимо-
отношений Византии и Арабского халифата 
в первой половине IX в. было активное при-
влечение на византийскую военную службу 
персов, которые поднимали восстание против 
власти арабов в иранских землях. Соответ-
ственно цель данной статьи состоит в том, 
чтобы определить формы военной службы эт-
нических персидских отрядов в византийской 
армии в указанный период. В рамках изучения 
данного сюжета необходимо установить более 
точную хронологию византийских военных 
кампаний, в которых участвовали персы, а 
также этапы самого привлечения персов на 
византийскую военную службу. Актуальность 
и новизна темы статьи заключаются в том, что 
в предшествующей историографии вопроса 
(Дж. Россер, М. Рекайя, Ж.-Кл. Шене, Х. Синес 
Кодоньер, К. Цукерман) не предпринимались 
попытки четко и системно выявить админи-
стративный статус персидских отрядов, то есть 
формы их военной службы и их военный ранг. 
Также предшествующие исследователи не 
ставили вопрос о связи между изменениями 
этого статуса и хронологией византийско-
арабо-персидских взаимоотношений в первой 
половине IX века.

Методы. В качестве метода исследования 
мы обратимся к анализу событийной истории, 
то есть попытаемся выстроить хронологиче-
скую последовательность событий, связанных 
с военной службой персов в византийской 

армии. С помощью перечисления и обзора со-
бытий во временной последовательности мы 
хотели бы поставить три вопроса: 1) сколько 
раз центральная администрация империи 
принимала персов на византийскую воен-
ную службу; 2) какие причины вызвали эти 
процессы и 3) как менялись формы военной 
службы персов от одного периода к другому. 
Источниками исследования послужили исто-
рические хроники и трактаты арабоязычных и 
армянских авторов в переводах на современ-
ные западноевропейские языки (ат-Табари, 
ал-Масуди, Степанос Таронеци), византийских 
авторов («Продолжатель Феофана», Иосиф 
Генесий, Симеон Магистр, псевдо-Симеон), 
грузинские источники в русском переводе 
(«Летопись Картли», «Житие Григория Хан-
дзтийского»), а также сведения византийских 
грекоязычных печатей (сфрагистики).

Анализ. Арабоязычный историк персид-
ского происхождения ат-Табари (838–923 гг.), 
«отец» арабской историографии, сообщает в 
своем монументальном многотомном труде 
«История пророков и царей» множество цен-
ных сведений о взаимоотношениях Византии 
и окружавших ее народов, конечно же, основ-
ное внимание историк уделяет византийско-
арабским войнам и в целом – различным фор-
мам византийско-арабского противостояния. 
Одной из форм этого противостояния было 
движение хуррамитов – персов, проживав-
ших в основном на территории современных 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 213

E.A. Мехамадиев. Персы-хуррамиты на службе в византийской армии в 833–839/840 гг.

иранских провинций Восточный Азербайджан 
и Хамадан. С 780 по 833/834 гг. эти персы 
неоднократно поднимали восстания против 
власти Халифата в иранских землях, наиболее 
крупное восстание вспыхнуло в 833/834 гг., 
его возглавили два перса – Бабек и Наср [3, 
Σ. 115, 117].

Потерпев поражение от арабских войск, 
один из лидеров восставших, Наср, бежал в 
пределы Византийской империи, где он пере-
шел на службу к византийскому императору 
Феофилу (правил в 829–842 гг.). Как сообщает 
об этих сюжетах ат-Табари, в 833 г. арабский 
халиф ал-Мутасим, только недавно взошедший 
на престол, разгромил войска Насра в области 
Хамадан, и в результате своей победоносной 
экспедиции он уничтожил 60 000 человек, а 
«остальные (хуррамиты. – Е. М.) бежали на 
территорию Византии»2. По словам ат-Табари, 
уже через четыре года, в 837 г., когда Феофил 
подверг осаде и захватил крепость Созопетра 
в Каппадокии, находившуюся к тому времени 
в руках арабов, его сопровождала «группа 
одетых в красное (Muhammirah, то есть хур-
рамиты. – Е. М.), которые... присоединились 
к Византийцам... их лидером был Барсис 
(то  есть Наср. – Е. М.). Византийский царь 
выдал им жалованье, предоставил им жен и 
зачислил их (в армию) как регулярно оплачи-
ваемых воинов» [24, p. 95] 3.

Согласно другому арабоязычному ав-
тору, географу ал-Масуди (896–956 гг.), уже 
через год, в 838 г., сами хуррамиты вместе с 
Феофилом потерпели тяжелое поражение от 
войск ал-Мутасима в битве при городе Анзен 
(Дазимон) (современная Дазмана в Турции). 
Как сообщает ал-Масуди, во время битвы 
императора «защищали одетые в красное и 
Хорремиты, которые сопровождали его»4. 
Более того, географ прямо уточняет, что 
Феофил сохранил жизнь только благодаря 
«новообращенному христианину по имени 
Носер, которому помогали некоторые из его 
спутников»5. Наконец, еще один восточный 
автор – антиохийский патриарх Михаил 
Сириец (жил в 1126–1199  гг.)  – в своей 
«Хронике» сообщает, что Феофил «вместе 
с 2000 человек был окружен в стороне (от 
лагеря)»6, под этими 2000 человек сирийский 
хронист имеет в виду хуррамитов, которых 
возглавлял Наср.

Тем не менее византийские хроники, по-
вествующие о времени правления Феофила, 
сообщают о другом персе по имени Феофоб, 
а также о его отце, которого они не называют 
по имени. Хроника, известная под условным 
названием «Продолжатель Феофана», со-
общает, что «Феофил причислил Феофоба 
к званию патрикиев» (τόν τε Θεόφοβον ὁ 
Θεόφιλος τιμῇ τῇ πατρικίων ἐναριθμεῖ), а 
персов, которые бежали в Византию, «зачис-
лил в военные книги и создал так называемый 
Персидский отряд» (κώδιξι στρατιωτικοῖς 
αὐτοὺς ἀναγράφεται, καὶ τάγμα οὕτως 
καλούμενον Περσικὸν ἐγκατέστησε – 
Theoph. Cont. III. 21 [6, p. 162, l. 6, 10–11]). 
Более того, согласно хронисту, Феофоб при-
нял участие и в битве при Анзене (Дазимоне) 
вместе с 2000 персов: «и двух тысяч Персов, 
среди них присутствовал и Феофоб» (καὶ 
δύο χιλιάδων Περσῶν, προσόντος τούτοις 
καὶ τοῦ Θεοφόβου – Theoph. Cont. III. 21 
[6, p. 164, l. 19–20]). Другой текст – хроника 
Симеона Логофета, написанная предположи-
тельно в 968 г. и, скорее всего, принадлежа-
щая авторству чиновника по имени Симеон, 
который занимал должность логофета при 
императорах Никифоре II Фоке (963–969 гг.) 
и Иоанне Цимисхии (969–976 гг.) [14, p. 120] – 
прямо сообщает, что «Перс Феофоб бежал к 
Феофилу вместе со своим отцом (и) вместе 
с 14 000 Персов» (τῷ Θεοφίλῳ προσέφυγε 
Θεόφοβος ὁ Πέρσης ἅμα τῷ πατρὶ αὐτοῦ 
μετὰ Περσῶν χιλιάδων δεκατεσσάρων – 
[23, p. 218, l. 39–41]) 7.

Вплоть до недавнего времени практиче-
ски вся историография, посвященная вопросу 
о хуррамитах, придерживалась мнения, что 
Феофоб греческих текстов и Наср, упоминае-
мый в восточных источниках, – один и тот же 
персонаж. По мнению М. Рекайи, Дж. Россера, 
Х. Бартикяна и Ж.-К. Шене, Наср, бежавший 
в Византию, просто принял христианское имя 
«Феофоб» («богобоязненный») и перешел 
на службу к византийскому императору, под 
своим новым (христианским) именем лидер 
восставших персов как раз и получил извест-
ность среди византийских авторов [21, p. 267; 
20, p. 47, 66; 3, Σ. 120, 125; 4, p. 40].

В 2014 г. Х. Синес Кодоньер предпо-
ложил, что Феофоб был сыном Насра, соот-
ветственно, по мнению исследователя, Наср 



214

военная организация византийской империи

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

непосредственно командовал персидскими 
войсковыми контингентами, служившими в 
византийской армии, в то время как Феофоб 
находился при дворе императора, входил в 
состав его ближайшего окружения и обладал 
рядом почетных титулов, но не занимал какую-
либо официальную военную или гражданскую 
должность [22, p. 161–163, 171]. С некоторыми 
разночтениями позицию Х. Синес Кодоньера 
поддержал К. Цукерман [30, p. 137–139, 144], 
мы же поддерживаем идею исследователя в 
отношении родственных связей между Насром 
и Феофобом, но, тем не менее, полагаем, что 
Феофоб, как и Наср, тоже выполнял функции 
военного командования. На наш взгляд, те пер-
сидские контингенты, которые находились под 
командованием Феофоба, размещались в феме 
(военно-административном округе) Армениак 
и входили в состав одноименной армии, тогда 
как персидские отряды, подчинявшиеся Насру, 
располагались и служили в феме Анатолик.

1. Сведения Иосифа Генесия и печати.
Прежде всего начнем с византийской пе-

чати из коллекции Г. Закоса, которая упомина-
ет Насира, турмарха федератов. На наш взгляд, 
эта печать позволяет более точно определить 
статус тех персов, которые подчинялись На-
сру, отцу Феофоба: Θεοτόκε, βοήθει τῷ σῷ 
δούλῳ Νασίρ(?) βασιλικῷ σπαθαρίῳ καὶ 
τουρμάρχῃ τ(ῶ)ν Φοιδεράτων («Богородица, 
помоги своему рабу Насиру, царскому спа-
фарию и турмарху Федератов» – [29, p. 1760, 
no. 3148]). В данном случае турма федератов 
представляла собой войсковой корпус (от-
ряд), который, как мы полагаем, размещался в 
пределах фемы Анатолик. Основанием для на-
шего вывода о локализации турмы федератов 
служат сведения византийского администра-
тивного справочника «Тактикон Успенского», 
написанного в 842/843 гг. [15, p. 47]. Этот 
справочник упоминает турмарха федератов 
перед турмархом Ликаонии – области (про-
винции), входившей в состав фемы Анатолик 
[17, p. 1258 , s.v. Lykaonia]: ὁ τουρμάρχης τῶν 
φιβεράτων / ὁ τουρμάρχης Λυκαονίας [15, 
p. 55, l. 7–8].

Вместе с тем непосредственно перед 
должностью турмарха федератов «Тактикон 
Успенского» упоминает должность кли-
сурарха Созополя (ὁ κλεισουράρχης {ὁ} 
Σωζοπόλεως – [15, p. 55, l. 6]), и этот факт 

дополнительно подтверждает размещение тур-
мы федератов именно в феме Анатолик. Как 
известно, почти все военно-территориальные 
единицы империи в статусе клисуры на-
ходились в пределах византийской Малой 
Азии, из западных же владений Византии 
только регион под названием «Стримон», рас-
полагавшийся на севере современной Греции 
(в основном территория города Сере и сосед-
ние с ним земли), предположительно обладал 
таким статусом [17, p. 1132, s.v. Kleisoura; 
18, p. 1968, s.v. Strymon]. Следовательно, под 
городом Созополь, о котором говорит соста-
витель «Тактикона», можно понимать только 
тот город, который располагался в пределах 
провинции Писидия, а эта провинция, в свою 
очередь, входила в состав фемы Анатолик, 
так же как и провинция Ликаония [18, p. 1933, 
s.v.  Sozopolis, 1680, s.v. Pisidia; 26, p.  1198–
1199, s.v. Pisidia].

Сами турмархи представляли собой 
византийских военных чиновников, кото-
рые командовали турмой (подразделением, 
насчитывавшим в среднем от 600/800 до 
5000/6000 человек) и подчинялись стратигу, 
верховному командующему той или иной 
региональной армией и по совместительству – 
наместнику той или иной фемы [8, p. 95–96, 
164]. Х. Синес Кодоньер отождествил Насира 
печати с Насром, отцом Феофоба, и пред-
положил, что персы, подчинявшиеся Насру, 
вошли в состав турмы федератов [22, p. 34, 
36–40, 150–151].

В таком случае можно предположить, 
что, во-первых, Наср и его персидские отряды 
размещались в феме Анатолик, а во-вторых, 
они служили в регулярном войсковом под-
разделении византийской армии. На наш 
взгляд, сведения печати достаточно четко 
согласуются со сведениями ат-Табари, кото-
рый утверждает, что персы Барсиса (то есть 
Насра) получали жалованье и были зачислены 
в византийские войска. Печать, цитированная 
выше, позволяет уточнить, что персы Насра 
вошли в состав турмы федератов. Судя по 
сообщениям ал-Масуди и Михаила Сирий-
ского, турма федератов, которой командовал 
Наср, начитывала 2000 человек, эта турма 
приняла участие в битве с арабами у Анзены 
(Дазимона) и спасла императора Феофила от 
неминуемой гибели.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 215

E.A. Мехамадиев. Персы-хуррамиты на службе в византийской армии в 833–839/840 гг.

Вместе с тем, как сообщает византийский 
хронист Иосиф Генесий, живший в X в., еще 
один лидер персов-хуррамитов – Бабек, – по-
терпев тяжелое поражение от арабов, «устре-
мился вместе с 7000 (человек) в царство Роме-
ев, разыскивая в городе Синоп отца Феофоба, 
очень почитаемого Персами, пребывающего 
в войсках Ромеев... он сам (то  есть Бабек. – 
Е. М.) и подвластный ему народ стали под-
данными царя (то есть императора Феофила. – 
Е. М.)» (ὁ Βάβεκ εἰσῄει ἐν χιλιάσιν ἑπτὰ 
πρὸς τὴν Ῥωμαϊκὴν ἐπικράτειαν, κατὰ 
πόλιν Σινώπην ἀνερευνῶν τὸν Θεοφόβου 
πατέρα, παρὰ Πέρσαις πάνυ τιμώμενον, 
Ῥωμαίων ὄντα τοῖς καταλόγοις... τὸν ὑπ’ 
αὐτόν γε λαὸν καὶ ἑαυτὸν τῷ βασιλεῖ 
ὑπήκοον τέθεικεν – [9, p. 38, l. 51–56]). 
В результате, как сообщает Иосиф Генесий, 
Феофил «записал Персов... в военные книги, 
сформировал из них Персидский отряд и 
приказал, чтобы они (то есть Персы. – Е. М.) 
числились среди Ромейских войск» (τοὺς 
Πέρσας... τοῖς στρατιωτικοῖς ἀναγράφεται 
κώδιξιν, καὶ τούτοις Περσικὸν σύλλογον 
ἐγκατέστησεν, καὶ αὐτοὺς ταῖς Ῥωμαϊκαῖς 
στρατοπεδαρχίαις  συνηριθμῆσθαι 
προσέταξεν – [9, p. 40, l. 11–14]).

На наш взгляд, из сведений Иосифа Ге-
несия можно сделать вывод, что персы, под-
чинявшиеся Феофобу, размещались в городе 
Синоп, а этот город находился на территории 
фемы Армениак [26, p. 1390–1391, s.v. Sinope]. 
Следовательно, персы, которыми командовал 
Феофоб, располагались в пределах фемы 
Армениак. С учетом сведений ат-Табари, 
цитированного в начале статьи, мы можем 
предположить, что персидские отряды, нахо-
дившиеся под властью Феофоба, так же как и 
персы Насра, были объединены в специальную 
турму, а эта турма, в свою очередь, вошла в 
состав армии Армениак. Очевидно, местом 
гарнизона турмы Феофоба служил город Си-
ноп на побережье Черного моря.

Судя по всему, персы, прибывшие в импе-
рию вместе с Бабеком, значительно пополнили 
численность персидских войск, находившихся 
на службе в византийской армии. Если Х. Си-
нес Кодоньер отверг достоверность сведений 
Иосифа Генесия о прибытии Бабека в Синоп, 
то М. Рекайя, наоборот, предположил, что 
Бабек бежал в Византию в 837 г., незадолго 

до кампании Феофила против крепости Созо-
петра в Каппадокии (исследователь датировал 
эту кампанию мартом – апрелем 837 г.) [22, 
p. 162; 20, p. 57, 66]. Мы поддерживаем пози-
цию М. Рекайи – в самом деле, согласно «Про-
должателю Феофана», незадолго до смерти 
Феофоба, то есть либо к 839/840, либо к 842 гг. 
([19, S. 657, no. 8237]), персы-хуррамиты, на-
ходившиеся на службе в византийской армии, 
«увеличились до 30 000 (человек)» (ηὔξησαν 
ὡς εἰς τρεῖς μυριάδας – Theoph. Cont. III. 29 
[6, p. 180, l. 22]). Скорее всего, столь суще-
ственное увеличение численности персов-
хуррамитов (в 833/834 гг. их было 14 000) к 
рубежу 830–840-х гг. было связано именно с 
перемещением в Византию войск Бабека, в 
этом смысле не исключено, что группировка 
персов Бабека насчитывала намного больше, 
чем 7000 человек. 

Как сообщает «Продолжатель Феофана», 
«немного времени спустя после того, как он 
(то  есть император Феофил. – Е. М.) лишил 
жизни Феофоба» (император подозревал 
Феофоба в мятеже. – Е. М.) (τὸν Θεόφοβον 
μετ’ οὐ πολὺ ἀπήγαγε τῆς ζωῆς), Феофил 
«отправил в каждую фему по 2000 человек, 
(поставив их) под власть тех, кто был на-
значен выполнять военное командование» 
(ἑκάστῳ θέματι χιλιάδας δύο ἀπέστελλεν, 
ὑπὸ χεῖρα τελεῖν τοῖς εἰς στρατηγίαν 
τεταγμένοις). Автор хроники уточняет, что 
император «принял решение поставить над 
ними турмархов, так что вплоть до наших 
дней турмы тех фем, где они были расселе-
ны, называются персидскими» (ἐφ’ ὧν καὶ 
τουρμάρχας ἐπιστατεῖν ἐζετίθετο. ὅθεν 
ἄχρις ἡμῶν τὴν προσηγορίαν Περσῶν αἱ 
τῶν θεμάτων τοῦρμαι κεκλήρωνται, ἐφ’ 
οἷς διεσπάρησαν – Theoph. Cont. III. 29 [6, 
p. 180, l. 24–27, 29–30]).

Мы полагаем, что составитель хроники 
«Продолжатель Феофана» выстроил ошибоч-
ную причинно-следственную связь и хроноло-
гию событий. В самом деле, если к моменту 
смерти Феофоба, то есть к 839/840 или 842 гг., 
персы-хуррамиты уже были зачислены в ре-
гулярные византийские войска и из них были 
образованы турмы, с какой целью император 
Феофил должен был заново создавать из этих 
персов некие новые турмы и ставить над ними 
новых турмархов? Иосиф Генесий четко со-



216

военная организация византийской империи

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

общает, что уже в 833/834 гг., а также в 837 г., 
когда Бабек прибыл в Византию, император 
Феофил зачислил персов в византийскую 
армию и сформировал из них регулярные 
военные отряды, те же сведения сообщает и 
ат-Табари. К тому же, каким образом Феофил 
мог заново распределить персидские войска 
по фемам, если во время битвы при Анзене 
(838 г.) многие персы, находившиеся под ко-
мандованием Феофоба, бежали с поля боя и 
перешли на сторону арабов?8

Соответственно, мы считаем более до-
стоверной другую историографическую тра-
дицию, представленную сведениями Симеона 
Логофета и псевдо-Симеона – по словам обоих 
хронистов, сразу же после того, как Феофоб 
вместе со своим отцом, Насром, бежали в 
Византию, «он (то есть император Феофил. – 
Е. М.) распределил их (то есть персов. – Е. М.) 
по фемам, разместил (там) в качестве гарни-
зонов и сформировал из них турмы, которые 
вплоть до сегодняшнего дня называются пер-
сидскими турмами» (οὓς διένειμεν οὗτος ἐν 
τοῖς θέμασι κατασκηνώσας καὶ εἰς τούρμας 
ἀποκαταστήσας, αἳ μέχρι τοῦ νῦν λέγονται 
τοῦρμαι Περσῶν – [23, p. 218, l. 41–42]) 9.

Сведения Симеона Логофета и псевдо-
Симеона позволяют нам заключить, что 
впервые боевые отряды персов были преоб-
разованы в регулярные византийские под-
разделения – турмы – еще в 833/834 гг., тогда 
как новые турмы были созданы в 837 г. из тех 
персов, которые прибыли в Византию вместе 
с Бабеком. На наш взгляд, численность пер-
сов Бабека составляла не 7000 человек, как 
утверждает Иосиф Генесий, а 16 000, в сумме 
с 14 000 воинов Насра и Феофоба все вместе 
они как раз и составили группировку числен-
ностью в 30 000 человек. Часть персидских 
турм (особенно те, которые подчинялись На-
сру) разместилась в феме Анатолик, другая 
часть находилась в феме Армениак.

М. Рекайя пришел к выводу, что войска 
Бабека, с которыми он прибыл в Византию, 
насчитывали не более 5000 человек, тогда 
как Ж.-Кл. Шене и К. Цукерман предпо-
ложили, что к 838 г., когда произошла битва 
при Анзене (Дазимоне), общая численность 
всех хуррамитов, служивших в византийской 
армии, составляла не 30 000, а только 2000 че-
ловек [20, p. 50; 4, p. 42–43; 30, p. 146]. Мы не 

согласны с подсчетами исследователей, весь 
рассмотренный выше материал показывает, 
что к 838 г. персов-хуррамитов, служивших в 
византийской армии (точнее – армиях), всего 
было именно 30 000 человек. Возникает во-
прос – почему Феофил принял на византий-
скую военную службу тех персов, которые 
подчинялись Бабеку? Другими словами, что 
заставило его повысить численность персов-
хуррамитов, которые прибыли в Византию 
ранее, в 833/834 годах? Для этого рассмотрим 
сведения «Продолжателя Феофана» и армян-
ского хрониста Степаноса Таронеци (Асохи-
ка), жившего в XI веке.

2. Армянская экспедиция персов-хурра-
митов под командованием Феофоба.

По словам составителя хроники «Про-
должатель Феофана», «Феофоб и Варда, брат 
Феодоры (супруги императора Феофила. – 
Е. М.), вновь отправленные в Авасгию вме-
сте с войском, потерпели тяжелую неудачу, 
(и) совсем немногие вернулись оттуда» (Καὶ 
αὖθις ἐν Ἀβασγίᾳ ὅ τε Θεόφοβος καὶ ὁ τῆς 
Θεοδώρας ἀδελφὸς Βάρδας ἀποσταλέντες 
μετὰ στρατιᾶς ἰσχυρῶς ἐδυστύχησαν, 
ὀλίγων ἄγαν ἐκεῖθεν ὑποστρεψάντων – 
Theoph. Cont. III. 39 [6, p. 196, l. 16–18]). Как 
видно из представленного отрывка, речь в 
хронике идет о военной кампании, проведен-
ной под командованием Феофоба (совместно 
с Вардой, братом императрицы Феодоры) на 
территории Авасгии – царства, располагавше-
гося на северо-восточном побережье Черного 
моря. В основном исконные земли Авасгии 
соответствовали современной Абхазии в 
Грузии и простирались от Пицунды на севере 
до Сухуми на юге. К концу VIII в. Авасгия 
присоединила к себе и земли в бассейне реки 
Риони (знаменитый Фасис классических гре-
ческих авторов), то есть распространила свою 
власть на всю западную Грузию [25, p. 1–2, 
s.v. Abasgia].

К. Цукерман датировал эту экспедицию 
840/841 гг. [30, p. 146–147], тем не менее, на 
основе сведений хроники Степаноса Таро-
неци, Х. Синес Кодоньер предположил, что 
экспедиция византийских войск, о которой 
рассказывает «Продолжатель Феофана», во-
первых, произошла не на территории Авасгии, 
а в армянских владениях Халифата, в данном 
случае – в районе городов Испир (Спер) и 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 217

E.A. Мехамадиев. Персы-хуррамиты на службе в византийской армии в 833–839/840 гг.

Эрзерум (Карин, другое название – Феодосио-
поль) на территории современной восточной 
Турции, а во-вторых, данная экспедиция была 
лишь одной из целой серии военных походов, 
предпринятых Феофилом в 834–836 гг. [22, 
p. 248, 250, 255–256, 258–259] 10.

Мы согласны с мнением исследователя, в 
таком случае необходимо обратить внимание 
на упоминание Феофоба в числе командующих 
византийскими войсками. Сведения «Продол-
жателя Феофана» явно подсказывают, что глав-
ную боевую силу византийских войск в реаль-
ности составляли именно персы-хуррамиты, 
точнее – те из них, которые подчинялись 
Феофобу и, следовательно, в основном разме-
щались в пределах фемы Армениак. Сведения 
же Степаноса Таронеци в значительной мере 
позволяют уточнить характер территориаль-
ных перемещений персов-хуррамитов, цель 
самой экспедиции и географию размещения 
персидских турм в тот период. Согласно Сте-
паносу Таронеци, «в его (то есть императора 
Феофила. – Е. М.) дни произошло вторжение 
Хоромидов в округ Басен... В то время Фео-
фил отправился в Халдию, прибыл к берегу 
по мосту и захватил в плен множество Армян 
вместе с их семьями... И в то время люди из 
Хоромидов прибыли в Вананд, к деревне Кат-
чкакар, они были полностью разбиты Сахаком, 
сыном Исмаила»11.

Х. Бартикян первым отождествил Хо-
ромитов, упоминаемых в хронике Степаноса 
Таронеци, с персами-хуррамитами, нахо-
дившимися под командованием Феофоба [3, 
Σ. 126–128, 131–132], соответственно, с учетом 
вывода исследователя, мы хотели бы обратить 
внимание на сведения армянского хрониста о 
Халдии. Дело в том, что эта фема со столицей 
в знаменитом городе Трапезунд располагалась 
на северо-востоке византийской Малой Азии 
и непосредственно граничила с Авасгией [16, 
p. 404–405, s.v. Chaldia]. Скорее всего, имен-
но этот географический фактор объясняет 
топографическую ошибку «Продолжателя 
Феофана» – греческий хронист посчитал, что 
Феофоб в составе войск Феофила отправился 
в Авасгию, тогда как в реальности экспедиция 
состоялась в землях бывшего Армянского 
княжества. Вместе с тем первоначальное 
пребывание Феофила в Халдии, откуда он на-
правился уже в армянские владения Халифата, 

было далеко не случайным. Скорее всего, в 
Халдии, как и в соседней феме Армениак, тоже 
размещались турмы персов-хуррамитов, во 
всяком случае, Степанос Таронеци определен-
но говорит именно о хуррамитах как основной 
боевой силе в войсках Феофила.

Сведения же о Сахаке, сыне Исмаила, 
служат дополнительным подтверждением в 
пользу того, что персы-хуррамиты во главе с 
Феофобом вторглись не в Авасгию, а в армян-
ские земли Халифата. Сахак, сын Исмаила, 
упоминаемый Степаносом Таронеци, – не кто 
иной, как Сахак ибн Исмаил, арабский эмир 
Тбилиси, управлявший данными землями с 
833 по 853 г. [12, p. 9], он весьма активно упо-
минается и в грузинских источниках – хро-
никах и житиях святых. Хроника, известная 
под названием «Летопись Картли», сообщает, 
что после того, как в ходе различных меж-
доусобных войн правитель (князь – эристав) 
княжества Тао-Кларджети (располагалось на 
северо-востоке современной Турции и на юго-
западе современной Грузии с центром в городе 
Артануджи, современный Ардануч в Турции) 
Ашот из династии Багратидов был убит, «вновь 
заняли сарацины Картли (восточную Грузию, 
бассейн реки Кура. – Е. М.)... Вновь сел эмиром 
в Тбилиси Сахак, сын Исмаила»12.

По подсчетам Б. Мартен-Исар, Ашот 
правил в Тао-Кларджети примерно с 801 по 
827 г. [13, p. 59–60], соответственно, вплоть до 
смерти Ашота эмир Тбилиси, судя по всему, 
ограничивался только этим городом и землями 
в его ближайшей округе, поддерживая более 
или менее мирные отношения с Ашотом. Об 
этом свидетельствуют и сведения «Жизни 
Григория Хандзтийского», грузинского свя-
того, монаха, жившего в 759–861 годах. Со-
гласно житию, диакон из города Сарцеба по 
имени Цкир, «воспитанный в Тифлисе эмиром 
Саhаком, сыном Исмаила... просил себе через 
эмира Саhака анчскую кафедру у куропалата 
Ашота (то есть епископскую кафедру в городе 
Артануджи, где размещался и сам Ашот; как 
известно, Ашот получил от византийского 
императора почетный титул куропалата. – 
Е. М.)»13. Следовательно, из текста видно, 
что Сахак ибн Исмаил признавал границы 
владений куропалата Ашота и не пытался их 
нарушить – между двумя правителями уста-
новились относительно мирные отношения, 



218

военная организация византийской империи

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

заключавшиеся в разграничении сфер влияния 
и взаимном признании владений друг друга. 
Именно поэтому Сахак ибн Исмаил даже об-
ратился к Ашоту с просьбой о предоставлении 
епископской кафедры диакону из земель Тби-
лисского эмирата.

Более того, сведения жития косвенно под-
сказывают, что у Ашота установились относи-
тельно мирные отношения и с царем Абхазии 
(то  есть Авасгии) Деметрием II, правившим 
с 825 или 836/837 по 861 или 871/872 гг. [12, 
p. 13]. Согласно житию, уже после того, как 
Ашот был убит («куропалат Ашот убит, и 
вместо него властвуют его сыновья»), «они 
(то есть Григорий Хандзтийский и его учени-
ки. – Е. М.) отправились в Абхазию, царь же 
Абхазии Деметрий почтил их великою поче-
стью и поселил на хорошем месте» [1, c. 98, 
100]. Сведения жития позволяют сделать вы-
вод, что Деметрий II не претендовал на владе-
ния куропалата Ашота даже после его смерти, 
наоборот, царь Абхазии благосклонно принял 
монахов, пользовавшихся покровительством 
со стороны Ашота.

Выводы. Следовательно, после смер-
ти Ашота баланс сил в регионах Западного 
Кавказа и Армянского нагорья нарушился в 
пользу эмира Тбилиси. Судя по всему, восполь-
зовавшись смертью Ашота, Сахак ибн Исмаил 
вторгся не только в земли Тао-Кларджети, но 
и в пределы армянских владений халифата, 
намереваясь подчинить их своей власти. 
Как видно из сведений Степаноса Таронеци, 
Сахаку ибн Исмаилу удалось достичь своей 
цели – очевидно, он захватил часть территории 
Тао-Кларджети, а также присоединил к своим 
владениям несколько армянских регионов, 
поэтому теперь владения эмира Тбилиси 
простирались вплоть до границ византийской 
Халдии. Естественно, такое усиление эмира 
Тбилиси угрожало безопасности соседних с 
ним византийских провинций, поэтому в пе-
риод между 834 и 836 гг. император Феофил 
отправил против эмира Тбилиси Феофоба и его 
персов-хуррамитов, которые только недавно, в 
833/834 гг., были зачислены на службу в визан-
тийские войска в качестве регулярных подраз-
делений – турм, персидские турмы Феофоба 
выполняли свою службу в фемах Армениак 
и Халдия. Экспедиция Феофоба прошла на 
территории армянских регионов и закончилась 

неудачно, поскольку персы-хуррамиты потер-
пели от войск эмира Тбилиси поражение. Со-
ответственно, с целью восполнить понесенные 
потери и пополнить численность хуррамитов, 
в 837 г. Феофил принял в свое подданство еще 
одну группировку персов, находившуюся под 
властью Бабека. Из персов Бабека тоже были 
сформированы турмы, и, судя по сообщениям 
византийских хроник, турмы Бабека вместе с 
турмами, подчинявшимися Феофобу, продол-
жали существовать и размещаться в империи 
вплоть до середины или второй половины X в., 
когда жили сами авторы этих хроник.

ПРИМЕЧАНИЯ

	 1	Исследование выполнено при финансовой 
поддержке РФФИ в рамках научного проекта  
№ 20-09-00010.
		 The reported study was funded by RFBR, 
project number 20-09-00010.
	 2	Здесь и далее цитируем текст по английско-
му переводу К. Босуорта [24, p. 3]: and the rest fled 
to Byzantine territory.
	 3	He had with him a group of the Muhammirah 
who... joined up with the Byzantines... The Byzantine 
king had assigned stipends to them, had provided them 
with wives, and had enrolled them as [regularly paid] 
warriors.
	 4	Цитируем текст по французскому пере-
воду Б. Карра де Во [11, p. 231]: fut défendu 
par les Mohammirah et les Khorrémites qui 
l’accompagnaient.
	 5	Цитируем текст по французскому пере-
воду Г. Барбье де Менара [10, p. 136]: d’un néo-
chrétien, nommé Noçair, aidé de quelques-uns de ses 
compagnons.
	 6	Цитируем текст по французскому переводу 
Ж.-Б. Шабо [5, p. 95]: Theophilus s’était séparé d’un 
côté, avec 2 mille hommes.
	 7	Эти сведения практически дословно по-
вторяет еще один текст – хроника псевдо-Симеона, 
написанная предположительно при императоре 
Василии II (976–1025 гг.). См.: [28, p. 625, l. 22–23]; 
в вопросе о датировке хроники псевдо-Симеона 
следуем позиции К. Цукермана: [30, p. 102].
	 8	См. обзор источников по данному сюжету: 
[19, S. 657, no. 8237].
	 9	Сведения псевдо-Симеона, который почти 
дословно повторяет Симеона Логофета, см.: [28, 
p. 626, l. 1–2].
	 10	Т. Гринвуд полагает, что все боевые действия 
произошли в 837 г., то  есть в тот же год, когда 
Феофил захватил и разграбил крепость Созопетра 
в Каппадокии: [7, p. 348].



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 219

E.A. Мехамадиев. Персы-хуррамиты на службе в византийской армии в 833–839/840 гг.

	 11	Цитируем текст по новейшему английскому 
переводу Т. Гринвуда [27, p. 205]: In his days there 
occurred the coming of the Hoṙomider to the district 
of Basean... Then Theophilos went to Chaldea and 
went ashore [using] a bridge and captured many of the 
Armenians with their families... And then the men of 
Hoṙomid came to Vanand, to the village of Kačkak‛ar; 
they were destroyed by Sahak, son of Ismayel.
	 12	Цитируем текст по русскому переводу Г. Цу-
лая: [2, c. 49].
	 13	Цитируем текст по русскому переводу 
Н. Марра: [1, c. 137].

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

	 1.	 Григорий Мерчуле. Житие св. Григория 
Хандзтийского / изд. и пер. Н. Марр. – СПб. : Изд-во 
Санкт-Петербургского императорского универси-
тета, 1911. – 151 с.
	 2.	 Летопись Картли / пер. Г. Цулая. – Тбили-
си : Мецниереба, 1982. – 112 с.
	 3.	 Bartikian, H. Οἱ «Βυζαντινοὶ» Χουρραμῖτες 
καὶ ἡ Ἀρμενία / H. Bartikian // Βυζαντινά 
Σύμμεικτα. – 1994. – T. 9. – Σ. 115–132. – DOI: 
https://doi.org/10.12681/byzsym.763.
	 4.	 Cheynet, J.-Cl. Théophile, Théophobe et 
les Perses / J.-Cl. Cheynet // Byzantine Asia Minor 
(6th–12th C.) / ed. by S. Lampakis. – Athens : National 
Hellenic Research Foundation, 1998. – P. 39–50.
	 5.	 Chronique de Michel le Syrien, patriarche 
Jacobite d’Antioche (1166–1199). Tome 3 / trad. par 
J.-B. Chabot. – Paris : Ernest Leroux, 1905. – 525 p.
	 6.	 Chronographiae quae Theophanis Continuati 
nomine fertur libri I–IV / ed. M. Featherstone et J. Signes 
Codoñer. – Berolini : De Gruyter, 2015. – 358 p. – 
(Corpus Fontium Historiae Byzantinae ; Vol. 53).
	 7.	 Greenwood, T. Armenian Neighbours (600–
1045) / T. Greenwood // The Cambridge History of the 
Byzantine Empire (c. 500–1492) / ed. by J. Shepard. – 
Cambridge : Cambridge University Press, 2008. – 
P. 333–364.
	 8.	 Haldon, J. A Critical Commentary on the 
Taktika of Leo VI / J. Haldon. – Washington D.C. : 
Dumbarton Oaks Research Library, 2014. – 542 p.
	 9.	 Iosephi Genesii Regum Libri Quattuor / ed. 
A. Lesmueller-Werner et I. Thurn. – Berolini : De 
Gruyter, 1978. – 142 p. – (Corpus Fontium Historiae 
Byzantinae ; Vol. 14).
	 10.	 Maçoudi. Les prairies d’or. T. VII / texte et 
trad. par G. Barbier de Meynard. – Paris : L’imprimerie 
nationale, 1873. – 438 p.
	 11.	 Maçoudi. Le livre de l’avertissement et de 
la revision / trad. par B. Carra de Vaux. – Paris : 
L’imprimerie nationale, 1897. – 570 p.
	 12.	 Martin-Hisard, B. Moines et monasteries 
géorgiens du 9e siècle : La Vie de saint Grigol Xancta 

/ B. Martin-Hisard // Revue des Études Byzantines. – 
2001. – Vol. 59. – P. 5–94.
	 13.	 Martin-Hisard, B. Moines et monasteries 
géorgiens du 9e siècle : La Vie de saint Grigol Xancta. 
Deuxième partie : Une mise en perspective historique 
/ B. Martin-Hisard // Revue des Études Byzantines. – 
2002. – Vol. 60. – P. 5–64.
	 14.	 Neville, L. Guide to Byzantine Historical 
Writing / L. Neville. – Cambridge : Cambridge 
University Press, 2018. – 322 p.
	 15.	 Oikonomidès, N. Les listes de préséance 
byzantines des IXe et Xe siècles / N. Oikonomidès. – 
Paris : Editions du Centre National de la Recherche 
Scientifique, 1972. – 403 p.
	 16.	 Oxford Dictionary of Byzantium. Vol. 1 : 
Aaro–Esko / ed. by A. Kazhdan. – Oxford : Oxford 
University Press, 1991. – 728 p.
	 17.	 Oxford Dictionary of Byzantium. Vol. 2 : 
Esot–Nika / ed. by A. Kazhdan. – Oxford : Oxford 
University Press, 1991. – P. 729–1474.
	 18.	 Oxford Dictionary of Byzantium. Vol. 3 : 
Nike–Zygo / ed. by A. Kazhdan. – Oxford : Oxford 
University Press, 1991. – P. 1475–2232.
	 19.	 Prosopographie der mittelbyzantinischen Zeit. 
Bd. IV (№ 6266–8345) / hrsg. von R.-J. Lilie. – Berlin : 
De Gruyter, 2001. – 687 S.
	 20.	 Rekaya, M. Mise au point sur Théophobe et 
l’alliance de Bâbek avec Théophile. (833/34 – 839/40) 
/ M. Rekaya // Byzantion. – 1974. – Vol. 44. – P. 43–67.
	 21.	 Rosser, J. Theophilus’ Khurramite Policy and its 
Final : The Revolt of Theophobus’ Persian Troops in 838 
/ J. Rosser // Βυζαντινά. – 1974. – T. 6. – P. 265–271.
	 22.	 Signes Codoñer, J. The Emperor Theophilos 
and the East, 829–842 : Court and Frontier in Byzantium 
during the Last Phase of Iconoclasm / J. Signes 
Codoñer. – Farnham : Routledge, 2014. – 518 p.
	 23.	 Symeonis Magistri et Logothetae Chronicon 
/ ed. St. Wahlgren. – Berolini : De Gruyter, 2006. – 
431 p. – (Corpus Fontium Historiae Byzantinae ; 
Vol. 44/1).
	 24.	 The History of al-Tabari. Vol. 33 : Storm and 
Stress along the Northern Frontiers of the ‘Abbāsid 
Caliphate / transl. by C.E. Bosworth. – N. Y. : State 
University of New York Press, 1991. – 239 p.
	 25.	 The Oxford Dictionary of Late Antiquity. 
Vol. 1 : A–I / ed. by O. Nicholson. – Oxford : Oxford 
University Press, 2018. – 800 p.
	 26.	 The Oxford Dictionary of Late Antiquity. 
Vol. 2 : J–Z / ed. by O. Nicholson. – Oxford : Oxford 
University Press, 2018. – pp. 801–1637.
	 27.	 The Universal History of Step‘anos Tarōnec‘i 
/ introd., transl. and comment. by T. Greenwood. – 
Oxford : Oxford University Press, 2017. – 358 p.
	 28.	 Theophanes Continuatus, Ioannes Cameniata, 
Symeon Magister, Georgius Monachus / ed. I. Bekker. – 
Bonnae : Impensis Ed. Weberi, 1838. – 950 p.



220

военная организация византийской империи

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

	 29.	 Zacos, G. Byzantine Lead Seals. Vol. I, Pt. 3 
/ G. Zacos, A. Veglery. – Basel : J.J. Augustin, 1972. – 
P. 1439–1965.
	 30.	 Zuckerman, C. Emperor Theophilos and 
Theophobos in Three Tenth-Century Chronicles: 
Discovering the “Common Source” / C. Zuckerman 
// Revue des Études Byzantines. – 2017. – Vol. 75. – 
P. 101–150.

REFERENCES

	 1.	 Marr N., ed. Grigoriy Merchule. Zhitie 
sv. Grigoriya Khandztiyskogo [The Life of Gregorius 
of Khandzta]. Saint Petersburg, Izd-vo Sankt-
Peterburgskogo imperatorskogo universiteta Publ., 
1911. 151 p.
	 2.	 Tsulay G., ed. Letopis Kartli [The Chronicle 
of Kartli]. Tbilisi, Metsniereba Publ., 1982. 112 p.
	 3.	 Bartikian H. Oi «Byzantinoi» Chourammites 
kai ē Armenia [The “Byzantine” Khurramites and 
Armenia]. Byzantina Symmeikta, 1994, vol. 9, pp. 115-
132. DOI: https://doi.org/10.12681/byzsym.763.
	 4.	 Cheynet J.-Cl. Théophile, Théophobe et 
les Perses. Lampakis S., ed. Byzantine Asia Minor 
(6th–12th  C.). Athens, National Hellenic Research 
Foundation, 1998, pp. 39-50.
	 5.	 Chabot J.-B., ed. Chronique de Michel le 
Syrien, patriarche Jacobite d’Antioche (1166–1199). 
Vol. III. Paris, Ernest Leroux, 1905. 525 p.
	 6.	 Featherstone M., Signes Codoñer J., eds. 
Chronographiae quae Theophanis Continuati nomine 
fertur libri I–IV. Berolini, De Gruyter, 2015. 358 p. 
(Corpus Fontium Historiae Byzantinae; vol. 53).
	 7.	 Greenwood T. Armenian Neighbours (600–
1045). Shepard J., ed. The Cambridge History of 
the Byzantine Empire (c. 500–1492). Cambridge, 
Cambridge University Press, 2008, pp. 333-364.
	 8.	 Haldon J. A Critical Commentary on the 
Taktika of Leo VI. Washington D.C., Dumbarton Oaks 
Research Library, 2014. 542 p.
	 9.	 Lesmueller-Werner A., Thurn I., eds. Iosephi 
Genesii Regum Libri Quattuor. Berolini, De Gruyter, 
1978. 142 p. (Corpus Fontium Historiae Byzantinae; 
vol. 14).
	 10.	 Barbier de Meynard G., ed. Maçoudi. Les 
prairies d’or. Vol. VII. Paris, L’imprimerie nationale, 
1873. 438 p.
	 11.	 Carra de Vaux B., ed. Maçoudi. Le livre de 
l’avertissement et de la revision. Paris, L’imprimerie 
nationale, 1897. 570 p.
	 12.	 Martin-Hisard B. Moines et monasteries 
géorgiens du 9e siècle: la Vie de saint Grigol 
Xancta. Revue des Études Byzantines, 2001, vol. 59, 
pp. 5-94.
	 13.	 Martin-Hisard B. Moines et monasteries 
géorgiens du 9e siècle: la Vie de saint Grigol 

Xancta. Deuxième partie: une mise en perspective 
historique. Revue des Études Byzantines, 2002, vol. 60, 
pp. 5-64.
	 14.	 Neville L. Guide to Byzantine Historical 
Writing. Cambridge, Cambridge University Press, 
2018. 322 p.
	 15.	 Oikonomidès N. Les listes de préséance 
byzantines des IXe et Xe siècles. Paris, Editions du Centre 
National de la Recherche Scientifique, 1972. 403 p.
	 16.	 Kazhdan A., ed. Oxford Dictionary of 
Byzantium. Vol. 1: Aaro–Esko. Oxford, Oxford 
University Press, 1991. 728 p.
	 17.	 Kazhdan A., ed. Oxford Dictionary of 
Byzantium. Vol. 2: Esot–Nika. Oxford, Oxford 
University Press, 1991, pp. 729-1474.
	 18.	 Kazhdan A., ed. Oxford Dictionary of 
Byzantium. Vol. 3: Nike–Zygo. Oxford, Oxford 
University Press, 1991, pp. 1475-2232.
	 19.	 Lil ie R.-J. ,  ed.  Prosopographie der 
mittelbyzantinischen Zeit. Vol. IV (no. 6266–8345). 
Berlin, De Gruyter, 2001. 687 p.
	 20.	 Rekaya M. Mise au point sur Théophobe et 
l’alliance de Bâbek avec Théophile. (833/34–839/40). 
Byzantion, 1974, vol. 44, pp. 43-67.
	 21.	 Rosser J. Theophilus’ Khurramite Policy and 
its Final: the Revolt of Theophobus’ Persian Troops in 
838. Byzantina, 1974, vol. 6, pp. 265-271.
	 22.	 Signes Codoñer, J. The Emperor Theophilos 
and the East, 829–842: Court and Frontier in 
Byzantium during the Last Phase of Iconoclasm. 
Farnham, Routledge, 2014. 518 p.
	 23.	 Wahlgren St., ed. Symeonis Magistri et 
Logothetae Chronicon. Berolini, De Gruyter, 2006. 431 p. 
(Corpus Fontium Historiae Byzantinae; vol. 44/1).
	 24.	 Bosworth C.E., ed. The History of al-Tabari. 
Vol. 33: Storm and Stress along the Northern Frontiers 
of the ‘Abbāsid Caliphate. N. Y., State University of 
New York Press, 1991. 239 p.
	 25.	 Nicholson O., ed. The Oxford Dictionary of 
Late Antiquity. Vol. 1: A–I. Oxford, Oxford University 
Press, 2018. 800 p.
	 26.	 Nicholson O., ed. The Oxford Dictionary of 
Late Antiquity. Vol. 2: J–Z. Oxford, Oxford University 
Press, 2018, pp. 801-1637.
	 27.	 Greenwood T., ed. The Universal History of 
Step‘anos Tarōnec‘i. Oxford, University Press, 2017. 
358 p.
	 28.	 Bekker I., ed. Theophanes Continuatus, Ioannes 
Cameniata, Symeon Magister, Georgius Monachus. 
Bonnae, Impensis Ed. Weberi, 1838. 950 p.
	 29.	 Zacos G., Veglery A. Byzantine Lead Seals. 
Vol. I, Pt. 3. Basel, J.J. Augustin, 1972, pp. 1439-1965.
	 30.	 Zuckerman C. Emperor Theophilos and 
Theophobos in Three Tenth-Century Chronicles: 
Discovering the “Common Source”. Revue des Études 
Byzantines, 2017, vol. 75, pp. 101-150.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6

E.A. Мехамадиев. Персы-хуррамиты на службе в византийской армии в 833–839/840 гг.

Information About the Author
Evgeniy A. Mekhamadiev, Candidate of Sciences (History), Senior Lecturer, Medieval History 

Department, Saint Petersburg State University, Universitetskaya Emb., 7/9, 199034 Saint Petersburg, 
Russian Federation, e.mehamadiev@spbu.ru, http://orcid.org/0000-0003-1823-4588

Информация об авторе
Евгений Александрович Мехамадиев, кандидат исторических наук, старший преподаватель 

кафедры истории Средних веков, Санкт-Петербургский государственный университет, ул. Универси-
тетская набережная, 7/9, 199034 г. Санкт-Петербург, Российская Федерация, e.mehamadiev@spbu.ru, 
https://orcid.org/0000-0003-1823-4588




 Л

оп
ат

ин
а 

М
.Ю

., 
20

20

222 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

византийское православие



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.17

UDC 94(569.4).024	 Submitted: 14.03.2019
LBC 63.3(0)4	 Accepted: 19.06.2019

fusion of ancient heritage and christian doctrine 
in the poem of john of gaza “description of the cosmic table”

Marina Yu. Lopatina
Belgorod National Research University, Belgorod, Russian Federation

Abstract. Introduction. John of Gaza is the only known grammarian poet who belongs to the cultural 
environment of the Gaza School. His work “Description of the Сosmic Table” is a unique extant poetic work that 
corresponds to the ancient literary genre. Despite the final Christianization of Gaza at the end of the 4th century, the 
classical elements did not outlive their usefulness. The poem by John of Gaza written in the genre of ekphrasis is 
a vivid example of this phenomenon. The author actively appealed to the works of ancient authors and to a lesser 
extent to the Christian works when he created his poem. Therefore, the main purpose of our study is to identify 
sources – exact quotes, expressions that can be identified in another work – paraphrased or repeated verbatim. 
Methods. The author conducts his research on the basis of the historical and comparative method, which allows to 
compare the work of John of Gaza with the works of other authors. Thus, it allows to reveal the sources used in 
the poem. Analysis. The author in his work divides conditionally cited authors into ancient and Christian, and also 
argues the thesis that the works of the former occupy an important place as a source of borrowings. Results. Based 
on the analysis, the author identified four main characteristics that clearly indicate the echoes of the cultural heritage 
of antiquity. Interpretation and understanding of allegorical and Christian images in Early Byzantium with the help 
of Homer, Nonne of Panopolis, Aristophanes, Menander, etc. still occupied an important place in the life of the 
Gazans. The citation of Christian authors, first of all John Chrysostom, is explained by the historical time associated 
with the transformation of religious consciousness. In general, it can be noted that the poem of the Byzantine poet 
John of Gaza is a “fusion” of ancient heritage and Christian doctrine.

Key words: John of Gaza, Description of the Cosmic Table, Gaza, ekphrasis, Early Byzantium, ancient heritage.

Citation. Lopatina M.Yu. Fusion of Ancient Heritage and Christian Doctrine in the Poem of John of Gaza 
“Description of the Cosmic Table”. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. 
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science journal of Volgograd State University. History. Area 
Studies. International Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 222-230. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2020.6.17

УДК 94(569.4).024	 Дата поступления статьи: 14.03.2019
ББК 63.3(0)4	 Дата принятия статьи: 19.06.2019

«СПЛАВ» АНТИЧНОГО НАСЛЕДИЯ И ХРИСТИАНСКОГО ВЕРОУЧЕНИЯ  
В ПОЭМЕ ИОАННА ГАЗСКОГО «ОПИСАНИЕ КАРТИНЫ МИРА»

Марина Юрьевна Лопатина
Белгородский государственный национальный исследовательский университет,  

г. Белгород, Российская Федерация

Аннотация. Введение. Иоанн Газский – единственный известный нам поэт-грамматик, принадле-
жащий к культурной среде Школы Газы. Его сочинение «Описание картины мира» является уникальным 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 223

М.Ю. Лопатина. «Сплав» античного наследия и христианского вероучения в поэме Иоанна Газского 

дошедшим до нас поэтическим произведением, которое соответствует античному литературному жанру. 
Несмотря на окончательную христианизацию Газы в конце IV в., классические элементы не изжили себя. 
Яркий пример – поэма Иоанна Газского, написанная в жанре экфрасис. Автор рукописи при создании поэмы 
активно обращался к произведениям античных авторов и в меньшей степени – христианских. Поэтому 
главная цель нашего исследования состоит в выявлении источников – точных цитат, выражений, которые 
могут быть идентифицированы в другой работе, – перефразированных или повторяющихся дословно. 
Методы. Автор проводит свое исследование на основе историко-сравнительного метода, позволяющего 
сопоставить сочинение Иоанна Газского с произведениями других авторов. Таким образом, это позволяет 
выявить источники, используемые в поэме. Анализ. Автор в своей работе разделяет условно цитируемых 
авторов на античных и христианских, а также аргументирует тезис, что важное место в качестве источника 
заимствований занимают произведения первых. Результаты. На основе проведенного анализа автором были 
выявлены четыре основные характеристики, которые явно указывают на отголоски культурного наследия 
античности. Толкование и понимание аллегорических и христианских образов в ранней Византии с помощью 
Гомера, Нонна Панополитанского, Аристофана, Менандра и других занимало по-прежнему существенное 
место в жизни газийцев. Цитирование же христианских авторов, в первую очередь Иоанна Златоуста, объ-
ясняется историческим временем, связанным с трансформацией религиозного сознания. В целом можно 
отметить, что стихотворение византийского поэта Иоанна Газского является «сплавом» античного наследия 
и христианского вероучения.

Ключевые слова: Иоанн Газский, «Описание картины мира», Газа, экфрасис, ранняя Византия, 
античное наследие.

Цитирование. Лопатина М. Ю. «Сплав» античного наследия и христианского вероучения в поэме 
Иоанна Газского «Описание картины мира» // Вестник Волгоградского государственного университета. 
Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 222–230. – DOI: 
https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.17

Введение. Газа Палестинская в ранневи-
зантийское время – город высокой культуры, 
занимающий выдающееся положение в обла-
сти красноречия. Славу этому городу принесли 
такие видные деятели, как риторы Прокопий и 
Хорикий, философ Эней, поэт Иоанн. Послед-
ний сыграл особую роль в распространении 
поэзии в рассматриваемом регионе, прежде 
всего созданием греческой поэмы «Описание 
картины мира» (Descriptio Tabulae Mundi).

На сегодняшний день Tab. Иоанна являет-
ся уникальным дошедшим до нас поэтическим 
произведением, за исключением нескольких 
анакреонтических стихотворений, которое 
соответствует античному литературному 
жанру. Личность автора Tab. известна нам по 
названию единственной рукописи – «Экфрасис 
Иоанна Грамматика из Газы», в которой и со-
хранился текст. Манускрипт был обнаружен в 
Codex Palatinus 23 и Supplementum Graecum 384, 
хранящихся в Палатинской библиотеке Гей-
дельберга и Национальной библиотеке Франции 
соответственно. Supplementum Graecum 384 – это 
вторая часть кодекса Палатинской антологии 
(Codex Palatinus 23), имеющая обозначение 
как «Дополнение». Три элемента заголов-
ка – имя (Иоанн), указание на деятельность 

(грамматик) и место (Газа) – позволяют рас-
положить поэта и его творчество в контексте, 
богатом событиями, а именно, в контексте 
Газской школы риторики, развивавшейся в 
Газе в христианской среде и пользующейся 
популярностью и известностью с последней 
четверти V в. до середины VI в. [7, р. 163–165]. 
Таким образом, цель нашей работы состоит 
в выявлении взаимосвязи между христиан-
ским автором Иоанном Газским и античным 
культурным наследием на примере поэмы 
«Описание картины мира» в историческом 
пространстве и времени.

Методы и материалы. Для решения 
поставленной задачи нами был использован 
историко-сравнительный метод, позволяю-
щий сопоставить сочинение Иоанна Газского 
с произведениями других авторов, прежде 
всего античных. На основе проведенного 
сравнительного анализа мы можем установить 
точные цитаты, термины или выражения, ко-
торые были заимствованы и освоены поэтом 
из Газы.

В качестве основного источника высту-
пает сочинение Иоанна Газского «Описание 
картины мира», изданное с переводом на 
французский язык Дельфин Лоритцен впер-



224

византийское православие

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

вые в 2015 г. (есть также латинский перевод 
Ф. Мореля (1619) и немецкий П. Фридлендера 
(1912)). Также в качестве источников нами 
были использованы следующие произведения: 
Гомеровы гимны, «Теогония» Гесиода, лирика 
Тиртея, «Филоктет» Софокла, «Антология» 
Иоанна Стобея, «Облака», «Лисистрата» и 
«Птицы» Аристофана, «Взятие Илиона» Три-
фиодора, Гимны Прокла, отдельные сочинения 
Иоанна Златоуста.

В качестве теоретической базы исследо-
вания в первую очередь мы применяли науч-
ные подходы и выводы Д. Лоритцен, активно 
изучающей жизнь и творчество Иоанна Газско-
го, а также работы П. Фридлендера, К. Глюкер, 
Э. Амато, Д. Рено, Α. Корселлы.

Анализ. Для начала стоит обратить вни-
мание на личность автора поэмы и его проис-
хождение. Согласно Codex Palatinus 23, нам 
известна формулировка «Экфрасис Иоанна 
Грамматика из Газы». В научном мире суще-
ствует три точки зрения на топоним «Газа» 
применительно к данному случаю: происхо-
ждение автора, место, где он преподавал, либо 
же обе версии связаны между собой. Именно 
последний вариант, «Грамматик Иоанн Газ-
ский (происходящий из Газы и преподающий 
в ней)», играет преобладающую роль. На это 
указывает и тенденция, часто проявлявшаяся 
газийцами, оставаться верными своему городу. 
С этой точки зрения показательным является 
пример Прокопия Газского, который отказался 
от предложений преподавания в престижных 
школах (Кесарии Палестинской и др.) и про-
должил деятельность на своей родине [17, 
р. 174–175].

Недавнее текстологическое открытие, 
сделанное Э. Амато, позволяет выдвинуть 
предположение об отождествлении Иоанна 
из Газы с отцом молодой невесты, которой 
Прокопий Газский посвящает эпиталамий [16, 
р. 353]. Следует также упомянуть интересный 
факт, указывающий на известность двух Иоан-
нов из Газы, которые, по-видимому, являлись 
современниками и жили в одном регионе. 
Однако поэта Иоанна Газского следует отли-
чать от представителя монашеской традиции 
Иоанна Пророка [9, р. 299–301] – ученика и 
последователя «великого старца» египетско-
го происхождения Варсануфия, отшельника 
монастыря Аввы Серида, расположенного в 

непосредственной близости от города Газа 
[2, р. 131]. Насколько нам известно, никакое 
прямое свидетельство не может сблизить этих 
двух людей. Это говорит лишь о популярности, 
которой пользовалось имя «Иоанн» в то время 
[8, р. XII].

Расцвет риторической деятельности в 
Газе начинается с эпохи правления Зенона 
(474–475, 476–491), затем эта деятельность 
еще более утверждается при Анастасии (491–
518) и Юстине I (518–527) и продолжается до 
середины личного правления Юстиниана I 
(527–565). В этот шестидесятилетний период 
можно выделить три поколения авторов – 
Эней, Прокопий, Хорикий. Иоанна сложно от-
нести к какому-либо из этих периодов, поэтому 
его можно было бы назвать промежуточным в 
истории Школы Газы [4, р. 351], но указанная 
периодизация далеко не строга.

Сложно установить дату составления 
Tab. Сопоставление этого текста с описанием 
зимней бани, упомянутой в речи Хорикия Дук-
су Аратию и архонту Стефану 535/536 гг. [5, 
p. 154–175], которое было предложено К. Зайт-
цем [18, S. 33–34], на данный момент считается 
нецелесообразным [1, р. 68–71]. Относительно 
датировки жизни Иоанна и его поэмы можно 
привести сведения об исследованиях по дан-
ной теме и различные даты, которые были для 
этого предложены. Например, Килиан Зайтц 
[18, S. 33] датировал деятельность Иоанна се-
рединой V в. и связывал последнего с Нонном 
Панополитанским, а Герард Крамер перенес 
дату составления Tab. на VII в., утверждая, что 
поэт не понимал некоторые детали картины, 
так как сочинение было составлено позже, 
чем само произведение искусства [10, р. 64]. 
В 1608 г. ученый-гуманист Скалигер сравнил 
Иоанна с Нонном на основании цитаты «наш 
поэт, мы должны подчеркнуть» [8, р.  XII]. 
Тот факт, что Иоанн обширно цитирует Нон-
на, позволяет установить относительную 
хронологию обоих авторов. С точки зрения 
абсолютной датировки ученые приходят к 
мнению, что Нонн является автором работ 
Парафраза Евангелия и Дионисиака, отно-
сящихся к третьей четверти V в., а точнее ко 
времени около 470 г. [8, р. XIII] (при этом, 
правда, следует учитывать резко обострив-
шиеся в самые последние годы споры о датах 
жизни Нонна). В результате самый ранний 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 225

М.Ю. Лопатина. «Сплав» античного наследия и христианского вероучения в поэме Иоанна Газского 

период, который может быть предложен для 
начала деятельности Иоанна, – это правление 
Зенона (474–491). Соответственно датировка 
расцвета деятельности Иоанна должна падать 
на 500–530 гг., и, следовательно, поэта можно 
сделать современником Прокопия Газского, 
не имея возможности указать точную дату 
составления его великой поэмы.

Итак, произведение Иоанна Газского 
представляет собой экфрасис в стихах, состав-
ленный приблизительно в начале VI века. Оно 
состоит из 703 гексаметров и 29 ямбических 
триметров, разделенных на два пролога. В со-
чинении Иоанн до мельчайших подробностей 
описывает утраченное для нас произведение 
искусства, память о котором, тем не менее, 
сохранилась благодаря ему. Эта космография, 
представляющая вселенную в иносказательной 
форме, собрала около шестидесяти персони-
фикаций (среди которых Океан, Земля, Море, 
Ветры, Часы, Эон, Солнце и т. д.). Это было 
одно из украшений зимней бани города Газа. 
Таким образом, Иоанн Газский преуспевает в 
тонкой задаче интерпретации этой «класси-
ческой» иконографии в перспективе, которая 
смешивает христианское и неоплатоническое 
влияния.

Одним из актуальных вопросов, интере-
сующих научное сообщество, является система 
ссылок, используемая Иоанном Газским в Tab. 
Такое исследование предполагает обращение 
поэта к авторам более ранних периодов, а так-
же к современникам. По мнению Д. Лоритцен, 
система ссылок в Tab. выглядит изощренной, 
иногда сложной. Опираясь на ее исследование, 
мы можем установить источники – точные ци-
таты, то есть термины или выражения, которые 
могут быть точно идентифицированы в других 
сочинениях, – перефразированные или повто-
ряющиеся дословно. Поскольку поэма являет-
ся отражением картины мира самого автора, 
его идей и текстов, которые он знал, можно 
считать, что его произведение универсально, 
а анализ цитат и текстологических влияний на 
Иоанна – замечательный способ оценки его по-
этического качества [8, р. XLIV]. Помимо цен-
ности установления используемых источников 
в поэме, важно обратить внимание на степень 
его подражания кому-либо или его инноваций 
в лексическом плане, чтобы определить, что 
относится собственно к гению поэта из Газы. 

Под последним понимается не только его 
способность к лексическому созиданию, но и 
логика, которая руководила таким процессом: 
подражая своим моделям, в первую очередь 
Нонну Панополитанскому, Иоанн раскрывает 
свою поэтическую идентичность, поскольку 
соединяет свое оригинальное с усвоенными 
им другими образами, смешивая их в одном 
сплаве и стиле [13, р. 424].

Цитируемых Иоанном авторов условно 
можно разделить на две группы: античные 
и христианские. Важное место в качестве 
источника заимствований, естественным об-
разом, занимают произведения Гомера (VIII в. 
до н.  э.). Упоминая, что его поэтическому 
идеалу способствует рука Музы Гомера [12, 
р. 227], именуемого как «истинный» или 
«предшественник» (Jo. Gaz., Tab. 560), Ио-
анн элиминирует два элемента этоса – гнев и 
ухищрение – обеих гомеровских поэм (Jo. Gaz., 
Tab. 105), что можно интерпретировать как 
новую мораль духовного порядка в контексте 
неоплатонических и христианских устрем-
лений (Jo. Gaz., Tab. 106). Из 21-й цитаты из 
Гомера, которую мы смогли идентифицировать 
из всей Tab., 15 происходят из «Илиады», 6 – из 
«Одиссеи». Больше половины (12) относятся 
к одному выражению, остальные – только 
к одному термину лексики. Цитаты Гомера 
встречаются в строках 27, 30, 43, 180, 204, 256, 
294, 296(*2), 317, 322, 338, 353, 358, 365, 432, 
475, 522, 545, 560, 703.

В начале гексаметрического пролога Ио-
анн ссылается на гомеровский гимн к Гермесу. 
Открывающая формула, которая знаменует 
собой переход от прозаической реальности к 
поэтическому введению, взята – не без юмора 
и пародийного намерения – из сцены из гоме-
ровского гимна, в которой Аполлон достает из 
колыбели Гермеса-младенца; последний вос-
клицает «Куда меня мчишь ты?», как, в свою 
очередь, поэт отправляется в небесную высь 
(Jo. Gaz., Tab. 26 πῆ φέρομαι ~ Hom., Merc. 
307 πῆ με φέρεις). В этом гимне прилагатель-
ное λιγύφωνος (сладкогласный) также имеет 
гомеровское происхождение и применяется к 
кифаре (Jo. Gaz., Tab. 27 λιγύφωνος ~ Hom., 
Merc. 478 λιγύφωνον). Наконец, Иоанн ис-
пользует синтагму αὐτὰρ Ἀπόλλων, которая 
трижды повторяется в гимне (Jo. Gaz., Tab. 30 
~ Hom., Merc. 185, 413, 523). Эти три ссылки, 



226

византийское православие

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

сгруппированные в обращении к поэтическим 
силам, подчеркивают характер гимна гексаме-
трического пролога.

Переход от последней части предше-
ствующего ему ямбического пролога, где поэт 
защищается от обвинений перед судьями, 
возможно, также проходит путем намека на 
гимн к Гермесу как покровителю риторов: поэт 
отказывается явиться тем, кем он является, 
а именно создателем Tab. В тех же услови-
ях находится и младенец-Гермес, который 
не признает себя виновным в краже коров 
Аполлона (Jo. Gaz., Tab. 24 ἐγὼ γὰρ ἦλθον 
oὐ γραφεὺς τής εἰκόνος ~ Hom., Merc. 309 
oὐ γὰρ ἐγὼ γε). Парадоксальность ситуации 
заключается в том, что именно Гермес украл 
стадо и лжет.

Две наиболее очевидные ссылки на 
известные мелодические темы были заим-
ствованы Иоанном у Гесиода (VIII–VII вв. до 
н. э.). Речь идет о золотом роде, упоминаемом 
в мифе о пяти поколениях (Jo. Gaz., Tab. 64 
χρυσοῖο γενέθλη ~ Hes., Op. 109 χρύσεον 
μὲν πρώτιστα γένος), и об оскоплении Урана 
в «Теогонии» (Jo. Gaz., Tab. 74 ~ Hes., Th. 181).

От лирического поэта Тиртея (VII в. 
до н. э.) заимствована единственная формула 
(Jo. Gaz., Tab. 105 ἐνὶ στέρνοισι φυλάσσειν 
~ Tyrt., 21.1–2 ἐνὶ στέρνοισι φυλάσσων), ко-
торая используется весьма уместно в связи с 
определением этоса поэта, который выбирает 
добродетель, в отрывке, посвященном Совер-
шенству [8, р. LV].

Введение трагической ссылки в про-
логе, для которого риторические заповеди 
требуют более комических цитат, указывает на 
конкретное намерение [3, р. 122–123]. Пред-
положительная синтагма ὡς ἐκ βίας, взятая 
из Филоктета (Jo. Gaz., Tab. 14 ~ Soph. Ph. 
563, 945, 985) Софокла (496/5–406 гг. до н. э.), 
по-видимому, используется Иоанном для 
установления сходства между характером 
Неоптолема и им самим на тему зависимости: 
сыну Ахиллеса пришлось подчиниться воле 
Одиссея, как и поэту было предписано соста-
вить экфрасис картины в зимней бане Газы, 
причем в стихотворной форме.

Два фрагмента заимствованы у Еврипи-
да (480–406 гг. до н. э). Первый – метафора 
«наступающий день» (Jo. Gaz., Tab. 359 
ἐπιστείχουσα ~ Eurip., 816.7, а также у Stob. 

Anth. 4.53.10.8 ἐπιστείχουσαν), другой – лек-
сический термин «с прекрасным шлейфом» 
(Jo. Gaz., 364 εὔλοφος ~ Eurip., 175.1, а также 
у Stob. Anth. 4.44.14.2 εὐλόφως). Обе цитаты 
также находятся в IV книге «Антологии» Ио-
анна Стобея.

Существует заметное несоответствие в 
использовании цитат между первым ямби-
ческим прологом (Jo. Gaz., Tab. 1–25) и про-
межуточным ямбическим прологом (Jo. Gaz., 
Tab. 386–389). В то время как первый, оче-
видно, получил особую заботу от поэта из-за 
существенного места, которое он занимает в 
риторической логике произведения, второй 
имеет чисто формальную функцию. Здесь мы 
можем наблюдать возможный экспромт в мо-
мент создания поэмы или при редактировании, 
когда текст уже окончательно написан. Автор 
прерывает, а затем возобновляет декламацию 
где-то в середине и не включает никаких ли-
тературных ссылок.

В первом ямбическом прологе есть, по 
существу, два типа цитат. Первый касается 
упоминаний классических поэтов. Среди ко-
медиографов выделим две великие фигуры: 
Аристофан (444–387/380 гг. до н. э.) как пред-
ставитель древнеаттической комедии и Ме-
нандр (342–291 гг. до н. э.) как представитель 
новоаттической комедии. Однако условия их 
цитирования различаются.

Что касается Аристофана, то пять цитат, 
которые мы смогли идентифицировать, взяты 
из трех произведений: Облака, Лисистрата, 
Птицы. Две ссылки на Облака связаны с 
фигурой философа или того, кто утверждает, 
что таковым является: это Стрепсиад и Со-
крат (Jo. Gaz., Tab. 2 ἐκτόπως ἐπηρμένοι ~ 
Ar., Nue. 810 φανερῶς ἐπηρμένου; Tab. 12 
ἀεροβατεῖν ~ Nue. 225 ἀεροβατῶ). Иоанн 
берет на себя ответственность за репрезен-
тацию «интеллектуала», чтобы установить 
дистанцию по отношению к роли, которую 
он получает от заказчиков поэмы: приходится 
толковать аллегорические фигуры эллинской 
традиции деликатно, а порой даже рискованно, 
в контексте Газы VI века. Вероятно, что Иоанн 
цитирует аристофановский глагол ἀεροβατεῖν 
в Tab. 12, чтобы предложить параллель между 
фигурой Сократа в комедии и собственным 
представлением о поэте, чье вдохновение, 
восходящее к высочайшим вершинам фило-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 227

М.Ю. Лопатина. «Сплав» античного наследия и христианского вероучения в поэме Иоанна Газского 

софского воодушевления, было на самом деле 
заказано другим человеком. Цитата из Лиси-
страты (Jo. Gaz., Tab. 14 ἐξωπλισμένον ~ 
Ar., Lys. 454 ἐξωπλισμένων) демонстрирует 
точное знание содержания и интерпретаций, 
которые могут быть заимствованы из комедии. 
Поэт действительно изображен в шуточной 
форме как женщина-воительница, с военной 
атрибутикой, которая ему мало подходит, – то 
есть переносит в терминах ямбического проло-
га пародию на автора, которому настоятельно 
была предложена тема и манера, к которой он 
не привык. С другой стороны, две цитаты из 
Птиц кажутся менее уместными: одна из них 
относится к термину (Jo. Gaz., Tab. 2 ἐκτόπως 
~ Ar., Αv. 1474 ἔκτοπον), а другая проходит 
через фильтр еще одного автора, формулиров-
ка которого повторяется Иоанном (Jo. Gaz., 
Tab. 4 δάκνουσι καὶ πλήττουσι ~ Ar., Αv. 
353 τίλλειν καὶ δάκνειν, 1348 ἄγχειν καὶ 
δάκνειν). В последнем случае важно указать 
в источнике наложение двух ссылок, потому 
что отзвук Аристофана повторяется также Ио-
анном Златоустом, и, вероятно, именно по этой 
причине Иоанн Газский решил процитировать 
этот отрывок.

Две отсылки к Менандру следуют дру-
гой логике цитирования, которая проходит 
через «Антологию» Иоанна Стобея [14, 
p. 309–327]. Первый стих пролога, взятый из 
пьесы Кифарист, цитируется Иоанном через 
Антологию, материал которой был снабжен 
коллекцией фрагментов Менандра в виде из-
речений (Jo. Gaz., Tab. 1 Ἄρ’ ἐστὶ συγγενές 
τι μόχθος καὶ λόγος ~ Μen. Cith. 1.8 ~ Stob. 
Anth. 4.34.54.2 ἆρ’ ἐστὶ συγγενές τι λύπη καὶ 
βίος). Именно тогда Иоанн работал над этой 
книгой в поисках подходящего выражения и 
прочитал соседний отрывок. Это привело к 
тому, что он взял полустишие из другой части 
Менандра, находящейся сразу перед первым 
фрагментом в порядке, переданном Антоло-
гией (Jo. Gaz., Tab. 6 τὴν ταλαίπωρον φύσιν 
~ Μen. Syn.  5.1 ~ Stob. Anth. 4.34.53.1 καὶ 
ταλαίπωρον φύσει) [15, p. 127–135].

Единственная цитата Трифиодора 
(ок. V  в.), уроженца Панополя, как и Нонн, 
заимствована из эпической поэмы «Взя-
тие Илиона» (Triph., Alos. Ιl. 515 οὐρανὸν 
αἰγλήεντα). Но существует предположение, 
что взята она у Квинта Смирнского из эпоса 

Постгомерика на том основании, что цити-
руемое выражение в обоих случаях относится 
к Гесперу, вечерней звезде (Jo. Gaz., Tab. 208 
οὐρανὸν αἰγλήεντα ~ Quint., Posthom. 5.131 
οὐρανὸν αἰγλήεντα Ἕσπερος). Более того, 
поэма Трифиодора по содержанию близка к 
произведению Квинта. Другие параллельные 
места у Трифиодора и Иоанна не могут рас-
сматриваться как цитаты, так как они встре-
чаются также у Нонна (например, Jo. Gaz., 
Tab. 128 μοχθίζων ἀτέλεστα ~ Triph., Alos. 
Ιl. 125 μοχθίζειν ἀτέλεστα, 435 μοχθίζεις 
ἀτέλεστα ~ Non., Dion. 33.224 μοχθίζων 
ἀτέλεστον; Tab. 243 φιλαγρύπνοιο ~ Alos. 
Ιl. 597 φιλαγρύπνοιο ~ Dion. 4 раза).

Под большим вопросом рассматри-
вается Квинт Смирнский (ок. IV в.) как 
«источник» для Иоанна Газского. Только в 
двух случаях можно установить, что цити-
рование действительно существует. Первый 
выражается в изменении формы слова (Jo. 
Gaz., Tab. 225 φαεοσφόρος Ἠριγενείης ~ 
Quint., Posthom. 2.186, 2.656 φαεσφόρου 
Ἠριγενείης), а второй – в уже упоминаемом 
выше цитировании по отношению к Трифио-
дору. Все остальные термины или выраже-
ния, присутствующие у Квинта и Иоанна, 
также есть у Нонна и других авторов.

Обозначение «вселенского могущества», 
похоже, заимствовано у Прокла (410–485 гг.) 
(Jo. Gaz., Tab. 13 κοσμικαῖς ἐξουσίαις ~ Procl., 
In Rem publ. 2.186.14 κοσμικῶν δυνάμεων). 
Иоанн ссылается на Гимны Прокла (Гимн к 
Музам, Гимн к Афине, Гимн к Афродите, Гимн 
к Солнцу) в первоначальном гексаметриче-
ском прологе.

Отдельное место в работе Иоанна Газ-
ского занимает египетский поэт Нонн Пано-
политанский (третья четверть V в.), высту-
пающий образцом для поэта. Подавляющее 
большинство цитат, используемых в Tab., 
взято из «Дионисиаки» и в меньшей степени 
из Парафраза Евангелия. Д. Лоритцен была 
предпринята попытка суммировать цитаты, 
взятые из этих двух работ [13, р. 427]. А. Кэ-
мерон по этому поводу отмечал: «Нонн <...>, 
чья ‘‘Дионисиака’’ повторяется практически 
в каждой строке стихотворения Иоанна» [4, 
р. 351], а П. Фридлендер высказал предполо-
жение, что Иоанн – ученик Нонна [6, S. 110]. 
Это привело к тому, что Иоанн рассматривался 



228

византийское православие

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

в тени своего учителя. Но если посмотреть с 
другой стороны, наш поэт сыграл важную роль 
в распространении произведений Нонна в Газе 
Палестинской [13, р. 432–433]. К тому же его 
работа является важной вехой для целой ветви 
энкомиастической поэзии византийского пе-
риода. Подробный список (ориентировочный) 
отрывков «Дионисиаки», использованных 
Иоанном, был составлен Д. Лоритцен в из-
дании поэмы Иоанна 2015 г. [8, р. 251–254]. 
Отдельный раздел в книге, посвященный за-
имствованиям из «Дионисиаки», указывает на 
важность труда Нонна Панополитанского для 
газского поэта.

Второй тип ссылок, использованный 
Иоанном Газским в поэме в целом и в его 
ямбическом прологе в частности, состоит из 
цитат из Иоанна Златоуста (ок. 347–407 гг.). 
Мы определили восемь из семи разных работ. 
В отличие от цитат классических авторов, 
выбранных по значению, которое они несут 
в контексте Tab., Иоанн принимает стиль 
Златоуста, будь то простые выражения или 
метафоры. Таким образом, последний пред-
ставляется скорее риторической моделью, 
нежели источником богословских идей для 
газского поэта [19, р. 180–218]. Сначала мы 
встречаем парафраз аристофановского вы-
ражения, о котором уже упоминалось выше 
в Толковании на послание к Евреям (Jo. Gaz., 
Tab. 4 δάκνουσι καὶ πλήττουσι ~ Chrys., Hebr. 
63.85.8 πλήττει καὶ δάκνει). Слово θυμηδία 
(радость) в Толковании на послание к Колос-
сянам (Chrys., Coloss. 62.391.5 ἐκεῖ θυμηδία, 
ἐνταῦθα φροντίς) понимается с точки зрения 
Хризостома как противоположность φροντίς 
(внимательность) в Tab. 11. Метафора «волне-
ние сердца» из сочинения О неясности про-
рочеств (Jo. Gaz., Tab. 5 τῇ ζάλῇ τῆς καρδίας 
~ Chrys., De prophet. obscurit. 56.164.32 οἷον 
ζάλη θυμοῦ κάτωθεν στρέφουσα τὴν 
καρδίαν) получила широкое распространение 
среди последователей и читателей Иоанна Зла-
тоуста. В строке 6, возможно, что причастие 
άνατρέποντες берет свое начало в проповеди 
на Первое Послание к Коринфянам (Chrys., 
I Cor. 61.102.58 ἀνατρέπεσθαι), причем это 
приближение предполагает возобновление 
выражения «быть уверенным в своих госпо-
дах» несколькими дальнейшими строками 
(Jo. Gaz., Tab 11 δεσπόταις πεπεισμένος ~ 

Chrys., I Cor. 61.101.24–25 ἀπὸ τῆς δόξης τῶν 
δεσποτῶν ἡμῶν πεπεισμένοι). Две другие 
формы речи также, по-видимому, были заим-
ствованы у Златоуста: первая – из сочинения 
Деяния Апостольские, где указывается, что 
один составляет (план книги, план картины) 
до того, как приступить к выполнению произ-
ведения (Jo. Gaz., Tab. 17 ἔγραψε συνθείς ~ 
Chrys., Act. apostol. 60.13.12 ὁ γράψας αὐτὸ 
καὶ συνθείς), а вторая – из труда Беседы на 
Книгу Бытия, где говорится, что смелость 
должна быть «подогрета» (Jo. Gaz., Tab. 22 
θερμὴν ποιοῦντες... προθυμίαν ~ Chrys., 
Gen. 53.354.33–36 τῷ θερμῷ τής προθυμίας). 
Наконец, цитирование с изображения, кото-
рое часто встречается в библейских текстах, 
имитируя древнее судебное красноречие, то 
есть представление себя перед собранием как 
таковым, рассматривается Иоанном Газским в 
точной формулировке, использованной Иоан-
ном Златоустом в Первом послании к Тимофею 
(Jo. Gaz., Tab. 24 ~ Chrys., 1 Τim. 62.537.31 ἐγὼ 
γὰρ ἦλθον), хотя можно увидеть и другие 
влияния. Последний момент касается исполь-
зования термина φιλάνθρωπος (филантроп) 
в Tab. 18. И идея, и термин «филантропия» 
Христа постоянно встречаются в строках 
Иоанна.

В строке 16 мы находим отголоски мора-
ли из нравственных стихотворений богослова 
Григория Назианзина (IV в.). На это указыва-
ет выражение «горячая смелость» (Jo. Gaz., 
Tab. 16 ζέων θράσει ~ Naz., Carm. 845.11 ζέων 
τε καὶ πνέων θράσος).

Обращался Иоанн и к произведениям та-
ких авторов, как Феокрит (ок. 300–260 до н. э.) 
Идиллии, Каллимах Киренский (ок. 310–240 гг. 
до н. э.), Аполлоний Родосский (295–215 гг. 
до н. э.) Аргонавтика и др.

Результаты. С литературной точки зре-
ния Tab. имеет четыре основные характери-
стики, которые явно указывают на отголоски 
культурного наследия античности. Во-первых, 
мы обращаем внимание на аллегорическое 
представление упорядоченного мира, Космо-
са, во всей его полноте, включающее около 
60 персонификаций. В этом, несомненно, 
заслуга принадлежит художнику картины, а 
затем уже Иоанну. Во-вторых, усилиями поэта 
поэма принимает форму экфрасиса, сложного 
описания, выразительная сила которого на-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 229

М.Ю. Лопатина. «Сплав» античного наследия и христианского вероучения в поэме Иоанна Газского 

правлена на то, чтобы оказать живое воздей-
ствие на аудиторию. В-третьих, специфика 
текста заключается в том, что написан он в 
стихах. Поэтому, если правомерно оценивать 
поэзию Иоанна Газского в целом, ставя его 
даже в зависимость от Нонна Панополитан-
ского, то можно сказать, что его «личность» и 
уникальность остаются не менее весомыми. 
Это оригинальное произведение, в котором на-
считывается 732 строки, способствует форми-
рованию византийского литературного вкуса 
VI века [11, р. 61–79]. Наконец, поэма Иоанна 
Газского является сложным объектом, который 
включает описание визуального произведения 
искусства с помощью использования ссылок 
на литературные произведения как античных, 
так и христианских авторов. Используемые 
цитирования накладываются друг на друга, 
переплетаются, но не путаются и не сбивают 
с толку слушателя/читателя. Именно в этом 
заключается, на наш взгляд, гений поэта. 
Принимая во внимание историческое время, 
связанное с трансформацией религиозного 
сознания, толкование и понимание аллего-
рических и христианских образов в ранней 
Византии с помощью Гомера, Нонна Панопо-
литанского, Аристофана, Менандра и других 
занимало по-прежнему существенное место 
в жизни газийцев. Сам автор так говорит в 
своем ямбическом прологе, заключительная 
часть которого посвящена различию между 
художником и поэтом: «последний несет от-
ветственность за толкование, которое он дает 
произведению искусства, а не за то, что на-
писано» (Jo. Gaz., Tab. 24–25). Таким образом, 
поэма Иоанна Газского стоит в финальной 
части живой жизни античной поэтической 
традиции, являя образец ранневизантийского 
культурного синтеза и символического пере-
осмысления классических образов.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

	 1.	 Bargellini, F. Questioni di cronologia 
nell’opera di Giovanni di Gaza / F. Bargellini 
// Prometheus. – 2008. – Vol. 34. – P. 65–86.
	 2.	 Bition-Ashkelony, B. Christian Gaza in Lite 
Antiquity / B. Bition-Ashkelony, A. Kofsky. – Leiden ; 
Boston : Brill, 2004. – 248 p.
	 3.	 Cameron, Al. Pal. Ant. III. 115 and the Jambic 
Prologue in Late Greek Poetry / Al. Cameron // The 
Classical Quarterly. – 1970. – Vol. 20. – P. 119–129.

	 4.	 Cameron, Al. Οn the date of John of Gaza  
/ Al. Cameron // The Classical Quarterly. – 1993. – 
Vol. 43. – P. 348–351.
	 5.	 Choricius of Gaza. Encomium to dux Aratius 
and archo Stephanus // Choricius of Gaza, an approach 
to his work: introduction, translation, commentary  
/ ed. F. K. Litsas. – Chicago : University of Chicago, 
1980. – P. 154–175.
	 6.	 Friedlander, Ρ. Johannes von Gaza und Paulus 
Silentiarius : Kunstbeschreibungen Justinianischer 
Zeit / Ρ. Friedlander. – Berlin : B.G. Teubner, 1912. – 
310 S.
	 7.	 Glucker, C. A. M. The city if Gaza in the 
Roman and Byzantine periods / C. A. M. Glucker. – 
Oxford : BAR International Series, 1987. – 172 p.
	 8.	 Jean de Gaza. Description du Tableau 
cosmique / еd. D. Lauritzen. – Paris : Les Belles 
Lettres, 2015. – ciii, 277 p.
	 9.	 Kaster, R. Α. Guardians of Language: 
The Grammarian and Society in Late Antiquity  
/ R. Α. Kaster. – London : University of California 
Press, 1988. – 551 p.
	 10.	 Krahmer, G. De tabula mundi ab Joanne 
Gazaeo descripta / G. Krahmer. – Halle : Ehrhardt 
Karras, 1920. – 64 p.
	 11.	 Laur i tzen ,  D.  Exegi  monumentum: 
l’Ekphrasis autonome de Jean de Gaza / D. Lauritzen 
// Byzantinoslavica. – 2011. – Vol. 69, № 3. – P. 61–79.
	 12.	 Lauritzen, D. La Muse d Ήomere dans la 
Descriptίon de Jean de Gaza / D. Lauritzen // Il calamo 
della memoria. Riuso di testi e mestiere letterario nella 
tarda antichità / ed. L. Cristante. – Trieste : Edizioni 
Università di Trieste, 2012. – P. 221–234.
	 13.	 Lauritzen, D. Nonnus in Gaza. The Expansion 
of Modem Poetry from Egypt to Palestine in the 
Early Sixth Century CE / D. Lauritzen // Nonnus of 
Panopolis in Context: Poetry and Cultural Milieu in 
Late Antiquity / ed. K. Spanoudakis. – Boston : De 
Gruyter, 2014. – P. 421–433.
	 14.	 Lauritzen, D. Ecrire en extraits. Comment Jean 
d e Gaza fit son miel au bouquet de Stobee (Menandre, 
Βion, Euripide) / D. Lauritzen // Lire en extraits – 
Lecture et production des textes, de l’Antiquité à la 
fin du Moyen Âge / ed. S. Morlet. – Paris : PUPS, 
2015. – P. 309–327.
	 15.	 Menander Rhetor / ed. D. Α. Russell, 
Ν. G. Wilson. – Oxford : Clarendon Press, 1981. – 
390 p.
	 16.	 Procope de Gaza. Discours et fragments / ed. 
E. Amato, A. Corcella, G. Ventrella. – Paris : Les belles 
lettres, 2014. – 617 p.
	 17.	 Renaut, D. The Influence of Alexandria οn the 
Intellectual Life of Gaza / D. Renaut // Journal of Juristic 
Papyrology. – 2007. – Suppl. VIII. – P. 169–175.
	 18.	 Seitz, Κ. Die Schule von Gaza. Eine 
litterargeschichtliche Untersuchung / Κ. Seitz. – 



230

византийское православие

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Heidelberg : Carl Winter’s Universitätsbuchhandlung, 
1892. – 56 S.
	 19.	 Thuren, L. John Chrysostom as a Rhetorical 
Critic: The Hermeneutics of an Early Father / L. Thuren 
// Bilical Interpretation. – 2001. – Vol. 9, №  2. – 
P. 180–218.

REFERENCES

	 1.	 Bargellini F. Questioni di cronologia nell’opera 
di Giovanni di Gaza. Prometheus, 2008, vol. 34, 
pp. 65-86.
	 2.	 Bition-Ashkelony B., Kofsky A. Christian 
Gaza in Lite Antiquity. Leiden; Boston, Brill, 2004. 
248 p.
	 3.	 Cameron Al. Pal. Ant. III. 115 and the 
Jambic Prologue in Late Greek Poetry. The Classical 
Quarterly, 1970, vol. 20, pp. 119-129.
	 4.	 Cameron Al. Οn the date of John of Gaza. The 
Classical Quarterly, 1993, vol. 43, pp. 348-351.
	 5.	 Choricius of Gaza. Encomium to dux Aratius 
and archo Stephanus. Litsas F.K., ed. Choricius 
of Gaza, an approach to his work: introduction, 
translation, commentary. Chicago, University of 
Chicago, 1980, pp. 154-175.
	 6.	 Friedlander Ρ. Johannes von Gaza und Paulus 
Silentiarius: Kunstbeschreibungen Justinianischer 
Zeit. Berlin, B.G. Teubner, 1912. 310 p.
	 7.	 Glucker C.A.M. The city if Gaza in the Roman 
and Byzantine periods. Oxford, BAR International 
Series, 1987. 172 p.
	 8.	 Lauritzen D., еd. Jean de Gaza. Description du 
Tableau cosmique. Paris, Les Belles Lettres, 2015. 277 p.
	 9.	 Kaster R.Α. Guardians of Language: The 
Grammarian and Society in Late Antiquity. London, 
University of California Press, 1988. 551 p.

	 10.	 Krahmer G. De tabula mundi ab Joanne 
Gazaeo descripta. Halle, Ehrhardt Karras, 1920. 
64 p.
	 11.	 Lauritzen D. Exegi monumentum: l’Ekphrasis 
autonome de Jean de Gaza. Byzantinoslavica, 2011, 
vol. 69, no. 3, pp. 61-79.
	 12.	 Lauritzen D. La Muse d Ήomere dans la 
Descriptίon de Jean de Gaza. Cristante L., ed. Il calamo 
della memoria. Riuso di testi e mestiere letterario nella 
tarda antichità. Trieste, Edizioni Università di Trieste, 
2012, pp. 221-234.
	 13.	 Lauritzen D. Nonnus in Gaza. The Expansion 
of Modem Poetry from Egypt to Palestine in the 
Early Sixth Century CE. Spanoudakis K., ed. Nonnus 
of Panopolis in Context: Poetry and Cultural 
Milieu in Late Antiquity. Boston, De Gruyter, 2014, 
pp. 421-433.
	 14.	 Lauritzen D. Ecrire en extraits. Comment Jean 
d e Gaza fit son miel au bouquet de Stobee (Menandre, 
Βion, Euripide). Morlet S., ed. Lire en extraits – 
Lecture et production des textes, de l’Antiquité à la 
fin du Moyen Âge. Paris, PUPS, 2015, pp. 309-327.
	 15.	 Russell D.Α., Wilson Ν.G., ed. Menander 
Rhetor. Oxford, Clarendon Press, 1981. 390 p.
	 16.	 Amato E., Corcella A., Ventrella G., eds. 
Procope de Gaza. Discours et fragments. Paris, Les 
belles lettres, 2014. 617 p.
	 17.	 Renaut D. The Influence of Alexandria οn 
the Intellectual Life of Gaza. Journal of Juristic 
Papyrology, 2007, suppl. VIII, pp. 169-175.
	 18.	 Seitz Κ. Die Schule von Gaza. Eine 
litterargeschichtliche Untersuchung. Heidelberg, Carl 
Winter’s Universitätsbuchhandlung, 1892. 56 p.
	 19.	 Thuren L. John Chrysostom as a Rhetorical 
Critic: The Hermeneutics of an Early Father. Bilical 
Interpretation, 2001, vol. 9, no. 2, pp. 180-218.

Information About the Author
Marina Yu. Lopatina, Postgraduate Student, Belgorod National Research University, Studencheskaya 

St, 14, 308007 Belgorod, Russian Federation, 820301@bsu.edu.ru, https://orcid.org/0000-0003-2317-3273

Информация об авторе
Марина Юрьевна Лопатина, аспирант, Белгородский государственный национальный ис-

следовательский университет, ул. Студенческая, 14, 308007 г. Белгород, Российская Федерация, 
820301@bsu.edu.ru, https://orcid.org/0000-0003-2317-3273



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 231


С

ен
ин

а Т
.А

. (
мо

на
хи

ня
 К

ас
си

я)
, 2

02
0

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.18

UDC 94“04/14”:2-6 Submitted: 01.07.2020
LBC 63.3(0)4-37 Accepted: 18.11.2020

“NOT FLOGGED FOR CHRIST”:
REPRESENTATION OF ANTI-ICONOCLASTIC RESISTANCE IN THE LIVES

OF ST. IOANNIKIOS THE GREAT AND ST. PETER OF ATROA
Tatyana A. Senina (Nun Kassia)

Saint Petersburg State University of Aerospace Instrumentation, Saint Petersburg, Russian Federation;
Sociological Institute of the Russian Academy of Sciences, Branch of the Federal Center of Theoretical

and Applied Sociology of the Russian Academy of Sciences, Saint Petersburg, Russian Federation

Abstract. Introduction. The article examines the representation of anti-iconoclastic resistance in the Lives of St.
Ioannikios the Great and St. Peter of Atroa and its relation to the debate between the Bithynian monks and the Studites
on the issue of Christian life and opposition to heresy. Methods. The methods employed in this article are source
research, information analysis, comparative historical research. The sources on the subject include two Lives of
St. Ioannikios, two versions of the Life of St. Peter of Atroa, the Live and Works of St. Theodore the Studite, and the
Life of St. Eustratios of Agauron. Analysis. During the second iconoclastic period divergent views on Christian life
emerged among the Orthodox opposition, namely the Bithynian monks and the Studites. Iconophiles such as Theodore
the Studite believed that during periods of prevalence of heresy it was the duty of every Orthodox believer to openly
resist it and endure persecutions; no one should stay silent out of fear or enter into agreements with heretics, even out
of a desire to preserve monasteries and churches. Many Bithynian monks, however, chose to live quietly in remote
monasteries and hermitages avoiding open conflicts with Iconoclasts. For instance, Ioannikios the Great, an influential
Bithynian hermit, did not suffer any persecution for the icons, maintained contacts with Iconoclasts and was indulgent
towards priest Joseph, who split Orthodox opposition during the persecutions of 815–820. Furthermore, Eustratios of
Agauron, Ioannikios’ confidante, would have been stained with the statement given to Iconoclasts, and hermit
Theoktistos, an acquaintance of Ioannikios, was accused of heresies and caused embarrassment among believers. All
these things aroused doubts among Iconophiles concerning Ioannikios’ Orthodoxy. Theodore the Studite criticized
Ioannikios and others like him for avoiding persecution and blamed Eustratios and Theoktistos; this position caused
antipathy to the Bithynian monks, including Peter, the author of the first Life of Ioannikios. Hagiographers glorified
Ioannikios first of all as a great ascetic, prophet and miracle-worker, but they also tried to describe him as an active
participant in the resistance to heresy and to remove all possible doubts about his faith; they told about his anti-
iconoclastic prophecies and denunciations of heretics, attributed a lengthy confession of faith to him, and depicted
him as an adviser to Patriarch-Confessor Methodios. Monk Sabas, the author of the second Life of Ioannikios,
removed Peters attacks on the Studites from the narrative. He also wrote two Lives of Peter of Atroa which presented
a more nuanced model of Orthodox behaviour. He depicted the saint as a great ascetic and miracle-worker who, like
Ioannikios, stayed away from active resistance to heresy, but did on one occasion confront the Iconoclasts directly
and suffered beating; moreover, Peter’s miraculous healings were only effective for the Iconophiles, and, like Theodore
the Studite, he urged his monks not to communicate with heretics at all. Peter of Atroa had friendly relations with
Theodore, consulted with him and called for the Studite’s help when he had been slandered; at the same time Peter is
depicted as a close and undisputed friend of Ioannikios. Results. The analysis of sources shows that monk Peter, the
first biographer of Ioannikios, sought to present his life as an alternative model of Orthodox behaviour during
persecutions, a model that is equal to the open confession of the Studites and their followers who had been flogged
for worshipping the icons. In contrast, hagiographer Sabas tried to reconcile the positions of Bithynian monks and the
Studites, making Peter of Atroa an intermediary figure standing between the two groups.

Key words: Byzantine hagiography, Byzantine history, Byzantine iconoclasm, Orthodoxy, Ioannikios the
Great, Peter of Atroa, Eustratios of Agauron, Theodore the Studite.

Citation. Senina T.A. (Nun Kassia). “Not Flogged for Christ”: Representation of Anti-Iconoclastic Resistance in the
Lives of St. Ioannikios the Great and St. Peter of Atroa. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4.
Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area
Studies. International Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 231-242. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.18



232

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

УДК 94“04/14”:2-6 Дата поступления статьи: 01.07.2020
ББК 63.3(0)4-37 Дата принятия статьи: 18.11.2020

«НЕ ИЗБИТЫЕ ЗА ХРИСТА»:
ИЗОБРАЖЕНИЕ АНТИИКОНОБОРЧЕСКОГО СОПРОТИВЛЕНИЯ

В ЖИТИЯХ СВ. ИОАННИКИЯ И СВ. ПЕТРА АТРОЙСКОГО
Татьяна Анатольевна Сенина (монахиня Кассия)

Санкт-Петербургский государственный университет аэрокосмического приборостроения,
г. Санкт-Петербург, Российская Федерация;

Социологический институт РАН – филиал Федерального научно-исследовательского
социологического центра РАН, г. Санкт-Петербург, Российская Федерация

Аннотация. В эпоху второго иконоборчества в православной оппозиции существовали разногласия во
взглядах на христианскую жизнь между вифинским и студитским монашеством. Исповедники иконопочита-
ния, подобные Феодору Студиту, считали, что обязанность православного во время господства ереси –
открыто противостоять ей, терпеть гонения и не идти на соглашение с еретиками из желания сохранить
монастыри и храмы. Однако многие вифинские монахи предпочитали тихо жить в удаленных обителях и
скитах, не вступая в конфликт с иконоборцами. Известный вифинский отшельник Иоанникий Великий не
претерпел никаких гонений за иконы, поддерживал связь с некоторыми иконоборцами и снисходительно
относился к эконому Иосифу, ответственному за раскол православной оппозиции во время гонений; напер-
сник Иоанникия Евстратий Агаврский мог быть запятнан данной иконоборцам подпиской, а знакомый от-
шельник Феоктист обвинялся в ряде ересей, что породило смущение среди православных. Все это вызывало
у иконопочитателей сомнения в православии Иоанникия. Феодор Студит критиковал его и ему подобных за
избегание гонений, обличал Евстратия и Феоктиста, чем вызвал антипатию вифинских монахов, в том числе
Петра, автора первого жития Иоанникия. Агиографы, прославляя Иоанникия прежде всего как великого
аскета, пророка и чудотворца, старались также сделать его участником сопротивления ереси и рассеять
возможные подозрения в его неправославии: они рассказывают о его антииконоборческих пророчествах и
обличениях еретиков через посредство третьих лиц, приписывают ему пространное исповедание веры и
изображают его советником патриарха-исповедника Мефодия. Автор второго жития Иоанникия монах Сав-
ва убрал выпады своего предшественника против студитов, а в житии Петра Атройского, тоже строгого
аскета и чудотворца, отчасти сместил акценты: в его изображении Петр, как и Иоанникий, оставаясь в сторо-
не от активного сопротивления ереси, все же один раз сталкивается с иконоборцами напрямую и терпит
избиение, его исцеления действенны только для иконопочитателей, а своих монахов он, как и Феодор Студит,
учит не общаться с еретиками даже в быту. С Феодором его связывают дружеские отношения, Петр совету-
ется с ним о монашеской жизни, а будучи оклеветанным, прибегает к его заступничеству; в то же время Петр
изображен близким и единодушным другом Иоанникия. Таким образом, агиограф попытался примирить
позиции вифинского монашества и студитов, сделав Петра Атройского чем-то вроде посреднической фигу-
ры, стоящей между обеими группами.

Ключевые слова: византийская агиография, история Византии, иконоборчество, православие, Иоан-
никий Великий, Петр Атройский, Евстратий Агаврский, Феодор Студит.

Цитирование. Сенина Т. А. (монахиня Кассия). «Не избитые за Христа»: изображение антииконобор-
ческого сопротивления в житиях св. Иоанникия и св. Петра Атройского // Вестник Волгоградского государ-
ственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. –
С. 231–242. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.18

Введение. Иконоборческая эпоха вдох-
новила византийских агиографов на создание
житий новых святых – в основном епископов
и игуменов, которые активно защищали ико-
нопочитание перед лицом ереси, терпя тюрем-
ные заключения, бичевания, ссылки и лише-
ния. Но существует и другой тип житий, чьи

герои, аскеты и чудотворцы, не терпят гоне-
ний за веру, и их участие в антииконоборчес-
ком сопротивлении невелико: яркими образца-
ми здесь являются два жития св. Иоанникия
Великого, написанные монахами Петром и
Саввой, и две версии жития св. Петра Атрой-
ского, созданные тем же Саввой. Цель насто-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 233

Т.А. Сенина. «Не избитые за Христа»: изображение антииконоборческого сопротивления

ящего исследования – выяснить, каким обра-
зом авторы этих житий делали своих героев
участниками православного сопротивления,
несмотря на скудость подтверждающих фак-
тов; выявить ряд обстоятельств, оставшихся
за кулисами житийных сцен; заострить вни-
мание на том, как монах Савва в житии Пет-
ра Атройского стремился примирить позиции
вифинского монашества в лице Иоанникия и
студийского монашества в лице св. Феодора
Студита, чьи взгляды на христианскую жизнь
расходились.

Методы. В основу работы положен ме-
тод аналитического исследования источников,
проясняющий их логику и содержание путем
сопоставления содержащихся в них свиде-
тельств о конкретных лицах и событиях.

Источники по теме включают жития
Иоанникия Великого, Петра Атройского и Ев-
стратия Агаврского, житие, сочинения и пись-
ма Феодора Студита. При анализе источни-
ков использованы работы Д. Афиногенова,
С.  Евтимиадиса, В. Лорана, С. Мэнго, Т. Се-
ниной и А. Тимотина, посвященные византий-
ской агиографии и иконоборческой эпохе.

Исследователи отмечали, что в житиях
Иоанникия и Петра слабо отражена тема ан-
тииконоборческого сопротивления – в част-
ности, об этом упоминали В. Лоран [12, р. 51],
Д. Афиногенов [2, с. 508], С. Евфтимиадис [10,
р. 111], А. Тимотин [17, p. 183]. Однако от-
дельных научных работ, где детально рас-
сматривается данная проблема, в настоящее
время нет.

Анализ. Иоанникий Великий (762–846;
см. [14; 3]) имел крестьянское происхожде-
ние, был неграмотен, молодость провел на
военной службе, которую самовольно покинул
в 792 г., дезертировав с поля боя. Видимо,
именно это побудило его пойти в монахи и уда-
литься подальше от столицы, в окрестности
горы Олимп в Вифинии, где он жил в основ-
ном отшельником, периодически переходя с
места на место (подробнее: [14; 2, с. 516–523
и примеч.]). Со временем к нему стали при-
ходить монахи и миряне, которых он настав-
лял и помогал в бедах и болезнях; его связы-
вали дружеские отношения со св. Мефодием,
патриархом Константинопольским.

Первое житие Иоанникия (BHG 936 1 [6];
далее ЖИ(п), цитируется в переводе Д. Афи-

ногенова [2, с. 513–595]) было написано в 846/
847 г. монахом Петром; второе (BHG 935 [18];
далее ЖИ(с), цитируется в переводе Д. Афи-
ногенова [2, с. 595–656]) написано монахом
Саввой в 850-х годах. Основным источником
сведений для Петра послужили рассказы св.
Евстратия Агаврского, которому Иоанникий,
по словам агиографа, «все поверял» и с чьих
слов написано житие (ЖИ(п), § 12); Савва, ви-
димо, использовал текст Петра и ряд других
источников [2, с. 511–512]. Неизвестно, в ка-
кой степени агиографы приукрасили и допол-
нили рассказы Евстратия, но они явно пред-
приняли усилия, чтобы сделать Иоанникия
борцом с ересью, хотя фактически он тако-
вым не являлся.

Автор ЖИ(п) вообще уделяет борьбе с
иконоборчеством мало внимания; гораздо
больше его волновал конфликт вифинского
монашества, а затем патриарха Мефодия и
его сторонников со студийскими монахами,
учениками Феодора Студита. Конфликт осо-
бенно разросся после 843 г. на почве неприя-
тия студитами ряда аспектов церковной по-
литики Мефодия [8], но имел более долгую
историю: он касался как споров о пределах
церковной икономии (снисхождения к наруше-
ниям правил), так и поведения православных
в эпоху гонений на веру. Феодор Студит свя-
зывал одно с другим, указывая, что при ико-
ноборцах легко отпали в ересь те, которые
ранее привыкли закрывать глаза на наруше-
ния канонов [4, с. 5–8, 45–58].

Вероятно, после смерти императора
Льва V (820) имел место также некий конф-
ликт между Феодором и Иоанникием и, соот-
ветственно, их почитателями. Феодор к тому
времени был признанным лидером православ-
ной оппозиции, многие обращались к нему за
советами, круг его общения и влияния был
огромен [4, с. 70–74]. Иоанникий же был из-
вестен более всего в среде вифинских мона-
хов, которые в целом не были затронуты го-
нениями, скрываясь в разных труднодоступ-
ных обителях и келлиях. Позиция Феодора
была жесткой: монах, желающий во время гос-
подства ереси оставаться православным, дол-
жен не только не иметь молитвенного и бы-
тового общения с иконоборцами, но и не жить
в монастырях до окончательного торжества
иконопочитания. В письме к игумену Евстра-



234

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

тию Феодор говорит, что поведение адресата
породило молву, будто он дал подписку иконо-
борцам, поскольку при Льве V он, «будучи за-
держан царским чиновником, не подвергся
мучениям, а был отпущен», ведь «никто из
говоривших смело» в защиту икон «не остал-
ся без заключения в темницу или, по крайней
мере, без ссылки или изгнания». Подобные
люди в свое оправдание говорили, что путем
соглашения с властью сохранили монастыри
и храмы с иконами (чаще всего ценой этого
была подписка с обещанием не выступать в
защиту икон), но Феодор подчеркивает, что
«все это не могло быть спасено иначе, как
изменой истинному исповеданию». В сохра-
нении храмов нет пользы, если верующие «из
угождения еретикам забывают смелость» и
не хотят страдать за православие: «Как? Одни
умирают, другие отправляются в ссылку, иные
подвергаются бичеванию, иные заключают-
ся в темницу; горы, пустыни, скалы и пещеры
населены блаженно гонимыми, – а мы оста-
емся дома и думаем, что не получаем вре-
да?» (Письмо 448 [16, Pt. 2, p. 632–633]; здесь
и далее перевод писем Феодора цитирую в
основном по [5, т. III], где номера писем иден-
тичны с изданием [16]).

Соблазнительно отождествить адресата
письма с игуменом Агаврским Евстратием,
наперсником Иоанникия. Правда, издатель
писем Г. Фатурос считает, что это, «вероят-
но», другой Евстратий [16, Pt. 1, р. 416*, Anm.
825], а в житии самого Евстратия (BHG 645)
сказано, что после начала гонений на иконы
он, оставив свой монастырь, ушел к Иоанни-
кию и возвратился в обитель только после
торжества православия [19, p. 374–376, § 10 и
12]; но в этом житии о гонениях на иконы и о
торжестве иконопочитания упомянуто
вскользь, рассказ почти целиком посвящен
чудотворениям героя, что само по себе мо-
жет вызвать подозрения как попытка что-то
скрыть, ведь на иконоборческую эпоху прихо-
дятся целых 28 лет жизни святого. Очевидно,
большего доверия заслуживает информация
о Евстратии в ЖИ(п) и ЖИ(с). ЖИ(п) сооб-
щает, что он часто навещал Иоанникия, рас-
сказывая о гонениях на иконопочитателей
(§ 25, 30–31), но оставался вместе с отшель-
ником лишь иногда, а в основном жил непода-
леку (§ 14, 25, 30–31, 54, 56). Согласно ЖИ(с),

после начала гонений Евстратий покинул свой
монастырь и «долгое время жил и подвизал-
ся» вместе с Иоанникием (§ 21), но потом они
снова оказались врозь и виделись только по
временам (§ 24). Агиографы также сообща-
ют, что во время гонений при императоре
Феофиле Евстратий, подобно другим исповед-
никам, оставил монастырь и скитался, «а не-
коему Антонию из той же обители, согласив-
шемуся с еретиками, предводители ереси вве-
рили игуменство и владение тем монастырем»
(ЖИ(с), § 30; ср. ЖИ(п), § 66); однако когда
ок. 823 г. группа иконопочитателей пришла
повидаться с Иоанникием, встреча состоя-
лась «в Агаврском метохе, где чтится все-
почтенный храм Святого Илии», там же на-
ходился и Евстратий (ЖИ(п), § 36; ЖИ(с),
§ 28), который со своими монахами продол-
жал использовать и подворье Св. Агапия
(ЖИ(п), § 31). Из этих сведений трудно по-
нять, что было в царствование Льва V с Агав-
рским монастырем, но его подворья, видимо,
продолжали использоваться; при Михаиле II
Евстратий снова вернулся в Агаврский мона-
стырь, откуда опять ушел при Феофиле, а игу-
меном стал иконоборец Антоний. Интересно,
что последний несколько раз приходил к Иоан-
никию каяться в общении с еретиками, но по-
том опять возвращался к прежнему, однако от-
шельник каждый раз принимал и увещевал его
(ЖИ(п), § 66; ЖИ(с), § 36). Итак, сообщения
источников не исключают вероятности, что до
821 г. Евстратий Агаврский в какой-то момент
при своих перемещениях по Вифинии был
схвачен имперским чиновником 2, но по неяс-
ной причине (дал подписку иконоборцам?) был
отпущен без вреда.

Стоит отметить, что Иоанникий снисхо-
дительно относился к печально известному
эконому Иосифу, с которым связаны серьез-
ные конфликты в Константинопольской Церк-
ви – сначала из-за отношения ко второму бра-
ку императора Константина VI и последую-
щих спорах об икономии, затем из-за связан-
ной с Иосифом иконоборческой уловки, в ре-
зультате которой были завлечены в ересь
многие иконопочитатели; Феодор Студит не-
щадно поносил Иосифа за раскол и соблазн,
внесенный в ряды православной оппозиции [4,
с. 5–8, 48–51, 56–57, 63–65]. Но мы обнару-
живаем Иосифа в числе «избранных отцов» и



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 235

Т.А. Сенина. «Не избитые за Христа»: изображение антииконоборческого сопротивления

«благочестивых мужей», пришедших побесе-
довать с Иоанникием в 823 г., причем святой
лично обращается к нему, предрекает скорую
смерть и призывает подготовиться к ней
(ЖИ(п), § 36; ЖИ(с), § 28). Автор ЖИ(п) ут-
верждает, что студиты возмутились предска-
занием Иоанникия (указывая, что время смер-
ти каждого известно только Богу), и упрекает
их в отсутствии смирения; но, думается, ре-
альной причиной возмущения была любез-
ность отшельника к столь одиозной личнос-
ти. Агиограф очевидным образом хочет уни-
зить неприятных ему студитов; он даже ли-
шает Феодора почтительного эпитета, тогда
как Иосифа величает «господином». Иоанни-
кий в его описании крайне мягко обходится с
Иосифом, туманно говоря о том, что их сви-
дание до настоящего времени было, «навер-
ное», неблаговременным. Можно представить,
как это должно было возмутить студитов, учи-
тывая то, что Иосиф и сам присоединился к
иконоборцам во время гонений, и увлек за со-
бой массу людей, ослабив православную оп-
позицию. Неизвестно, когда именно он снова
примкнул к православным, но это явно про-
изошло после смерти Льва V, когда быть ико-
нопочитателем стало достаточно безопасно.
Разумеется, настоящие исповедники не мог-
ли уважать подобного человека. Но биогра-
фы Иоанникия фактически обеляют Иосифа,
описывая там же и его благочестивую кончи-
ну. Конечно, мы не знаем, как в реальности, а
не на страницах жития, отшельник относился
к Иосифу, но данный эпизод показывает, что у
почитателей Иоанникия и Феодора взгляды на
христианскую жизнь и благочестие суще-
ственно расходились.

Феодор настаивал, что в эпоху гонений
на веру «не только выдающиеся по своему
положению или знаниям должны подвизать-
ся, беседуя и наставляя в православном уче-
нии, но и занимающий место ученика обязан
смело говорить истину», а если игумены хра-
нят молчание или дают подписку не собирать-
ся вместе и не учить иконопочитанию, «то
это – измена истине»; нельзя «Богу предпо-
читать монастыри и страданиям за благо –
земное благополучие» (Письмо 149 [16, Pt. 2,
р. 265–266]). Студит подчеркивал, что обязан-
ностью любого игумена было покинуть мо-
настырь, чтобы терпеть гонения, и побудить

к тому же своих монахов, а пребывание в оби-
тели под предлогом сохранения храмов и на-
лаженной монашеской жизни – отступниче-
ство (Письмо 432 [16, Pt. 2, р. 606–608]); «не
может быть общения у гонимых с негонимы-
ми, и не только не гонимыми, но и платящими
подать гонителям из управляемых ими мона-
стырей» (Письмо 495 [16, Pt. 2, р. 729]). Под-
вижники вроде Иоанникия формально могли
не присоединяться к иконоборцам и не давать
подписки, но они оставались «негонимыми»,
и тем самым в глазах Феодора их аскетичес-
кие подвиги обесценивались: «Пусть отец
Иоанникий с подобными ему имеет пустыню
и гору – ты же возлюби послушание и гостеп-
риимство. Он в настоящее время не терпит
гонения – ты же гоним за правду. Он не зак-
лючен в темницу – ты же находишься в тем-
нице ради Господа. Он не бит – ты же избит
за Христа. Насколько это выше тех подви-
гов!» – проповедует Студит своим монахам
(Малое оглашение, 38 [5, т. II, с. 91]).

Иоанникий, восхваляемый как «строгий
хранитель и исполнитель неукоснительного
соблюдения заповедей и непорочной и право-
славной веры посредством благочестивого
жития», «громогласно провозгласивший <...>,
что Христос может изображаться, и нисколь-
ко не побоявшийся и не постыдившийся»
(ЖИ(п), § 1, 2), узнав о начале гонений, бе-
жит подальше в леса, что агиограф оправ-
дывает так: «Но пусть никто, услышав о бег-
стве нашего преподобного отца, не подума-
ет, что он испугался тирана или смерти, <...>
но, услышав, как <...> Господь в божествен-
ных Евангелиях заповедует: Когда же бу-
дут гнать вас в одном городе, бегите в
другой (Мф. 10:23), – он из-за этого бежал,
одновременно и сдерживая в себе храб-
рость», – таким образом святой показал сми-
рение и был сохранен Богом «во спасение
многим и на пользу спасаемым» (ЖИ(п), § 19;
ср. ЖИ(с), § 18). По мысли агиографа, это
хорошо; не случайно, когда среди пришедших
к Иоанникию православных возник спор о
том, какая добродетель выше, тот ответил:
«Нет другой добродетели выше смиренно-
мудрия»; этому противопоставлено высоко-
умие студитов (ЖИ(п), § 36).

Агиографы сделали Иоанникия своеоб-
разным героем иконоборческого сопротивле-



236

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ния: сам не терпя никаких преследований за
веру, святой обличает еретиков через посред-
ство других лиц и делает предсказания каса-
тельно иконоборческих императоров. Он пред-
сказал отпадение в ересь Льва V и гонение
на церковь (ЖИ(п), § 16–17; ЖИ(с), § 16), при-
чем его пророчество якобы даже дошло до
императора, но без всяких последствий
(ЖИ(п), § 17). Он обличил своего родствен-
ника-иконоборца, после чего тот, не раскаяв-
шись, ослеп и вскоре умер (ЖИ(п), § 35;
ЖИ(с), § 27). Иконоборческого митрополита
Ингера он призывал раскаяться и оставить
кафедру, предрекая ему скорую смерть, но тот
не послушался и умер еретиком; судя по кон-
тексту, Иоанникий был знаком с ним еще до
того, как иконоборцы сманили его обещани-
ем архиерейства (ЖИ(п), § 38; ЖИ(с), § 30).
К Иоанникию якобы пришли посланцы импе-
ратора Феофила, чтобы спросить, надо ли по-
клоняться иконам, на что отшельник произ-
нес апологию иконопочитания, грозя иконобор-
цам вечными мучениями, однако Феофил «не
исправился, <...> но остался в ереси» (ЖИ(с),
§ 45). Наконец, Иоанникий предрекает смерть
Феофила, восстановление иконопочитания и
патриаршество Мефодия (ЖИ(п), § 69; ЖИ(с),
§ 46), а затем внушает патриарху не прини-
мать в священном сане иконоборческих епис-
копов и клириков, но всех их низложить
(ЖИ(с), § 47). Таким образом, хотя увещания
Иоанникия пропадают всуе, и никто из иконо-
борцев не кается, святой получает ореол бор-
ца за православие и становится участником
церковно-политических событий.

ЖИ(с) сообщает, что низложенные ико-
ноборцы обвинили Иоанникия в неправосла-
вии, и тогда он в присутствии многих верую-
щих произнес православное исповедание
(§ 48). Но, согласно раннему ЖИ(п), святой
сделал это не из-за нападок иконоборцев в
843 г., а раньше, когда некоторые стали спо-
рить: «Вдобавок к дару знамений украшен ли
великий Иоанникий и словом веры? Или по
простоте и неучености в чем-то ошибает-
ся?» – и «решили пойти к нему за молитвой и
досконально исследовать» его веру (§ 55). Ис-
поведание, вложенное агиографом в уста свя-
того, заимствовано из сочинения св. патриар-
ха Никифора [2, с. 565, примеч. 138]. Неуче-
ный монах едва ли когда-либо произносил по-

добную речь, но появление ее в житиях не слу-
чайно: о взглядах Иоанникия в самом деле
могли ходить нелестные слухи в православной
среде, что подтверждается историей с отшель-
ником Феоктистом, известной из переписки
Иоанникия с Феодором Студитом.

Об этом Феоктисте ходили слухи, что он
проповедовал разные еретические взгляды.
Феодор письменно убеждал его отстать от заб-
луждений, однако Феоктист не ответил, и сму-
щение среди православных продолжалось. Тог-
да Феодор написал Иоанникию (Письмо 461
[16, Pt. 2, р. 657–658]), прося вразумить Феок-
тиста, – отшельники, видимо, были знакомы
и жили недалеко друг от друга. Затем Фео-
дор снова написал Феоктисту (Письмо 485
[16, Pt. 2, р. 712–713]), призывая покаяться,
чтобы не «подвергнуться вечному осужде-
нию» за смущение верующих: «Ибо я забо-
чусь о твоем спасении и слышу, что между
вами и другими братиями происходит расколь-
ническое несогласие не малое, но весьма силь-
ное, так что принадлежащий к пастве народ
разделился на две противоположные части, из
которых одна нападает на другую и удаляет-
ся от взаимного общения», – очевидно, что
смущение среди верующих было сильным, а
у Феоктиста нашлись единомышленники и
защитники. На это письмо Феоктист отве-
тил, уверяя игумена в своем православии, –
мы узнаем об этом из следующего письма
Феодора к нему, где Студит просит подтвер-
дить отречение от конкретных еретических
взглядов и передает привет Иоанникию
(Письмо 490 [16, Pt. 2, р. 722–724]). Вслед-
ствие этой истории, породившей соблазн и
множество слухов, под подозрение в непра-
вославии могли попасть и знакомые Феоктис-
та, в том числе Иоанникий. Неизвестно, как
последний отнесся к вмешательству Феодо-
ра в этот скандал, но его почитатели, судя по
резким выпадам в ЖИ(п) против студитов,
едва ли были этому рады.

А. Тимотин предполагает, что исповеда-
ние веры помещено в житие Иоанникия, что-
бы замаскировать действительные проблемы
с православием отшельника, и считает, что
рассказы об обличении еретиков Иоанники-
ем могут быть попыткой скрыть его дружес-
кую связь с иконоборцами: из житий видно,
что он был знаком и поддерживал связь с не-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 237

Т.А. Сенина. «Не избитые за Христа»: изображение антииконоборческого сопротивления

которыми иконоборческими епископами и игу-
менами, а также с рядом чиновников и при-
дворных, которые едва ли остались незатро-
нутыми ересью [17, р. 192–194]. Подобное по-
ведение среди исповедников иконопочитания
считалось предосудительным: Феодор Студит
в одном из писем иконоборческого периода
говорит, что «акривия (Pκñßâåéá, то есть стро-
гая точность в соблюдении правил) совершен-
но возбраняет правомысленному иметь сопри-
частие с иноверными и сходиться с ними и
для пищи, и для питья, и для общения» (Пись-
мо 507 [16, Pt. 2, р. 754]). Между прочим, в
ЖИ(с) (§ 2, 4–5) упомянут интересный факт
из молодости Иоанникия: в детстве и юности
он, как и его родители, «был одержим иконо-
борческой ересью», от которой отстал только
в 790 году. Если это правда, то Иоанникий дей-
ствительно мог питать определенные симпа-
тии к знакомым иконоборцам и относиться к
ним с долей снисхождения, памятуя собствен-
ное прошлое.

«Святость Иоанникия, – замечает А. Ти-
мотин, – сильно отличается от святости боль-
шинства святых, чьи жития были составлены
после восстановления иконопочитания в
843 г. – патриархов, митрополитов и игуменов
влиятельных монастырей, прославившихся
особенно через терпение гонений во время вто-
рого иконоборчества. Напротив, Иоанникий –
несмотря на усилия, приложенные в этом на-
правлении его агиографами – не стал жерт-
вой иконоборческой политики Льва V и Фео-
фила и лишь с трудом мог сойти за сторонни-
ка икон» [17, р. 183]. Иоанникий в описании
его биографов – это «богоносный Моисей на-
шего времени» (ЖИ(с), § 29), «законодатель-
ствующий народу делами и выводящий его из
житейского помрачения, то есть мирского
моря» (ЖИ(п), § 2). Таким образом, миссия
отшельника состояла более в молитве и про-
поведи аскетических идеалов и добродетелей,
в том числе посредством пророчеств и исце-
лений, чем в борьбе за православие.

Савва, второй агиограф Иоанникия, на-
писал также житие св. Петра Атройского, под-
визавшегося в Вифинии в ту же эпоху (773–
837, память 1/14 января) 3. Петр родился в
малоазийском селении под Пергамом, с дет-
ства прислуживал в местном храме, в возра-
сте 18 лет ушел в Вифинию к горе Олимп, где

и монашествовал всю жизнь, сначала под ру-
ководством отшельника Павла, потом буду-
чи руководителем основанного последним
монастыря Св. Захарии, а также нескольких
других, созданных им самим, скитов и обите-
лей. Савва был пострижеником Петра, лично
знал его, а также слышал рассказы о нем от
других людей. Первое житие Петра (BHG 2364
[12, р. 65–225]; далее ЖП), судя по ряду вы-
ражений, написано после 846 г. [12, р. 14–15],
но в нем мало отражены исторические собы-
тия эпохи; основное содержание текста со-
ставляют рассказы об аскетических подви-
гах святого, о его руководстве монахами и о
совершенных им многочисленных чудесах 4.
Спустя 14 лет, в 860–865 гг., Савва создал
второй вариант жития (BHG 2365 [13, р. 77–
171]; далее ЖП(р)), «чтобы открыть верным
не внушающий зависти сущий в нем дар Бога,
нисколько не перестающий совершать тако-
вые чудеса и после его преставления, и что-
бы заградить уста еретичествующих иконо-
борцев, показывая, что Бог, простирающий
чудодействующую руку, по слову апостола,
удостоверяет нашу веру» (ЖП(р), § 86b) 5. Он
отредактировал предыдущий текст, дополнив
его некоторыми вставками, в том числе ан-
тииконоборческой направленности, и расска-
зами о посмертных чудесах Петра.

Житие Петра выглядит как попытка
объединить две линии поведения – вифинских
монахов, подобно Иоанникию избегавших
вступать в открытый конфликт с иконоборца-
ми и не терпевших гонений, и исповедников
иконопочитания, подобных Феодору Студиту,
активно боровшихся с ересью и гонимых.
Когда в 815 г. начинаются гонения на иконы,
Петр говорит своим монахам: «Божественные
Писания повелевают нам не бросаться в ис-
кушения, но давайте, соединившись по двое
или трое узами любви, уйдем в пустыню, что-
бы и веру нашу сберечь неоскверненной, и не
отступить от установлений нашего ангелопо-
добного общежития», – после чего «сообще-
ство братий удалилось в лесистые места»
(ЖП, § 13). Так поступил со своими монаха-
ми и Феодор Студит: осужденный императо-
ром на ссылку, он заповедал всем братиям
уйти из монастыря. Это считалось у исповед-
ников за правило: «Мы узнали, что вы остави-
ли монастырь и скрываетесь в горах во ис-



238

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

полнение заповеди, повелевающей это из-за
христоборных гонителей», – пишет Феодор
одному игумену после 816 г. (Письмо 170 [16,
Pt. 2, р. 291]). Студиты жили в разных местах
небольшими группами; некоторые из них тоже
были схвачены иконоборцами и бичеваны или
посажены в тюрьму [1, с. 780–781, 785, 851,
857, 869–871]. Феодор все царствование
Льва V провел в тюрьмах и был дважды би-
чеван за то, что вел обширную переписку, ук-
репляя иконопочитателей и обличая ересь [1,
с. 761–778, 786–802]. В это время Петр от-
правился в Эфес и Хоны, где храмы, по утвер-
ждению агиографа, «еще не были тираничес-
ки захвачены злославными» (ЖП, § 13), за-
тем провел почти год на Кипре и, возвратив-
шись к Олимпу, поселился отшельником, на-
ставляя приходящих к нему братий в студит-
ском духе: «не сходиться с еретиками ни для
еды, ни для питья, ни для молитвы, ни для
псалмопения и не приветствовать их». Одна-
ко далее следует рассказ о том, как Петр слу-
жит в своем монастыре, хотя, казалось бы,
он не должен был туда возвращаться (ЖП,
§ 14). В ЖП(р) в этом месте сделана встав-
ка: Петр решает вместе с братиями вернуть-
ся в монастырь, узнав, что он не захвачен ере-
тиками и стоит пустой. Затем описано чудо
святого: когда во время литургии «пришел
какой-то еретик-кровопиец с толпой людей,
желая его схватить, окружил храм и сам встал
у входных дверей», Петр окончил службу и
«прошел посреди них совершенно невиди-
мый», так что иконоборец удалился ни с чем.
Так агиограф, с одной стороны, делает Пет-
ра объектом преследования еретиков, но при
этом святой чудесным образом избегает аре-
ста. Впрочем, его монахи иконоборцев не ин-
тересуют: никого из них, в отличие от студи-
тов, не хватают, не принуждают к отречению
от икон и не бичуют – очевидно (хоть агиог-
раф и молчит об этом), как не представляю-
щих особой опасности для властей, в проти-
воположность студитам, которые старались,
подобно своему игумену, обличать еретиков
и ободрять православных. Вторично Петр с
братиями покинул монастырь только после
начала гонений при императоре Феофиле
(ЖП, § 63).

Упомянутое чудо с невидимостью не
единственное у Петра: в другой раз он стал

невидим при встрече на дороге с епископами,
«поскольку они держались ереси преступных
иконоборцев» (ЖП, § 19). При этом своим
спутникам-монахам он велел идти дальше и,
по сути, отдуваться вместо него: они вступи-
ли в разговор с еретиками, которые расспра-
шивали их, куда делся Петр, который в это
время стоял тут же на обочине, – несомнен-
ное чудо, но едва ли православные исповед-
ники сочли бы эту историю непредосудитель-
ной. Однако здесь чудо по крайней мере увяза-
но с нежеланием Петра общаться с еретика-
ми, тогда как в похожей истории с Иоанники-
ем, когда он сделался невидим, причиной было
просто желание, чтобы его не увидели слу-
чайные встречные (ЖИ(п), § 61; ЖИ(с), § 34).

Иногда Петр обличал иконоборцев: од-
ного больного отказался исцелять, пока тот
не поклонится иконе Христа, другому открыл,
что причина его паралича – ересь, и тот выз-
доровел сразу после покаяния (ЖП, § 24); но
подобные обличения лично для Петра опас-
ности не представляли. Однако интересно от-
метить, что они приводят к покаянию и исце-
лению еретиков, тогда как обличения Иоан-
никия в адрес иконоборцев заканчиваются
лишь их смертью без покаяния.

Кроме того, Петр со своим родным бра-
том Павлом, который тоже стал монахом,
однажды посетили заключенного в тюрьму за
иконопочитание св. Афанасия Павлопетрско-
го (ЖП, § 23), и на обратном пути в монас-
тырь с ними произошла история, представля-
ющая собой единственный в жизни Петра слу-
чай прямого исповедничества (ЖП, § 26).
Монахи встретили некоего иконоборца, кото-
рый спросил: «Откуда вы и куда держите путь?
Вы не из раскольников-иконопоклонников?»
В ответ Петр исповедал иконопочитание, пос-
ле чего иконоборец избил его палкой и нога-
ми, а потом отвел обоих братьев к иконобор-
ческому экзарху Ламарису. Тот посадил их в
тюрьму и попытался сманить Павла, обещая
ему епископство в случае присоединения к ико-
ноборцам, а после отказа велел бичевать его.
Петр призывал не трогать Павла, угрожая Бо-
жией карой, но Ламарис не послушался и тут
же умер от сильного носового кровотечения,
после чего «его друзья-гонители, увидев это,
охваченные великим страхом, немедленно
освободили преподобных». Эта история едва



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 239

Т.А. Сенина. «Не избитые за Христа»: изображение антииконоборческого сопротивления

ли понравилась бы настоящим исповедникам,
которые провели в заточении годы, пострада-
ли от жестоких бичеваний, а некоторые, как
Евфимий Сардский и Фаддей Студит, умерли
после них. Но хотя попытка агиографа сде-
лать из своего героя исповедника веры выг-
лядит не слишком удачной и убедительной,
она, тем не менее, отличает ЖП от житий
Иоанникия.

Особенно ярко стремление ЖП прими-
рить вифинскую и студийскую позиции отра-
зилось в том, что Петр поддерживает прекрас-
ные отношения как с Феодором Студитом, так
и с Иоанникием. К Феодору Петр обращает-
ся, став жертвой клеветы в 820-е годы. Некие
епископы и игумены позавидовали славе Пет-
ра как целителя-чудотворца и стали говорить,
что он творит чудеса не Божией, а демонской
силой. Петр пытался примириться с ними, «но
они совсем не приняли его, но многие изгоня-
ли его как колдуна». Тогда Петр «с великой
скорбью отправляется к Феодору, во святых
исповеднику, игумену Студийскому, находив-
шемуся в изгнании с остальными отцами, <...>
и со слезами открывает ему слухи, которые
распространяют о нем злоревностные и зави-
стливые люди». Студит попросил Петра чес-
тно рассказать о своей жизни и узнал о его
чрезмерной аскезе: тот много лет не ел даже
хлеба, питаясь одними овощами, носил вери-
ги и ходил босым. «Услышав это, великий ис-
поведник Феодор приказал своим послушни-
кам предложить ему богатую трапезу и при-
нудил преподобного вкусить всего вместе с
ним, надел ему на ноги сандалии и покрыл на-
кидкой его волосяной стихарь». Поскольку
Петр смиренно принял это, Феодор убедился,
что причина его подвигов не в тщеславии, и
написал письмо к клеветникам, где сообщал,
что «тщательно исследовал жизнь» Петра и
нашел, «что он ни в чем не заблуждается, но,
более того, превосходит многих подвижников
нашего времени». После этого «восстававшие
против святого изменили поведение и приня-
ли блаженного, пусть и против желания» (ЖП,
§ 37–38) 6. Показательно, что Петр в такой
ситуации ищет защиты не у патриарха или
какого-либо епископа из числа исповедников,
а у игумена Студийского, и что слово Феодо-
ра оказывается для остальных законом.
В ЖП(р) добавлен еще один эпизод (§ 41 bis),

где Петр отправляется к Феодору, просто «что-
бы навестить его. А тот, любезно приняв его
и дружелюбно приветствовав, возрадовался
духом. Посему отец советуется с ним обо всех
своих делах, обсудив и то, что касалось бра-
тии». К сожалению, далее в тексте лакуна, и
неизвестно, о чем беседовали оба игумена,
но сама по себе история еще раз показывает,
что Петр относился к Феодору с большим
уважением.

В то же время ЖП рассказывает, как
Петр в конце жизни навещает Иоанникия, что-
бы пообщаться с ним, «ибо у этих двух отцов
было такое богоблагодатнейшее единодушие,
что в обоих виделся единый божественней-
ший образ действий и два мыслились одним
богосоединенным человеком по характеру и
по любви, которую они питали друг к другу»
(§ 80). Когда же Петр скончался, Иоанникий
имел видение, как ангелы относят его душу
на небо, о чем впоследствии рассказал авто-
ру жития (ЖП, § 81). Перед смертью Петр
завещает своим братиям жить непорочно и
удаляться от любого общения с иконоборца-
ми (ЖП, § 83).

Выводы. В эпоху второго иконоборче-
ства в православной оппозиции существовало
напряжение между вифинскими монахами и
студитскими кругами, чьи взгляды на хрис-
тианскую жизнь различались. Феодор Студит,
чьи суждения поддерживали строгие исповед-
ники иконопочитания, считал, что обязанность
православного во время господства ереси –
открыто противостоять ей, терпеть гонения и
не идти на соглашение с еретиками из жела-
ния сохранить монастыри и храмы. Напротив,
многие вифинские монахи предпочитали тихо
жить в удаленных обителях и не вступать в
конфликт с иконоборцами. Известный вифин-
ский отшельник Иоанникий не терпел никаких
гонений за иконы, поддерживал связь с неко-
торыми иконоборцами и снисходительно от-
носился к эконому Иосифу, ответственному за
раскол православной оппозиции во время го-
нений; наперсник Иоанникия Евстратий Агав-
рский, возможно, был запятнан данной иконо-
борцам подпиской, а знакомый отшельник
Феоктист обвинялся в ряде ересей, что поро-
дило смущение в православных кругах. Все
это вызывало у части иконопочитателей со-
мнения в православии Иоанникия. Феодор



240

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Студит критиковал его и ему подобных за из-
бегание гонений, обличал Евстратия и Феок-
тиста, чем вызвал антипатию и гнев у ви-
финских монахов, в том числе у Петра, авто-
ра первого жития Иоанникия. Агиографы,
прославляя Иоанникия прежде всего как ве-
ликого аскета, пророка и чудотворца, стара-
лись также сделать его участником сопро-
тивления ереси и рассеять возможные подо-
зрения в его неправославии, рассказывая о
его антииконоборческих пророчествах и об-
личении еретиков, вложив в его уста про-
странное исповедание веры и изобразив его
советником патриарха-исповедника Мефо-
дия. Автор второго жития Иоанникия монах
Савва убрал выпады своего предшественни-
ка против студитов, а в житии Петра Атройс-
кого отчасти сместил акценты: в его изобра-
жении Петр, как и Иоанникий, в целом оста-
ется в стороне от активного сопротивления
ереси, однако один раз все же сталкивается с
иконоборцами напрямую и терпит избиение,
его исцеления действенны только для иконо-
почитателей, а своих монахов он, как и Фео-
дор Студит, учит не общаться с еретиками
даже в быту. С Феодором его связывают дру-
жеские отношения, Петр советуется с ним о
монашеской жизни и прибегает к его заступ-
ничеству, будучи оклеветанным; в то же вре-
мя Петр изображен близким и единодушным
другом Иоанникия. Таким образом, Савва по-
пытался примирить позиции вифинского мо-
нашества и студитов, сделав Петра Атройс-
кого чем-то вроде посреднической фигуры,
стоящей между обеими группами.

ПРИМЕЧАНИЯ

1 Здесь и далее номера житий по Bibliotheca
Hagiographica Graeca [7].

2 Подобный случай произошел с Петром Ат-
ройским и его братом, см. далее.

3 Новейшую библиографию можно найти в
статье А. Маркопулоса [15, p. 295–396, note 3], по-
священной лингвистическому сравнению двух вер-
сий жития Петра.

4 Чудеса в ЖП проанализировал С. Евтимиа-
дис и составил их сводную таблицу [11, р. 160–170,
174–182].

5 Иконоборцы не исчезли после 843 г., но были
достаточно влиятельны еще несколько десятилетий,
так что соборные осуждения их неоднократно по-

вторялись и позднее, при патриархах Фотии и Игна-
тии [9, р. 76–97].

6 Эта история упомянута во всех трех житиях
Феодора Студита (Vita A, § 59; Vita B, § 117; Vita C,
§ 119; рус. пер. см. в [5, т. I]). Однако в ЖП не сказа-
но, что Феодор не просто принудил Петра вкусить
пищи, которую тот много лет не ел, но посоветовал
ему впредь не выделяться чрезмерными подвига-
ми, питаться как обычные монахи и зимой ходить в
обуви, чтобы не подавать повода к смущению.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Доброклонский, А. П. Преп. Феодор, ис-
поведник и игумен Студийский. Ч. I : Его эпоха,
жизнь и деятельность / А. П. Доброклонский. – Одес-
са : Экономическая тип., 1913. – 1100 с.

2. Иоанникий Великий, преподобный (762–846).
[Жития] BHG 936 и BHG 935 / предисл. и пер. с древне-
греч. Д. Е. Афиногенова ; коммент. Д. Е. Афиногено-
ва и Т. А. Сениной // Жития византийских святых эпо-
хи иконоборчества. Т. I / ред. Т. А. Сениной. – СПб. :
Квадривиум : Алетейя, 2015. – С. 508–656.

3. Луховицкий, Л. В. Иоанникий Великий
/ Л. В. Луховицкий // Православная энциклопедия. –
Т. XXV. – М., 2010. – С. 121–124.

4. Сенина, Т. А. Иконопочитатели и иконобор-
цы IX столетия / Т. А. Сенина // Жития византийс-
ких святых эпохи иконоборчества. Т. I / общ. ред.
Т. А. Сениной (монахини Кассии). – СПб. : Квадри-
виум : Алетейя, 2015. – С. 3–130.

5. Феодор Студит, преподобный. Творения. Т. 1
/ под ред. митрополита Ташкентского и Среднеази-
атского Владимира ; рук. проекта А. И. Сидоров. –
М. : Сибирская благозвонница, 2010. – 845 с. ; Т. 2
/ под ред. митрополита Ташкентского и Среднеази-
атского Владимира ; рук. проекта А. И. Сидоров. –
М. : Сибирская благозвонница, 2011. – 863 с. ; Т. 3
/ под ред. митрополита Ташкентского и Среднеази-
атского Владимира ; рук. проекта А. И. Сидоров. –
М. : Сибирская благозвонница, 2012. – 1070 с. – (Пол-
ное собрание творений святых отцов Церкви и цер-
ковных писателей в русском переводе).

6. Altera vita S. Ioannicii auctore Petro monacho
/ ed. J. van den Gheyn // Acta Sanctorum. – 1894. –
Novembris, T. II, Pt. 1. – P. 384–435.

7. Bibliotheca Hagiographica Graeca. Vol. 1 / ed.
F. Halkin. – Bruxelles : Société des Bollandistes, 1957. –
284 p.; Vol. 2 / ed. F. Halkin. – Bruxelles : Société des
Bollandistes, 1957. – 322 p.; Vol. 3 / ed. F. Halkin. –
Bruxelles : Société des Bollandistes, 1957. – 351 p. –
(Subsidia Hagiographica ; 8a).

8. Dobschütz, E. von. Methodios und die
Studiten. Strömungen und Gegenströmungen in der
Hagiographie des 9. Jahrhunderts / E. von Dobschütz



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 241

Т.А. Сенина. «Не избитые за Христа»: изображение антииконоборческого сопротивления

// Byzantinische Zeitschrift. – 1909. – Bd. 18. –
S. 41–105.

9. Dvornik, F. The Patriarch Photius and
Iconoclasm / F. Dvornik // Dumbarton Oaks Papers. –
1953. – Vol. 7. – Р. 67–97.

10. Efthymiadis, S. Hagiography from the “Dark
Age” to the Age of Symeon Metaphrastes (Eighth–
Tenth Centuries) / S. Efthymiadis // The Ashgate
Research Companion to Byzantine Hagiography. Vol. I :
Periods and Places / ed. S. Efthymiadis. – Farnham :
Ashgate, 2011. – P. 94–142.

11. Efthymiadis, S. Le miracle et les saints durant
et après le second iconoclasme / S. Efthymiadis
// Efthymiadis, S. Hagiography in Byzantium :
Literature, Social History and Cult / S. Efthymiadis. –
Farnham : Ashgate, 2011. – P. 153–182. – (Variorum
Reprints).

12. La vie merveilleuse de St. Pierre d’Atroa (†837)
/ éd., trad. et comm. par V. Laurent. – Bruxelles : Société
des Bollandistes, 1956. – XII, 247 p. – (Subsidia
hagiographica ; 29).

13. La Vita retractata et les miracles posthumes
de Saint Pierre d’Atroa / éd., trad. et comm. par
V. Laurent. – Bruxelles : Société des Bollandistes,
1958. – 187 p. – (Subsidia hagiographica ; 31).

14. Mango, C. The Two Lives of St. Ioannikios
and the Bulgarians / C. Mango // Okeanos: Essays
presented to I. Ševčenko on his Sixtieth Birthday / ed.
C. Mango, O. Pritsak. – Cambridge, Mass. : Ukrainian
Research Institute ; Harvard University, 1984. – Р. 393–
404. – (Harvard Ukrainian Studies ; 7).

15. Markopoulos, A. Notes et remarques sur la
Vie de saint Pierre d’Atroa / A. Markopoulos // Le
saint, le moine et le paysan. Mélanges d’histoire
byzantine offerts à Michel Kaplan / éd. par O. Delouis,
S. Métivier et P. Pagès. – Paris : Publications de la
Sorbonne, 2016. – P. 295–405. – (Collection Byzantina
Sorbonensia).

16. Theodori Studitae Epistulae. Pt. 1 / rec.
G. Fatouros. – Berlin ; New York : Walter de Gruyter,
1992. – X, 496* p.; Pt. 2 / rec. G. Fatouros. – Berlin ;
New York : Walter de Gruyter, 1992. – 1108 p. – (Corpus
Fontium Historiae Byzantinae ; XXXI/1–2).

17. Timotin, A. Visions, prophéties et pouvoir à
Byzance. Étude sur l’hagiographie méso-byzantine
(IX–XI siècles) / A. Timotin. – Paris : Centre d’études
byzantines, néo-helléniques et sud-est européennes,
2010. – 376 p. – (Dossiers Byzantins ; 10).

18. Vita S. Ioannicii auctore Saba monacho / ed.
J. van den Gheyn // Acta Sanctorum. – 1894. –
Novembris, T. II, Pt. 1. – P. 332–384.

19. Âßïò κár èáýìáôá ôï™ ¿óßïõ ðáôñ’ò ½ì§í
Åšóôñáôßïõ, ½ãïõìÝíïõ ôyò ìïíyò ô§í ÁšãÜñïõ
// EÁíÜëåκôá jåñïóïëõìéôéκyò óôá÷õïëïãßáò. Ô. ÄA
/ dκä. EÁ. Ðáðáäïðïýëïõ-ÊåñáìÝùò. – Ðåôñïýðïëéò :
dκ ôï™ Ôõðïãñáöåßïõ Â. ÊéñóðÜïõì, 1897. – Ó. 367–400.

REFERENCES

1. Dobroklonskiy A.P. Prep. Feodor, ispovednik
i igumen Studiyskiy Ch. 1. Ego epokha, zhizn i
deyatelnost [St. Theodore, Confessor and Abbot of
Studios. Pt. I: His Era, Life and Work]. Odessa,
“Ekonomicheskaiya” Press., 1913. 1100 p.

2. Afinogenov D.E., Senina T.A., eds. Ioannikiy
Velikiy, prepodobnyy (762–846). [Zhitiya] BHG 936 i
BHG 935 [Lives of St. Ioannikios the Great, BHG 936
and BHG 935]. Senina T.A., ed. Zhitiya vizantiyskikh
svyatykh epokhi ikonoborchestva [Lives of Byzantine
Saints of the Iconoclastic Epoch]. Vol. 1. St. Petersburg,
Kvadrivium Publ., Aletheia Publ., 2015, pp. 508-656.

3. Lukhovitskiy L.V. Ioannikiy Velikiy [Ioannikios
the Great]. Pravoslavnaya entsiklopediya [Orthodox
encyclopedia], 2010, vol. XXV, pp. 121-124.

4. Senina T. A. Ikonopochitateli i ikonobortsy
IX stoletiya [Iconophiles and iconoclasts of the
9th century]. Senina T. A., ed. Zhitiya vizantiyskikh
svyatykh epokhi ikonoborchestva [Lives of Byzantine
Saints of the Iconoclastic Epoch]. Vol. I. St. Petersburg,
Kvadrivium Publ.; Aletheia Publ., 2015, pp. 3-130.

5. Metropolitan Vladimir, Sidorov A.S., eds.
Feodor Studit, prepodobnyy. Tvoreniya [Saint
Theodore of Stoudios. Works]. Vol. 1. Moscow,
Sibirskaya Blagozvonnitsa Publ., 2010. 845 p.; Vol. 2.
Moscow, Sibirskaya Blagozvonnitsa Publ., 2011.
863 p.; Vol. 3. Moscow, Sibirskaya Blagozvonnitsa
Publ., 2012. 1070 p. (Polnoe sobranie tvoreniy svyatykh
ottsov Tserkvi i tserkovnykh pisateley v russkom
perevode [Complete collection of the works of the
Holy Fathers of the Church and Church writers in
Russian translation]).

6. Gheyn J., van den ed. Altera vita S. Ioannicii
auctore Petro monacho. Acta Sanctorum, 1894,
novembris, vol. 2, pt. 1, pp. 384-435.

7. Halkin F., ed. Bibliotheca Hagiographica
Graeca. Vol. 1. Bruxelles, Société des Bollandistes,
1957. 284 p.; Vol. 2. Bruxelles, Société des Bollandistes,
1957. 322 p.; Vol. 3. Bruxelles, Société des Bollandistes,
1957. 351 p. (Subsidia Hagiographica; 8a).

8. Dobschütz E. von. Methodios und die
Studiten. Strömungen und Gegenströmungen in der
Hagiographie des 9. Jahrhunderts. Byzantinische
Zeitschrift, 1909, vol. 18, pp. 41-105.

9. Dvornik F. The Patriarch Photius and Iconoclasm.
Dumbarton Oaks Papers, 1953, vol. 7, pp. 67-97.

10. Efthymiadis S. Hagiography from the “Dark
Age” to the Age of Symeon Metaphrastes (Eighth–Tenth
Centuries). Efthymiadis S., ed. The Ashgate Research
Companion to Byzantine Hagiography. Vol. I: Periods
and Places. Farnham, Ashgate, 2011, pp. 94-142.

11. Efthymiadis S. Le miracle et les saints durant
et après le second iconoclasme. Efthymiadis S., ed.
Hagiography in Byzantium: Literature, Social History



242

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

and Cult. Farnham, Ashgate, 2011, pp. 153-182.
(Variorum Reprints).

12. Laurent V., ed. La vie merveilleuse de St. Pierre
d’Atroa (†837). Bruxelles, Société des Bollandistes,
1956. XII, 247 p. (Subsidia hagiographica; 29).

13. Laurent V., ed. La Vita retractata et les
miracles posthumes de Saint Pierre d’Atroa. Bruxelles,
Société des Bollandistes, 1958. 187 p. (Subsidia
hagiographica; 31).

14. Mango C. The Two Lives of St. Ioannikios and
the Bulgarians. Mango C., Pritsak O., eds. Okeanos:
Essays presented to I. Ševčenko on his Sixtieth
Birthday. Cambridge, Mass., Ukrainian Research
Institute; Harvard University, 1984, pp. 393-404.
(Harvard Ukrainian Studies; 7).

15. Markopoulos A. Notes et remarques sur la
Vie de saint Pierre d’Atroa. Delouis O., Métivier S.,
Pagès P., éds. Le saint, le moine et le paysan.
Mélanges d’histoire byzantine offerts à Michel
Kaplan. Paris, Publications de la Sorbonne, 2016,
pp. 295-405. (Collection Byzantina Sorbonensia).

16. Fatouros G., ed. Theodori Studitae Epistulae.
Pt. 1. Berlin; New York, Walter de Gruyter, 1992. X,
496* p.; Pt. 2. Berlin; New York, Walter de Gruyter,
1992. 1108 p. (Corpus Fontium Historiae Byzantinae;
XXXI/1-2).

17. Timotin A. Visions, prophéties et pouvoir à
Byzance. Étude sur l’hagiographie méso-byzantine
(IX–XI siècles). Paris, Centre d’études byzantines,
néo-helléniques et sud-est européennes, 2010. 376 p.
(Dossiers Byzantins; 10).

18. Vita S., Gheyn J. van den, ed. Ioannicii auctore
Saba monacho. Acta Sanctorum, 1894, novembris,
vol. 2, pt. 1, pp. 332-384.

19. Bios kai thaumata tou osiou patros ēmōn
Eustratiou, ēgoumenou tēs monēs tōn Augarou [The
Life and miracles of the Saint father Eustratios, abbot
of the monastery of Agauros]. Papadopoulou-
Kerameōs A., ed. Analekta ierosolymitikēs
stachyologias [Selections from the Jerusalem
storages]. Vol. 4. St. Petersburg, B. Kirspaoum Publ.,
1897, pp. 367-400.

Information About the Author

Tatyana A. Senina (nun Kassia), Candidate of Sciences (Philosophy), Editor-in-Chief, Saint
Petersburg State University of Aerospace Instrumentation, Bolshaya Morskaya St, 67, 190000 Saint
Petersburg, Russian Federation; Associate Researcher, Sociological Institute of the Russian Academy of
Sciences, Branch of the Federal Center of Theoretical and Applied Sociology of the Russian Academy
of Sciences, 7-ya Krasnoarmeyskaya St, 25/14, 190005 Saint Petersburg, Russian Federation,
mon.kassia@gmail.com, https://orcid.org/0000-0001-8120-3499

Информация об авторе

Татьяна Анатольевна Сенина (монахиня Кассия), кандидат философских наук, веду-
щий редактор, Санкт-Петербургский государственный университет аэрокосмического приборос-
троения, ул. Б. Морская, 67, 190000 г. Санкт-Петербург, Российская Федерация; ассоциированный
научный сотрудник, Социологический институт РАН – филиал Федерального научно-исследова-
тельского социологического центра РАН, ул. 7-я Красноармейская, 25/14, 190005 г. Санкт-Петер-
бург, Российская Федерация, mon.kassia@gmail.com, https://orcid.org/0000-0001-8120-3499



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 243


 М

ор
уг

ин
а 

К
.С

., 
20

20
византийское православие



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.19

UDC 94‘‘9/10’’:655+75.046	 Submitted: 29.06.2020
LBC 63.3(0)41-7	 Accepted: 25.09.2020

life of st. pancratius: clarification of terms 
and reconstruction of book writing and icon painting realia 

in the 10th and 11th centuries
Kseniia S. Morugina

Institute of World History of the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation

Abstract. Introduction. The paper attempts to compare and analyze specific words identifying book writing 
and icon painting realia in the Life of St. Pancratius thereby providing new definitions for these terms. In the light 
of the results obtained, it became possible to propose a reconstruction of book writing and icon painting at the 
time described in the Life of St. Pancratius. Methods. The methodological basis of the research is the comparative 
analysis of various editions of the same literary work. Analysis. There was no unity among specialists involved in the 
translation of the Life of St. Pancratius into other languages (namely Russian and English) in conveying the meaning 
of certain words. This situation led to the misconception and obscurity of the historical situation with liturgical 
books in this text. The analysis of evidence in regards to writing materials and bookmaking has been performed 
via comparison of two various editions of the Life of St. Pancratius: the first edition published by C.J. Stallman and 
the unpublished second edition in the manuscript of GIM Vlad. 381. Results. The examination of the writing and 
icon-painting materials introduced in the Life of St. Pancratius was accomplished via comparison of the published 
first edition with the unreleased second edition. This comparison has led to uncovering new data, which adds to 
the historical picture – more specifically it describes on which materials the books and the icons were created in 
the Life of St. Pancratius.

Key words: St. Pancratius, Greek hagiography, Greek language, writing and icon painting materials, textual 
studies.

Citation. Morugina K.S. Life of St. Pancratius: Clarification of Terms and Reconstruction of Book Writing 
and Icon Painting Realia in the 10th and 11th Centuries. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. 
Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science journal of Volgograd State University. 
History. Area Studies. International Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 243-252. (in Russian). DOI: https://doi.
org/10.15688/jvolsu4.2020.6.19

УДК 94‘‘9/10’’:655+75.046	 Дата поступления статьи: 29.06.2020
ББК 63.3(0)41-7	 Дата принятия статьи: 25.09.2020

ЖИТИЕ СВ. ПАНКРАТИЯ: К УТОЧНЕНИЮ ТЕРМИНОВ  
И РЕКОНСТРУКЦИИ РЕАЛИЙ КНИЖНОГО ДЕЛА  

И ИКОНОПИСИ В X–XI Веках 1

Ксения Сергеевна Моругина
Институт всеобщей истории РАН, г. Москва, Российская Федерация

Аннотация. Введение. В статье осуществляется попытка сравнить и проанализировать семантику 
слов, обозначающих материалы для письма и иконописи в Житии cв. Панкратия, и тем самым предложить 
свой вариант понимания этих терминов. На основании полученных значений предлагается реконструкция 
книжного дела и иконописи в описываемое в Житии время. Методы. Методологическую основу исследования 
составляет метод сравнительного анализа различных редакций одного литературного памятника. Анализ. 
Среди специалистов, занимавшихся переводом Жития на другие языки, а именно на русский и английский, 
не было единства в передаче значений некоторых слов. Такая ситуация привела к размыванию понятий и 
неясности исторической ситуации с богослужебными книгами в тексте. Анализ свидетельств, касающихся 
книжного производства и иконописи, проведен на основе сопоставления двух редакций Жития cв. Панкратия: 
первой (изданной С.Дж. Столлман) и неизданной второй редакцией в рукописи ГИМ Влад. 381. Результаты. 



244

византийское православие

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

В результате исследования значений слов, обозначающих представленные в Житии предметы для письма 
и иконописи, на основе новых данных, сравнив изданную первую редакцию с неизданной второй, удалось 
предложить иные варианты перевода, которые позволили уточнить, какой материал использовался для на-
писания книг и как создавали иконы в Житии св. Панкратия.

Ключевые слова: св. Панкратий, греческая агиография, греческий язык, материалы для письма и 
иконописи, текстология.

Цитирование. Моругина К. С. Житие св. Панкратия: к уточнению терминов и реконструкции реалий 
книжного дела и иконописи в X–XI веках // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, 
История. Регионоведение. Международные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 243–252. – DOI: https://doi.
org/10.15688/jvolsu4.2020.6.19

Введение. Исследование посвящено 
относительно малоизученному памятнику 
византийской агиографии – Житию святого 
Панкратия, ученика апостола Петра и епи-
скопа Тавромении [16, nos. 1410–1410m; 15, 
p. 155–171]. Предметом настоящего иссле-
дования являются упоминающиеся в Житии 
термины, обозначающие материалы для 
письма и иконописи. Помимо свидетельств, 
затрагивающих топографию, архитектуру, 
церковные устои, литургические обряды [30, 
p. 22], в Житии св. Панкратия встречается 
большое количество слов, обозначающих 
писчие и иконописные материалы и принад-
лежности, например «ὁ πίναξ» / (доска), «τὰ 
ἐγκηρότατα χρώματα» / (восковые краски) и 
«ὁ χάρτης» / (хартия). К отрывкам Жития в его 
первой редакции неоднократно обращались 
исследователи, поскольку эти фрагменты яв-
ляются редкими свидетельствами о книжном 
производстве, и также, возможно, являются 
подтверждением того, что по приказанию 
апостолов создавались художественные об-
разцы, по которым расписывали церкви [24, 
p. 137–138]. В настоящей статье осуществля-
ется попытка сравнить и проанализировать 
переводы слов такой семантики в первой и 
второй редакции Жития со среднегреческого 
на английский и русский языки.

Методы. Методологическую основу ис-
следования составляет метод сравнительного 
анализа различных редакций одного литера-
турного памятника.

Анализ. Точная дата написания Жития 
неизвестна, однако существуют хронологи-
ческие маркеры, позволяющие считать 680 г. 
самой ранней, а 814 г. – самой поздней дати-
ровкой создания текста. Обе датировки были 
установлены C.Дж. Столлман. Самую раннюю 
дату создания Жития исследовательница вы-

деляет благодаря употребленному в тексте 
топониму «Калабрия» для древнего Бруттия, 
использовавшемуся около 680 г. [30, p. 12], а 
позднейшую – основываясь на письме Фео-
дора Студита от 814 г., в котором он цитирует 
текст Жития [30, p. 11]. Некоторые исследова-
тели считают, что легенда о святом Панкратии 
зародилась на Сицилии, и там же создавался 
текст Жития, однако окончательное формиро-
вание текста произошло в Константинополе [5, 
c. 388–389; 4, c. 117, 302].

В роли повествователя в Житии вы-
ступает ученик св. Панкратия Евагрий. По 
утверждению самого Евагрия, он сам будучи 
современником апостола Петра и св.  Пан-
кратия стал очевидцем распространения 
христианства на Сицилии. Иными словами, 
по утверждению автора текста Жития, он и 
его наставник св. Панкратий жили в I в. н. э. 
Однако из-за встречающегося в тексте анах-
ронизма – упоминание об аварах (VI в.) [29, 
p. 20–23], можно допустить, что автор Жития 
не был современником описываемых событий 
[5, c. 388], или произведение могло дополнять-
ся в последующие века, то есть речь идет об 
эволюции текста на протяжении семи – восьми 
столетий.

Существуют три редакции Жития, ко-
торые были выделены С.Дж. Столлман [30, 
p. 23–25] на основе текстологического ана-
лиза: первая является наиболее ранней (X в.), 
вторая возникла на Афоне в XI в., а третья 
представлена в единственном манускрипте 
(XI в.) и значительно сокращена по сравне-
нию с первой и второй [30, p. 23–25]. Таким 
образом, создание первой редакции текста 
Жития св. Панкратия, по-видимому, произо-
шло приблизительно на двести или триста лет 
позже формирования текста, если придержи-
ваться датировок С.Дж. Столлман: 680 или 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 245

К.С. Моругина. Житие св. Панкратия

814 годы. Исследовательница отмечала, что 
между рукописями первой редакции имеются 
разночтения лингвистического и орфографи-
ческого характера, однако между ними нет 
расхождения по содержанию или построению. 
Пять манускриптов второй редакции содержат 
лишь незначительные разночтения [30, p. 26]. 
Сравнивая первую редакцию со второй, Стол-
лман отметила, что вторая редакция является 
сокращением и значительным стилистиче-
ским улучшением первой редакции. Вторая 
редакция, как и третья, не были предметом 
специального исследования вплоть до на-
стоящего времени, однако уже С.Дж. Столлман 
отмечала важность введения всех редакций 
Жития св. Панкратия в научный оборот, под-
черкивая перспективы дальнейшего исследо-
вания второй редакции [30, p. 27]. Неизданная 
вторая редакция, к которой мы обратились в 
рамках нашего исследования, сохранилась в 
аутентичной рукописи под шифром ГИМ Влад. 
381 [2, с. 574; 7, c. 125], созданной в 1023 г. в 
Ивирском монастыре на Афоне каллиграфом 
Феофаном Ивиритом [20, p. 42, 57]. Анализ 
свидетельств, касающихся книжного про-
изводства и иконописи исследуемой эпохи, 
проведен нами на основе сопоставления двух 
редакций Жития св. Панкратия: первой (из-
данной С.Дж. Столлман) и неизданной второй 
редакцией в рукописи ГИМ Влад. 381.

История переводов Жития св. Панкратия 
на современные языки начинается c 1986 г., 
когда С.Дж. Столлман в отдельной главе дис-
сертации, посвященной вопросу создания 
изображений и декорированию церквей в 
раннюю апостольскую эпоху, рассмотрела 
некоторые аспекты Жития и в том числе 
перевела некоторые термины с греческого на 
английский язык [31, p. 136–156]. Ключевым 
моментом исследования Жития св. Панкратия 
стала диссертация С.Дж. Столлман. Полный 
перевод греческого текста Жития в его первой 
редакции на английский язык впервые был 
выполнен в 2018 г. группой австралийских ис-
следователей под руководством Дж.Б. Берка в 
издании «The Life of S. Pancratius of Taormina» 
[30], представляющем собой диссертацию 
С.Дж. Столлман, которую сама исследова-
тельница не успела опубликовать при жизни. 
С. Мэнго в 1986 г. в фундаментальном труде по 
истории византийского искусства в перечень 

искусствоведческих текстов также включил 
фрагменты Жития св. Панкратия, содержащие 
упоминания иконописных материалов, сопро-
водив их переводом на английский язык [24, 
p. 137–138]. Изучая вопрос о миссионерской 
деятельности в Византии, И. Шевченко в ста-
тье 1999 г. опубликовал отрывки на греческом 
языке, содержащие упоминания о писчих мате-
риалах, с переводом на русский [9, p. 317–322]. 
Среди перечисленных выше специалистов, 
занимавшихся переводом Жития на другие 
языки, а именно русский и английский, не 
было единства в передаче значения некото-
рых слов.

Прежде чем перейти к анализу контек-
стов Жития, следует сказать несколько слов о 
различии двух редакций, и тем самым обосно-
вать обращение ко второй редакции, как необ-
ходимой для уточнения терминологии. Между 
первой и второй редакцией текста Жития св. 
Панкратия имеются значительные разночтения 
как в композиционном, так и лингвистическом 
плане. Вариант текста Жития, представленный 
в ГИМ Влад. 381, как представляется, был 
подвергнут литературной обработке. К такому 
выводу можно прийти, приняв во внимание 
значительные сокращения текста, с выбро-
сом «ненужных» на взгляд средневекового 
редактора фрагментов, а также употребление 
плюсквамперфекта вместо перфекта во многих 
случаях и другие подобные приемы. Также 
обращает на себя внимание выбор лица и 
числа в повествовании: как правило, в первой 
редакции чаще встречается форма «ἡμεῖς» / 
(мы), в то время как во второй – «ἐγώ» / (я). 
Например, на л. 122 рукописи второй редакции 
глагол «τρέφω» / (вскармливать) употреблен в 
форме Futurum ind. med. 1 л. ед. ч. τρέψομαι, в 
первой редакции – Praesens con. act. 1 л. мн. ч. 
τρέψωμεν и т. п. Также имеются разночтения 
при употреблении имен собственных. Напри-
мер, в первой редакции название города Иеру-
салим Ἱεροσόλυμα, во второй – Ἱερουσαλήμ; 
имя мужа, рукоположенного апостолом Пе-
тром в епископы, в первой редакции Μάξιμος, 
во второй – Μαξιμῖνος; в первой название 
епархии Μάγαρ, во второй – Μάγδαν и т. д. 
В некоторых случаях фрагменты текста первой 
редакции сокращены, в то время как те же 
фрагменты второй редакции, наоборот, расши-
рены. Это можно констатировать на примере 



246

византийское православие

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

фрагмента на л. 146–146 об. (ГИМ Влад. 381), в 
котором исключительно детально, по сравне-
нию с первой редакцией, приводится эпизод 
распятия Христа. В таких случаях вторая ре-
дакция уточняет или дополняет текст первой 
редакции. Обращение ко второй редакции 
текста позволило скорректировать значение 
некоторых терминов, семантика которых в 
первой редакции была не столь определенной.

Для анализа было выделено несколь-
ко фрагментов, содержащих упоминания о 
писчих и иконописных материалах. В конце 
л. 125–125 об. рукописи ГИМ Влад. 381 содер-
жится отрывок, описывающий распоряжение 
апостола Петра, адресуемое живописцу Иоси-
фу. Апостол просит Иосифа нарисовать икону 
Иисуса Христа: «ὁ δὲ ζωγράφος · λαβὼν 
ἐγκηρότατα χρώματα, ἐζωγράφησε τὴν 
εἰκόνα τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ · ὁ 
δὲ ἀπόστολος ἔφη · ζωγράφησον τέκνον καὶ 
τὴν ἐμὴν · καὶ τὴν τοῦ ἡμετέρου ἀδελφοῦ 
Παγκρατίου... ὁ οὖν παῖς ὁ ζωγράφος καὶ 
ταύτας ἐπετέλεσεν, ἐπιγράψας ἑκάστη 
εἰκόνι τὸ ἴδιον ὄνομα... καὶ ἐκέλευσε 
κοσμεῖσθαι τὰς ἐκκλησίας, διὰ τῆς ἱστορίας 
ταῦτης · ἐντεῦθεν οὖν ἐσπουδάζετο παρὰ 
πάντων · καὶ ἐνετύπουν αὐτὰ ἐν πίναξι ἤ 
χαρτίοις καὶ παρεῖχον τοῖς ἐπισκόποις» / 
(живописец же, взяв восковые краски, на-
писал икону Господа нашего Иисуса Христа. 
Апостол же сказал ему: «Чадо, напиши и мою 
икону, и икону брата нашего Панкратия»... 
Итак, раб-живописец закончил эти иконы и 
надписал на каждой соответствующее назва-
ние... И повелел Петр расписать церкви со-
гласно этой истории, из которой все узнавали 
о Нем. Переносили они сюжет на доски или 
папирус и передавали епископам).

Из приведенного отрывка следует, что 
для написания икон художник использует 
«ἐγκηρότατα χρώματα», то есть «вос-
ковые краски». Этот технологический прием 
состоял в том, что художник перед нанесением 
вмешивал пигменты в восковую эмульсию, на-
дежно защищающую в основном деревянные 
поверхности от внешних факторов [38, p. 627]. 
У Анастасия Синаита, жившего около 640 г. 
до начала VIII в. [11, S. 442–446], то есть как 
раз тогда, когда происходило формирование 
текста Жития, в сочинении «Проповедь о 
субботе» (Sermo de sabbato) описывается по-

добный принцип смешения красок: «Εἰκόνος 
οὐδὲν ἕτερον οὔσης, ἤ ξύλον, καὶ χρώματα 
κηρῶν μεμιγμένα καὶ κεκραμμένα» [25] / 
(Икона есть не что иное, как дерево и краски, 
при помощи воска смешанные и хорошо пере-
мешанные). Слово «ἐγκηρότατα» – гапакс, 
встречается только в Житии св. Панкратия [22; 
34]. В первой редакции в том же фрагмен-
те использована другая формулировка: 
«λαβὼν ἐγκηρότατα χρώματα ἀνθητὰ 
ἐζωγράφησε τὴν εἰκόνα τοῦ κυρίου ἡμῶν 
Ἰησοῦ Χριστοῦ». С.Дж. Столлман переводит 
такое сочетание как «энкаустические краски», 
то есть состоящие из подогретого расплавлен-
ного воска, смол, масла (кедровое, льняное, 
ореховое, хлопковое) и большого количества 
пигмента [8, c. 47]. В качестве пигментов 
могли использоваться: свинцовые белила, мел, 
кость черная, сажа газовая, киноварь красная, 
понтийская красная, кармин фиолетовый, кар-
мин красный, сурик желтый, охра светлая, охра 
красная, охра темная, эфесская желтая, мумия 
красно-коричневая, сепия (коричневая), терра-
де-сиена (коричневая), ляпис-лазурь, египет-
ская синяя, искусственная зеленая (медянка) 
[8, c. 47]. По-видимому, фраза «ἐγκηρότατα 
χρώματα» вместо «ἐγκηρότατα χρώματα 
ἀνθητὰ» означает, что во второй редакции 
Жития подразумевается техника восковой 
темперы, отличающейся от энкаустики ярко-
стью красок. Можно предположить, что со-
ставители второй редакции Жития, вышедшей 
на столетие позже первой редакции, решили 
убрать эпитет «ἀνθητὰ» из приведенного 
фрагмента, поскольку начиная с IX в. техника 
исполненной кистью и красками иконы на 
доске – темпера [10, c. 31–39]. Темпера была 
дешевле, и процесс работы с ней проще, что 
может объяснять преобладание такого метода 
в дальнейшем [8, c. 14–15].

В этом же отрывке особый интерес 
представляет словосочетание «ἐν πίναξι ἤ 
χαρτίοις» / (на доски или папирусы), по-
скольку в первой редакции исследуемая фраза 
представлена в ином виде: «αὐτοὶ ἐνετύπουν 
αὐτὰς ἐν πίναξι χαρτῴοις». На русский 
язык И. Шевченко переводит сочетание «ἐν 
πίναξι χαρτῴοις» как «на пергаменных 
листах», Дж. Б. Берк – «papyrus pages» [30, 
p. 55]. С.Дж. Столлман в разделе диссертации, 
посвященном изучению создания изображе-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 247

К.С. Моругина. Житие св. Панкратия

ний и декорированию церквей, указывает: 
«A recurring feature of the VP is a book consisting 
of a number of papyrus leaves illustrated with 
scenes from Scripture» [31, p.  136] / (Перио-
дически встречающийся элемент в Житии 
св.  Панкратия – книга, состоящая из папи-
русных листов со сценами из Писания). То 
есть она, во-первых, указывает на то, что речь 
идет о книге, а во-вторых, обозначает писчий 
материал этой книги как «папирусные листы», 
а не «пергаменные листы», как перевел это 
словосочетание И. Шевченко [9, p. 318].

Слово «χαρτῷος» обычно использова-
лось для обозначения бумаги [22, p. 1716, s.v. 
“χαρτῷος”; 30, p. 55], и его употребление в 
данном контексте вынуждает датировать текст 
Жития периодом после VIII в., когда бумага 
была принесена в Византию через арабов [3, 
c. 23]. Однако приведенное слово употребля-
лось и для обозначения папирусных рукописей 
на Соборе 680 года [25, 11: 588Е–589D; 13, 
p. 1–15; 35, p. 329–330]. Папирус, после того 
как его вытеснил пергамен на большинстве 
территорий, продолжал использоваться на 
Сицилии и в Египте [36, p. 1–8; 32, p. 18, 
102–103, 265–266, 590]. Основным центром 
производства папируса оставались Сиракузы 
[36, p. 1–8; 32, p. 5]. Сицилия являлась главным 
поставщиком папируса для папской канцеля-
рии, которая использовала папирус вплоть до 
XI в. [14, p. 10; 28, S. 32–52], и для скрипто-
риев в Равенне, где папирус применялся для 
производства рукописей до X в. [28, S. 56–61; 
32, p. 5].

На наш взгляд, более подходящим вари-
антом перевода для словосочетания «πίναξι 
χαρτῴοις» было бы «папирусные кодексы», 
поскольку в мировой литературе, особенно в 
еврейской (например, в трактате Келим Миш-
ны, в главе 24 строке 7, где упоминается три 
типа «πίνακες»: из папируса, с обработанной 
воском поверхностью и с полированной по-
верхностью) [18, p. 128], слово «ὁ πίναξ» за-
частую тождественно по смыслу слову «codex» 
[23, p. 204], а прилагательное «χαρτῷος» 
(производное от «ὁ χάρτης»), встречающее-
ся довольно редко, в первом значении пере-
водится как «папирусный», и только позже 
приобрело смысл «сделанный из бумаги» [22, 
p. 1716 s.v. “χαρτῷος”]. У Плиния Старшего в 
его «Естественной истории» [27 (XIII, 74–82)] 

для обозначения папируса используется слово 
«ὁ χάρτης» [17, p. 121–136; 12, p. 273–274]. 
Словосочетание «папирусный кодекс» не 
является редкостью: у Кассиодора между 551 
и 562 гг. в сочинении «Institutiones divinarum 
et saecularium litterarum» [21, S. 278–279] 
встречается упоминание «codex chartaceus» 
в значении папирусного кодекса, содержаще-
го текст Библии [1, c. 108]. Как явствует из 
дальнейшего прочтения Жития, каждый раз, 
когда Панкратий готовится сокрушать идолов, 
он просит Евагрия принести «орудия веры», 
перечень которых включает в себя «честной 
и животворящий крест, святые евангелия, 
иконы Иисуса Христа и апостола Петра, а 
также кафолические послания апостола Пе-
тра»: «καὶ λαβὼν ὁ μακάριος Παγκράτιος 
τὸν τίμιον καὶ ζωοποιὸν σταυρόν ∙ καὶ 
τὰ ἅγια εὐαγγέλια ∙ καὶ τὴν εἰκόνα τοῦ 
κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ καὶ τὴν τοῦ 
ἀποστόλου Πέτρου ∙ καὶ τὰς καθολικὰς 
αὐτοῦ δύο ἐπιστολὰς» (л. 134 рукописи 
ГИМ Влад. 381). Крест св. Панкратий уста-
навливает на земле, рядом с ним просит встать 
Евагрия с иконами в руках, а сам приближа-
ется к идолу. При этом святые евангелия и 
послания апостола Петра должны находиться 
у него, так как руки Евагрия заняты иконами, 
а поместить священные книги на землю было 
бы кощунством. Если учесть, что Панкратий 
должен осенять идолов крестным знаменем, 
одна рука у него должна быть свободна. Более 
того, во время ритуала сокрушения идолов 
поднимается ветер, и удержать одной рукой 
разрозненные листы представляется невоз-
можным. В свободной руке у Панкратия, по-
видимому, должна была быть книга в форме 
кодекса.

В греческом языке словосочетание 
«πίναξι χαρτῴοις» является исключитель-
но редким и встречается только в Житии св. 
Панкратия.

В Thesaurus Linguae Graecae [33] был 
осуществлен поиск словосочетания «πίνακες 
χαρτῴοι» и его словоформ по двум перио-
дам греческого языка (древнегреческий язык 
(XIV в. до н. э. – IV в. н. э.) и греческий язык 
византийского периода (V–XV вв.)). Выявить 
удалось только два случая употребления 
данного оборота, представляющие собой до-
словные выдержки из Жития св. Панкратия в 



248

византийское православие

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

его первой редакции. Искомое словосочетание 
встретилось в сочинении константинопольско-
го патриарха Никифора (ок. 758–828) «Обли-
чение и опровержения безбожного и нечести-
вого определения собора, бывшего в 815 г.» 
(Nicephori Patriarchae Constantinopolitani 
Refutatio et eversio definitionis synodalis anni 
815) в главе 83, строке 40 [26, p. 144]: «αὐτοὶ 
ἐνετύπουν αὐτὰς ἐν πίναξιν χαρτῴοις καὶ 
παρεδίδοσαν τῷ ἐπισκόπῳ καὶ αὐτοὶ μετὰ 
τὴν πλήρωσιν τῆς οἰκοδομῆς ἐνετύπουν 
αὐτάς». В том числе в главе 83, строке 83 
[26, p. 146]: «τὴν καθολικὴν ἱστορίαν τῆς 
ἐνανθρωπήσεως τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ 
Χριστοῦ, ἅ καὶ ποιήσας ἦν ἐν πίναξιν 
χαρτῴοις». Можно сделать вывод, что па-
триарх Никифор в 820 г. при написании своего 
«Refutatio et Eversio», как и Феодор Студит в 
своем письме от 814 г. [29, p. 11], пользовались 
не дошедшей до нас рукописью, послужив-
шей прототипом для первой редакции Жития 
св. Панкратия. Патриарх Никифор указывает, 
что кодекс, из которого он берет отрывки Жи-
тия, является древнейшим («ἀρχαιοτάτῃ» [26, 
p. 148]), и отмечает искажение текста Жития 
со стороны иконоборцев [26, p. 147–150]. По-
видимому, рукопись-прототип, из которой 
патриарх Никифор выписывал отрывки для 
своего сочинения в разгар второй волны ико-
ноборчества, в 820 г. находилась в монастыре 
во имя мч. Феодора близ Хрисополя (ныне 
Ускюдар, Турция) – место ссылки патриарха 
Никифора с 815 г. до его смерти в 829 г. [6, 
c. 724–725]. Поскольку патриарху для до-
словного цитирования отрывков, полностью 
совпадающих с отрывками первой редакции, 
при написании своего сочинения нужно было 
иметь первоисточник при себе. Отмечая ис-
кажение текста Жития со стороны иконобор-
цев, патриарх Никифор подразумевает текст, 
который в дальнейшем послужит прототипом 
первой редакции Жития. Возможно, рукопись 
первой редакции – Vat. Gr. 1591 (964 г.) была 
сделана непосредственно с того самого не до-
шедшего до нас прототипа. Вторая редакция, 
возникшая в XI в. и несущая в себе очевидные 
признаки литературной обработки, представ-
ляет собой окончательный результат корректи-
ровок афонских монахов (иконопочитателей), 
восстановивших текст максимально близко к 
исходному варианту.

Слово «ὁ πίναξ» [22, p. 1214, s.v. 
“πίναξ”] во второй редакции встречается 
6 раз (на л. 125 об., 132 об., 146, 146 об., 173, 
175), в то время как в первой редакции – 5 раз. 
И. Шевченко делает оговорку, что переводит 
термин «πίναξ» по-разному: как «листы» или 
«картинки» [9, p. 318] и добавляет, что «из 
контекста ясно, что πίνακες Жития – не доски 
или таблицы, а картинки или рисунки, изобра-
женные на отдельных листах или свитках перга-
мена» [9, p. 318]. Можно лишь частично согла-
ситься с точностью такого перевода, поскольку в 
отличие от приведенного выше неясного места, 
в других контекстах Жития слово «πίναξ» упо-
треблено в своем основном значении. Например, 
ГИМ Влад. 381 на л. 173 «ἐν ἧ ἐπέκειντο οἱ 
πίνακες τῶν ἱερῶν εἰκόνων» / (в которой 
лежали доски святых икон) и на л. 175 «ἀλλὰ 
καὶ τὸ κιβώτιον, ἐν ὧ τῶν ἱερῶν εἰκόνων 
τοὺς πίνακας ἐπεφερόμεθα» / однако при-
носили мы и ковчежец, в котором были доски 
святых икон). Другой исследователь, С. Мэн-
го, переводит это же слово как «panels» или 
«pictures» [24, p. 137–138].

На л. 132 об. рукописи ГИМ Влад. 381 
фрагмент c упоминанием «πίνακες»: «καὶ 
λαβὼν τοὺς πίνακας ∙ οὕς ἦν ἱστορήσας 
ὁ Ἰωσὴφ ∙ καὶ ἀναπτύξας, ὑπεδείκνυεν 
αὐτοῖς» / (взяв и разложив доски, кото-
рые расписал Иосиф, он показывал их им). 
В первой редакции: «καὶ λαβὼν ὁ μακάριος 
τοὺς πίνακας, οὕς ἦν ἱστορήσας ὁ Ἰωσὴφ, 
ἀναπτύξας, ὑπέδειξεν αὐτοῖς». В переводе 
И. Шевченко «λαβὼν τοὺς πίνακας» – «взяв 
картинки», в переводе Дж. Б. Берка – «took the 
pages». На наш взгляд, из контекста следует, 
что речь идет именно о досках с изображения-
ми, поскольку их приходилось раскладывать 
перед смотрящими.

Ниже, на л. 146–146 об. рукописи ГИМ 
Влад. 381: «οὖν ἠρξάμην ἐγὼ ἀναγνῶναι ∙ 
αὐτὸς κατασχὼν τὰ ἐν τοῖς πίναξιν 
ἐγκείμενα θεῖα μορφώματα, διηρμήνευε 
καὶ ἐδείκνυεν αὐτοῖς ἅπασαν τὴν ἔνσαρκον 
οἰκονομίαν τοῦ θεοῦ λόγου ἀπ’ ἀρχῆς, 
κατὰ τὴν ῥηθεῖσαν ἀνάγνωσιν τοῦ 
ἁγίου εὐαγγελίου ... καὶ τὰ μὲν ἐν τοῖς 
πίναξιν, ὀφθαλμοφανῶς αὐτοῖς ἐδείκνυε 
...ἐδείκνυεν αὐτοῖς ∙ τὸν σταυρόν ∙ τὴν 
λόγχην νύττουσαν τὴν ἄχραντον πλευρὰν, 
ἐξ ἧς ἐρρύει τὸ αἷμα καὶ τὸ ὕδωρ ∙ τὴν 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 249

К.С. Моругина. Житие св. Панкратия

ταφήν ∙ τὴν ανάστασιν» / (затем, когда я на-
чал читать, он, держа при себе божественные 
образы, запечатленные на досках, толковал и 
показывал им все домостроительство вопло-
щения Бога Слова с самого начала, согласно 
читаемому вслух тексту Святого Евангелия... 
он наглядно показывал им все, что было на до-
сках... он показывал им Распятие [19, p. 45–47], 
копье, пронзившее пречистое ребро, из которо-
го истекла кровь и вода, погребение и Воскре-
сение). В первой редакции выбранный фраг-
мент несколько отличается: «ὁ δὲ μακάριος 
κατέσχε τὰ τοῖς πίναξιν ἐγκείμενα. ὡς 
οὖν ἠρξάμην ἐγὼ ἀναγνῶναι, αὐτὸς 
ἑρμήνευεν καὶ ὑπεδείκνυεν αὐτοῖς ἅπασαν 
εἰκόνα τῆς ἐν σαρκὶ οἰκονομίας τοῦ θεοῦ 
λόγου, ἅσπερ παρέδωκεν αὐτῷ ὁ μακάριος 
ἀπόστολος Πέτρος ∙ ἀπ’ ἀρχῆς ἅπαντα 
κατὰ τὴν ἀνάγνωσιν τοῦ ἁγίου εὐαγγελίου 
ὑπέδειξεν... ∙ τὰ μὲν ἐν τοῖς πίναξιν 
ὑπέδειξε, τὰς δὲ παραβολὰς διερμήνευσεν 
αὐτοῖς... ὑπέδειξεν αὐτοῖς ∙ τὸ πάθος, τὸν 
σταυρόν, τὴν ταφήν, τὴν ανάστασιν». 
В  данном контексте Дж.Б. Берк предлагает 
переводить «κατέσχε τὰ τοῖς πίναξιν» как 
«held the pages and their contents», а «τὰ μὲν 
ἐν τοῖς πίναξιν ὑπέδειξε» – «he showed them 
what was on the pages» [30, p. 139], в то время 
как перевод И. Шевченко – «удержал при себе 
то, что было на картинках» и «все это он пока-
зал на картинках» [9, p. 321] соответственно. 
В данном случае, как и в предыдущих отрыв-
ках Жития св. Панкратия, между учеными нет 
единства в передаче значения слова «πίναξ». 
Упоминание в отрывках и первой и второй 
редакций сюжета Распятия говорит в пользу 
того, что текст Жития не мог быть оформлен 
ранее конца VII в., поскольку именно так 
датируется самое раннее упоминание о ре-
презентации Христа, умершего на кресте, в 
сочинении Анастасия Синаита [19, p. 40–57]. 
Самое раннее наглядное свидетельство – 
переносная икона с горы Синай – датируется 
началом – серединой VIII в. [37, p. 61–64; 19, 
p. 67–68]. Евагрий подразумевает, что все упо-
минаемые им сцены содержатся в иллюстри-
рованном руководстве, но неясно, было ли 
Евангелие источником для этого списка или 
источником послужила конкретная, известная 
Евагрию, схема декорирования церкви [30, 
p. 14–15].

Результаты. В заключение следует отме-
тить, что наше современное понимание специ-
альных слов и выражений, встречающихся в 
изобилии в агиографических текстах, не всегда 
предполагает абсолютную определенность и 
однозначность. В частности, в Житии св. Пан-
кратия встречается большое количество слов, 
обозначающих материалы для письма и ико-
нописи. Некоторые исследователи обозначали 
материал книг, упомянутых в Житии, как 
папирус, другие – как пергамен. Одни иссле-
дователи считали, что Панкратий раскладывал 
перед новообращенными листы или картинки, 
переводя таким образом слово «πίνακες» / 
(доски). В результате нашего исследования 
представленных в Житии cв. Панкратия слов 
выбранной семантики, на основе новых дан-
ных (сравнив изданную первую редакцию с 
неизданной второй) можно предложить иное 
понимание смысла следующих понятий:

– «τὰ ἐγκηρότατα χρώματα» / (вос-
ковые краски) – вместо ранее предложенного 
исследователями варианта перевода «encaustic 
paints», «энкаустические краски»;

– «οἱ πίνακες χαρτῴοι» / (папирусные 
кодексы) – вместо «papyrus pages», «papyrus 
leaves», «пергаменные листы»;

– «οἱ πίνακες» / (доски) – вместо panels» 
или «pictures», «листы» или «картинки»;

– «ὁ χάρτης» / (папирус) – вместо «пер-
гамен».

Согласно тексту «Жития св. Панкратия», 
он как миссионер раскладывал выполненные 
на досках восковыми красками изображения 
перед прозелитами, параллельно читая вслух 
папирусные кодексы, содержащие ветхо- и 
новозаветные пассажи.

ПРИМЕЧАНИе

	 1	Исследование выполнено при финансовой 
поддержке РФФИ в рамках научного проекта  
№ 19-39-90022.
		 The reported study was funded by RFBR, 
project number 19-39-90022.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

	 1.	 Борухович, В. Г. В мире античных свитков 
/ В. Г. Борухович. – Саратов : Изд-во Сарат. ун-та, 
1976. – 224 c.
	 2.	 Владимир (Филантропов), архим. Система-
тическое описание рукописей Московской Сино-



250

византийское православие

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

дальной (Патриаршей) библиотеки. Ч. 1 : Рукописи 
греческие / архим. Владимир (Филантропов). – М. : 
Синодальная типография, 1894. – 880 c.
	 3.	 Гийу, А. Византийская цивилизация / А. Гийу. – 
Екатеринбург : У-Фактория, 2005. – 552 с.
	 4.	 Иванов, С. А. Византийское миссионер-
ство : Можно ли сделать из «варвара» христианина? 
/ С. А. Иванов. – М. : Языки славянской культуры, 
2003. – 376 с.
	 5.	 Каждан, А. П. История византийской 
литературы (650–850 гг.) / А. П. Каждан. – СПб. : 
Алетейя, 2002. – 530 c.
	 6.	 Луховицкий, Л. В. Никифор Константино-
польский / Л. В. Луховицкий // Большая российская 
энциклопедия. – 2013. – Т. 22. – C. 724–725.
	 7.	 Фонкич, Б. Л. Греческие рукописи Мо-
сковской Синодальной библиотеки. Палеографи-
ческие, кодикологические и библиографические 
дополнения к каталогу архимандрита Владимира 
(Филантропова) / Б. Л. Фонкич, Ф. Б. Поляков. – 
М. : Синодальная библиотека, 1993. – 228 с.
	 8.	 Хвостенко, Т. В. Энкаустика. Искусство, 
пережившее тысячелетия / Т. В. Хвостенко. – М. : 
Советский художник, 1985. – 160 с.
	 9.	 Шевченко, И. Оснащение византийского 
миссионера по Житию Панкратия / И. Шевченко 
// Paleoslavica. – 1999. – Vol. 7. – P. 317–322.
	 10.	 Яковлева, А. И. Техника иконы / А. И. Яков-
лева // История иконописи, VI–XX вв. : Истоки, 
традиции, современность / под ред. Т. В. Моисее-
вой. – М. : Арт-БМБ, 2002. – С. 29–40.
	 11.	 Beck, H. G. Kirche und theologische Literatur 
im byzantinischen Reich / H. G. Beck. – München : 
C. H. Beck, 1977. – 835 S.
	 12.	 Bülow-Jacobsen, A. «Magna in latitudine 
earum differentia» (Pliny, NH XIII, 78) / A. Bülow-
Jacobsen // Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik. – 
1985. – Vol. 60. – P. 273–274.
	 13.	 Devreesse, R. Le cinquième concile et 
l’œcuménicité byzantine / R. Devreesse // Miscellanea 
Giovanni Mercati. – 1946. – Vol. III. – P. 1–15.
	 14.	 Devreesse, R. Introduction à l’étude des 
manuscrits grecs / R. Devreesse. – Paris : Imprimerie 
Nationale, 1954. – 348 p.
	 15.	 Esbroeck M., van. Le dossier hagiographique 
de S. Pancrace de Taormine / M. van Esbroeck, 
U. Zanetti // Storia della Sicilia e tradizione agiografica 
nella tarda antichità / a cura di S. Pricoco. – Soveria 
Mannelli : Rubbettino, 1988. – P. 155–171.
	 16.	 Halkin, F. Bibliotheca hagiographica Graeca 
/ F. Halkin. – 3 ed. – Bruxelles : ed. Socii Bollandiani, 
1957. – 351 p.
	 17.	 Hendriks, I. H. M. Pliny, Historia Naturalis 
XIII, 74–82 and the Manufacture of Papyrus  
/ I. H. M. Hendriks // Zeitschrift für Papyrologie und 
Epigraphik. – 1980. – Vol. 37. – P. 121–136.

	 18.	 Hezser, C. Jewish Literacy in Roman Palestine 
/ C. Hezser. – Tübingen : Mohr Siebeck, 2001. – 
557 p.
	 19.	 Kartsonis, A. D. Anastasis : The Making of 
an Image / A. D. Kartsonis. – Princeton : Princeton 
University Press, 1986. – 263 p.
	 20.	 Lefort, J. Actes d’Iviron. Des origines au 
milieu du XIe siècle. Vol. 1 / J. Lefort, H. Métrévéli. – 
Paris : P. Lethielleux, 1985. – 318 p.
	 21.	 Lehmann, P. Cassiodorstudien / P. Lehmann 
// Philologus. – 1912. – Vol. 71. – S. 278–279.
	 22.	 Liddell, H. G. A Greek-English Lexicon 
/ H. G. Liddell, R. Scott, H. S. Jones, R. McKenzie. – 
Oxford : Clarendon Press, 1940. – 2448 p.
	 23.	 Lieberman, S. Hellenism in Jewish Palestine : 
Studies in the Literary Transmission Beliefs and 
Manners of Palestine in the I Century B.C.E. – 
IV  Century C.E. / S. Lieberman. – N. Y. : Jewish 
Theological Seminary of America, 1962. – 231 p.
	 24.	 Mango, C. A. The Art of the Byzantine 
Empire, 312–1453 / C. A. Mango. – Toronto ; Buffalo ; 
London : University of Toronto Press, 1986. – 272 p.
	 25.	 Mansi,  J .  D. Sacrorum Conciliorum 
Nova Amplissima Collectio. Vol. 12 / J. D. Mansi  
// Documenta Catholica Omnia : Cooperatorum 
Veritatis Societas. – 2006. – Electronic text date. – 
Mode of access: http://www.documentacatholicaomnia.
eu/01_50_1692-1769-_Mansi_JD.html (date of access: 
13.03.2020). – Title from screen.
	 26.	 Nicephori Patriarchae Constantinopolitani 
Refutatio et Eversio Definitionis Synodalis anno 815 
/ ed. by J. M. Featherstone. – Turnhout ; Leuven : 
Brepols ; University Press, 1997. – 380 p.
	 27.	 Pliny the Elder. Naturalis Historia / ed. by 
K. F. T. Mayhoff. – Lipsiae : Teubner, 1906. – 462 p.
	 28.	 Santifaller, L. Beiträge zur Geschichte 
der Beschreibstoffe im Mittelalter : Mit besonderer 
Berücksichtigung der päpstlichen Kanzlei: Untersuchungen 
/ L. Santifaller. – Graz ; Köln : Hermann Böhlaus, 1953. – 
220 S. – (Mitteilungen des Instituts für Österreichische 
Geschichtsforschung ; 16).
	 29.	 Ševčenko, I. Religious Missions Seen From 
Byzantium / I. Ševčenko // Ukraine Between East 
and West. Essays on Cultural History to the Early 
Eighteenth Century / ed. by I. Ševčenko, F. E. Sysyn. – 
Edmonton : CIUS Press, an imprint of University of 
Alberta Press, 1996. – P. 7–27.
	 30.	 Stallman-Pacitti, C. J. The Life of S. Pancratius 
of Taormina / C. J. Stallman-Pacitti. – Leiden : Brill, 
2018. – 525 p.
	 31.	 The Life of S. Pancratius of Taormina. Vol. I. 
Text / ed. by C. J. Stallman. – Oxford : University of 
Oxford, 1986. – 524 p.
	 32.	 The Oxford Handbook of Papyrology / ed. 
R. S. Bagnall. – Oxford ; New York : Oxford University 
Press, 2009. – 688 p.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 251

К.С. Моругина. Житие св. Панкратия

	 33.	 Thesaurus linguae graecae. Canon of Greek 
Authors and Works : TLG CD-ROM # C. – Irvine : 
University of California, 1999. – 1 CD-ROM.
	 34.	 Trapp, E. Lexikon zur byzantinischen Gräzität 
besonders des 9.–12. Jahrhunderts / E. Trapp. – Wien : 
ÖAW, 1994. – 2060 S.
	 35.	 Ven P., van den. La patristique et l’hagiographie 
au concile de Nicée de 787 / P. van den Ven // Byzantion. – 
1957. – Vol. 25. – Р. 325–362.
	 36.	 Wallert, A. The Reconstruction of Papyrus 
Manufacture : A Preliminary Investigation / A. Wallert 
// Studies in Conservation. – 1989. – Vol. 34. – 
P. 1–8.
	 37.	 Weitzmann, K. The Monastery of St. Catherine 
at Mount Sinai : The Icons. From the Sixth to the 
Tenth Century / K. Weitzmann. – Princeton : Princeton 
University Press, 1976. – 107 p.
	 38.	 Wessel, K. Reallexikon zur byzantinischen 
Kunst / K. Wessel, M. Restle. – Stuttgart : Anton 
Hiersemann Publ., 1971. – 671 p.

REFERENCES

	 1.	 Borukhovich V.G. V mire antichnykh svitkov 
[In the World of Ancient Scrolls]. Saratov, Izd-vo Sarat. 
un-ta Publ., 1976. 224 p.
	 2.	 Vladimir (Filantropov), arkhim. Sistematicheskoe 
opisanie rukopisey Moskovskoy Sinodalnoy (Patriarshey) 
biblioteki. Ch. 1: Rukopisi grecheskie [Systematic 
Description of the Manuscripts of the Moscow Synodal 
Library. Chapter 1: Greek Manuscripts]. Moscow, 
Sinodalnaya Typographiya Publ., 1894. 880 p.
	 3.	 Giyyu A. Vizantiyskaya tsivilizatsiya 
[Byzantine Civilization]. Ekaterinburg, U-Faktoriya 
Publ., 2005. 552 p.
	 4.	 Ivanov S.A. Vizantiyskoe missionerstvo: 
Mozhno li sdelat iz “varvara” khristianina? [Byzantine 
Missionary Activity: Is It Possible to Make a Christian 
out of a “Barbarian”?]. Moscow, Yazyki slavyanskoy 
kultury Publ., 2003. 376 p.
	 5.	 Kazhdan A.P. Istoriya vizantiyskoy literatury 
(650–850 gg.) [The History of Byzantine Literature 
(650–850)]. Saint Petersburg, Aletheia Publ., 2002. 
530 p.
	 6.	 Lukhovitskiy L.V. Nikifor Konstantinopolskiy. 
[Nicephorus of Constantinople]. Bolshaya rossiyskaya 
entsiklopediya [The Great Russian Encyclopedia], 
2013, vol. 22, pp. 724-725.
	 7.	 Fonkich B.L., Polyakov F.B. Grecheskie rukopisi 
Moskovskoy Sinodalnoy biblioteki. Paleograficheskie, 
kodikologicheskie i bibliograficheskie dopolneniya 
k katalogu arkhimandrita Vladimira (Filantropova) 
[Greek Manuscripts of the Moscow Synodal Library. 
Paleographical, Codicological and Bibliographical 
Additions to the Catalog of Archimandrite Vladimir]. 
Moscow, Sinodalnaya biblioteka Publ., 1993. 228 p.

	 8.	 Khvostenko T.V. Enkaustika. Iskusstvo, 
perezhivshee tysyacheletiya [Encaustic Painting. 
The Art Survived in Centuries]. Moscow, Sovetskiy 
khudozhnik Publ., 1985. 160 p.
	 9.	 Shevchenko I. Osnashchenie vizantiyskogo 
missionera po Zhitiyu Pankratiya [Equipment of 
a Byzantine Missioner According to the Life of 
St. Pancratius]. Paleoslavica, 1999, vol. 7, pp. 317-322.
	 10.	 Yakovleva A.I. Tekhnika ikony [A technique 
of icon]. Moiseeva T.V., ed. Istoriya ikonopisi, VI–
XX vv.: Istoki, traditsii, sovremennost [The History of 
Icon-Painting, from 6th to 20th Century: Beginnings, 
Traditions, Modernity]. Moscow, Art-BMB Publ., 
2002, pp. 31-39.
	 11.	 Beck H.G. Kirche und theologische Literatur 
im byzantinischen Reich. München, C.H. Beck, 1977. 
835 p.
	 12.	 Bülow-Jacobsen A. «Magna in latitudine 
earum differentia» (Pliny, NH XIII, 78). Zeitschrift für 
Papyrologie und Epigraphik, 1985, vol. 60, pp. 273-274.
	 13.	 Devreesse R. Le cinquième concile et 
l'œcuménicité byzantine. Miscellanea Giovanni 
Mercati, 1946, vol. III, pp. 1-15.
	 14.	 Devreesse R. Introduction à l’étude des manuscrits 
grecs. Paris, Imprimerie Nationale, 1954. 348 p.
	 15.	 Esbroeck M. van, Zanetti U. Le dossier 
hagiographique de S. Pancrace de Taormine. S. Pricoco, 
ed. Storia della Sicilia e tradizione agiografica nella 
tarda antichità. Soveria Mannelli, Rubbettino, 1988, 
pp. 155-171.
	 16.	 Halkin F. Bibliotheca hagiographica Graeca. 
3 ed. Bruxelles, ed. Socii Bollandiani, 1957. 351 p.
	 17.	 Hendriks I.H.M. Pliny, Historia Naturalis XIII, 
74–82 and the Manufacture of Papyrus. Zeitschrift für 
Papyrologie und Epigraphik, 1980, vol. 37, pp. 121-136.
	 18.	 Hezser C. Jewish Literacy in Roman Palestine. 
Tübingen, Mohr Siebeck, 2001. 557 p.
	 19.	 Kartsonis A.D. Anastasis: The Making of an 
Image. Princeton, Princeton University Press, 1986. 
263 p.
	 20.	 Lefort J., Métrévéli H. Actes d’Iviron. 
Des origines au milieu du XIe siècle. Vol. 1. Paris, 
P. Lethielleux, 1985. 318 p.
	 21.	 Lehmann P. Cassiodorstudien. Philologus, 
1912, vol. 71, pp. 278-279.
	 22.	 Liddell H.G., Scott R., Jones H.S., McKenzie R. 
A Greek-English Lexicon. Oxford, Clarendon Press, 
1940. 2448 p.
	 23.	 Lieberman S. Hellenism in Jewish Palestine: 
Studies in the Literary Transmission Beliefs and 
Manners of Palestine in the I Century B.C.E. – 
IV Century C.E. N. Y., Jewish Theological Seminary 
of America, 1962. 231 p.
	 24.	 Mango C.A. The Art of the Byzantine Empire, 
312–1453. Toronto; Buffalo; London, University of 
Toronto Press, 1986. 272 p.



252

византийское православие

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

	 25.	 Mansi J.D. Sacrorum Conciliorum Nova 
Amplissima Collectio. Vol. 12. Documenta Catholica 
Omnia: Cooperatorum Veritatis Societas. URL: http://
www.documentacatholicaomnia.eu/01_50_1692-
1769-_Mansi_JD.html (accessed 13.03.2020).
	 26.	 Featherstone J.M., ed. Nicephori Patriarchae 
Constantinopolitani Refutatio et Eversio Definitionis 
Synodalis anno 815. Turnhout; Leuven, Brepols, 
University Press, 1997. 380 p.
	 27.	 Mayhoff K.F.T., ed. Pliny the Elder. Naturalis 
Historia. Lipsiae, Teubner, 1906. 462 p.
	 28.	 Santifaller L. Beiträge zur Geschichte 
der Beschreibstoffe im Mittelalter: mit besonderer 
Berücksichtigung der päpstl ichen Kanzlei: 
Untersuchungen. Graz; Köln, Hermann Böhlaus, 1953. 
220 p. (Mitteilungen des Instituts für Österreichische 
Geschichtsforschung; vol. 16).
	 29.	 Ševčenko I. Religious Missions Seen From 
Byzantium. Ševčenko I., Sysyn F. E., eds. Ukraine 
Between East and West. Essays on Cultural History 
to the Early Eighteenth Century. Edmonton, CIUS 
Press, an imprint of University of Alberta Press, 1996, 
pp. 7-27.
	 30.	 Stallman-Pacitti C. J. The Life of S. Pancratius 
of Taormina. Leiden, Brill, 2018. 525 p.

	 31.	 Stallman C.J., ed. The Life of S. Pancratius of 
Taormina. Vol. I. Text. Oxford, University of Oxford, 
1986. 524 p.
	 32.	 Bagnall R.S., ed. The Oxford Handbook of 
Papyrology. Oxford; New York, Oxford University 
Press, 2009. 688 p.
	 33.	 Thesaurus linguae graecae. Canon of Greek 
Authors and Works: TLG CD-ROM # C. Irvine, 
University of California, 1999. 1 CD-ROM.
	 34.	 Trapp E. Lexikon zur byzantinischen Gräzität 
besonders des 9.–12. Jahrhunderts. Wien, ÖAW, 1994. 
2060 p.
	 35.	 Ven P. van den. La patristique et l’hagiographie 
au concile de Nicée de 787. Byzantion, 1957, vol. 25, 
pp. 325-362.
	 36.	 Wallert A. The Reconstruction of Papyrus 
Manufacture: a Preliminary Investigation. Studies in 
Conservation, 1989, vol. 34, pp. 1-8.
	 37.	 Weitzmann K. The Monastery of St. Catherine 
at Mount Sinai: The Icons. From the Sixth to the Tenth 
Century. Princeton, Princeton University Press, 1976. 
107 p.
	 38.	 Wessel K., Restle M. Reallexikon zur 
byzantinischen Kunst. Stuttgart, Anton Hiersemann 
Publ., 1971. 671 p.

Information About the Author
Kseniia S. Morugina, Senior Lecturer, Junior Researcher, Institute of World History of the Russian 

Academy of Sciences, Prosp. Leninskiy, 32a, 119334 Moscow, Russian Federation, ksenyamorug@mail.ru, 
https://orcid.org/0000-0002-6254-4244

Информация об авторе
Ксения Сергеевна Моругина, старший преподаватель, младший научный сотрудник, Ин-

ститут всеобщей истории РАН, просп. Ленинский, 32а, 119334 г. Москва, Российская Федерация, 
ksenyamorug@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-6254-4244



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 253


 С

те
ль

ни
к 

Е.
В

., 
20

20
византийское православие



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.20

UDC 94“9”:179.9	 Submitted: 01.07.2020
LBC 63.3(0)4-92	 Accepted: 15.12.2020

job versus hercules: virtue in the articles 
of the byzantine suda dictionary of the 10th century

Evgeny V. Stelnik
Volgograd State University, Volgograd, Russian Federation

Abstract. Introduction. In ancient mythology, the image of Hercules is one of the most popular, and his heroic 
cult is one of the most common. Having emerged from the “conglomerate of folk tales”, the image of Hercules was 
actively assimilated by the Greek and then Roman literary tradition. Hercules was a very popular hero among Greek 
tragic and especially comic poets. In Roman times, the final systematization of the image took place. The key role 
in this process was played by the works of Apollodorus “The Mythological Library” (2nd century BC), “Pictures” 
by Philostratus the Younger (2nd century BC) and “Description of Hellas” by Pausanias (2nd century BC). Within the 
framework of the classical tradition, the image of Hercules in Roman times was finally formed and unambiguous. 
Hercules is a hero, a demigod, the son of Zeus and Alcmene, who possessed amazing strength, who killed his 
children (and the children of his brother Iphicles) in an act of madness. He performed 12 labours at the request of 
Eurystheus. Hercules lived with the Lydian queen Omphale dressing in a woman’s dress. He was poisoned by his 
wife Deianira, burned at the stake on Mount Eta and ascended to Olympus, where he became the spouse of Hebe. 
Methods. The hermeneutic methodology, which ensured the correct understanding and interpretation of the text of 
the Suda dictionary and the ancient texts, on which this “antique” dictionary was based, is used in the article. The 
toolkit of the hermeneutic circle (pre-understanding and understanding of the text, interpretation of the whole based 
on knowledge of its parts) made it possible to highlight key elements (plots, signs and symbols) of the philosophical 
image of Hercules in the entries of the dictionary. Results. We can see a kind of “muscular Christianity”, when the 
strength of the body still corresponds to moral perfection and the withdrawal from the world does not contradict the 
active entry into the still polis institutions of urban life in Byzantine cities, among which the most important was 
the hippodrome and sports competitions. Christian authors actively used traditional sports metaphors and images of 
wrestling, but filled them with new Christian content. In the dictionary of the Suda, there is a kind of replacement of 
images that embody the samples of virtue. Hercules always loses to Job. It is indicative that the Christian rhetoric, 
relying on the philosophical symbolism of the apotheosis of Hercules, using the “sports” terminology of struggle, 
ignores the developed philosophical symbolism of Hercules, and fights against the mythological “fables” about 
Hercules. Using cynical and stoic terminology, Christian rhetoric opposes the comedic and dramatic image of 
Hercules, as Herodore of Heracles did in the 5th century BC. That is, the enemy is borrowed from Christian rhetoric 
along with philosophical symbols and terminology describing a difficult life full of trials as a virtue.

Key words: virtue, philosophy, wrestling, athletes, Hercules, Job, Suda dictionary.

Citation. Stelnik E.V. Job Versus Hercules: Virtue in the Articles of the Byzantine Suda Dictionary of 
the 10th Century. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya  4. Istoriya. Regionovedenie. 
Mezhdunarodnye otnosheniya [Science journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International 
Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 253-258. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.20

УДК 94“9”:179.9	 Дата поступления статьи: 01.07.2020
ББК 63.3(0)4-92	 Дата принятия статьи: 15.12.2020

ИОВ ПРОТИВ ГЕРАКЛА: 
 ДОБРОДЕТЕЛЬ В СТАТЬЯХ ВИЗАНТИЙСКОГО СЛОВАРЯ СУДА X века

Евгений Викторович Стельник
Волгоградский государственный университет, г. Волгоград, Российская Федерация

Аннотация. В античной мифологии образ Геракла является одним из самых популярных, а его ге-
роический культ – одним из самых распространенных. Мифологический образ Геракла был активно освоен 



254

византийское православие

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

древнегреческой, а затем и римской литературной традицией, особенно комедией. В философской традиции 
сформировался параллельный философский образ Геракла, который символически воплощает добродетели 
кинической и стоической философии. В византийском словаре Суда X в., наполненном античными реминис-
ценциями, Геракл рассматривается и в мифологическом и в философском контексте. Но киническая добро-
детель Геракла, для автора словаря, не выдерживает соревнования с христианской добродетелью, которую 
выражает ветхозаветный Иов. Иов побеждает Геракла как атлет атлета. Показательно, что мифологическое 
значение образа Геракла в христианской риторике вытесняется, а философский контекст встраивается в 
православную картину мира, но заменяется ветхозаветными образом Иова.

Ключевые слова: добродетель, философия, борьба, атлеты, Геракл, Иов, словарь Суда.

Цитирование. Стельник Е. В. Иов против Геракла: добродетель в статьях византийского словаря 
Суда X века // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. 
Международные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 253–258. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.20

Введение. В античной мифологии образ 
Геракла является одним из самых популярных, 
а его героический культ – одним из самых рас-
пространенных. Возникнув из «конгломерата 
народных сказаний» [3, c. 367], образ Геракла 
был активно освоен греческой, а затем и рим-
ской литературной традицией. О чудесном 
рождении Геракла повествует уже Илиада [13, 
XIX. 95]. Гераклу была посвящена поэма «Щит 
Геракла», написанная одним из авторов гесио-
довского круга. Геракл описывался Паниаси-
дом из Галикарнаса (VI в. до н. э.), Пиндаром 
(VI в. до н. э.), Гекатеем Милетским (VI–V вв. 
до н. э.), Аполлонием Родосским (III в. до н. э.). 
Писандр Родосский (VII–VI вв. до н.  э.) со-
брал в единое повествование 12 легендарных 
подвигов. Так сложился стереотипный герои-
ческий образ, известный каждому и в XXI в. 
Во II в. Павсаний (IV.2,3) использовал термин 
«Гераклея», чтобы описать все эпические 
сказания о Геракле. А Аристотель в Поэтике 
(8 1451а) упоминает о нескольких эпических 
циклах (Гераклеях), описывающих всю жизнь 
Геракла.

Геракл был очень популярным героем у 
греческих трагических и особенно комических 
поэтов. Легендарный Креофил Самосский, 
современник Гомера, Писандр Камиренский 
(VII–VI вв.), Эпихарм (VI–V вв. до н. э.), Со-
фрон (сер. V в. до н. э.), Софокл (V в.), Еври-
пид (V в. до н. э.), Архип (V в. до н. э.), Эсхил 
(V–IV вв. до н.  э.), Аристофан (V–IV вв. до 
н. э.), Спинтарос (IV в. до н. э.) и Ринтон (IV в. 
до н. э.) активно использовали образ Геракла 
в своих поэмах.

В римское время произошла окончатель-
ная систематизация образа. Ключевую роль в 
этом процессе сыграли сочинения Аполлодора 

«Мифологическая библиотека» (II в.), «Карти-
ны» Филострата младшего (II в.) и «Описание 
Эллады» Павсания (II в.).

В рамках классической традиции образ 
Геракла в римское время являлся окончательно 
сложившимся и однозначным. Геракл – герой, 
полубог, сын Зевса и Алкмены, обладавший 
удивительной силой, в припадке безумия 
убивший своих детей (и детей своего брата 
Ификла). По требованию Эврисфея совершил 
12 подвигов, жил у лидийской царицы Омфа-
лы, одеваясь в женское платье, был отравлен 
своей женой Дейанирой, сгорел на костре на 
горе Эта и вознесся на Олимп, где стал супру-
гом Гебы.

Методы. В статье использовалась гер-
меневтическая методология, которая обеспе-
чила корректное понимание и интерпретацию 
текста словаря Суда и античных текстов, на 
которые опирался этот «антикварный» сло-
варь. Инструментарий герменевтического 
круга (предпонимание и понимание текста, 
истолкование целого на основании знания его 
частей) позволил выделить в статьях словаря 
ключевые элементы (сюжеты, знаки и симво-
лы) философского образа Геракла.

Анализ. Параллельно традиционно-
му прочтению образа в драме и комедии в 
философских текстах образ Геракла приоб-
рел неочевидное, символическое значение. 
В кинической, а потом стоической литературе 
Геракл стал символизировать непростую, но 
добродетельную жизнь.

Геракл прожил свою жизнь в борьбе, 
в трудах, в заботах и страданиях, но после 
смерти вознесся на небо и стал бессмертным 
(достиг апофеоза). Первоначально, видимо, не 
было речи о воздаянии, скорее всего, подразу-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 255

Е.В. Стельник. Иов против Геракла: добродетель в статьях византийского словаря Суда X в.

мевалось равновесие, когда тяжелая жизнь на 
земле уравновешивается апофеозом. Контраст 
между земной и небесными жизнями Геракла 
привлекал внимание многих древнегреческих 
авторов [12, p. 41].

Конечный успех (апофеоз) позволил ав-
торам рассматривать тяжелую жизнь Геракла 
в новом контексте, когда мифологические дей-
ствия и поступки очень неоднозначного пер-
сонажа получили расширительную трактовку. 
У Геродора Гераклейского, автора биографии 
Геракла в 17 книгах (400 г. до н.  э.), Геракл 
представлен уже идеальным философом [4, 
c. 215], посвятившим свою жизнь моральному 
самосовершенствованию и служению науке 
[10, 31. F14].

Софисту Продику из Кеоса (V в. до н. э.) 
принадлежит сочинение «Геракл на распутье». 
Геракл в этом произведении представлен в 
виде юноши, который выбирает дорогу, по 
которой будет идти всю жизнь. Геракл выби-
рает между путем добродетели – чтобы идти 
по этой дороге надо иметь большую физиче-
скую силу – и путем наслаждений, который 
легок и приятен. Геракл выбирает тяжелый 
путь и стойко выдерживает удары судьбы как 
настоящий атлет.

У Антисфена (V–VI вв. до н. э.) Геракл, 
проведший всю жизнь в труде, становится 
примером добродетели [4, c. 215]; такое пони-
мание образа стало универсальным для школы 
киников [2, c. 264]. Геракл борется с судьбой, и 
эта борьба стала универсальным примером. По 
словам Диогена Лаэртского, Антисфен всеми 
силами боролся с пороками. Для Антисфена 
примером в такой борьбе был именно Геракл, 
которому он посвятил свое сочинение «Геракл 
босоногий»1.

Атлетом называл себя стоик Посидоний 
(I в. до н. э.). Панкреатист – популярная стои-
ческая метафора активной мужской энергии и 
философии вообще.

Показательно, что Геракл становился 
примером идеального правителя-философа. 
На пример мужества Геракла опирались в 
своем правлении Александр Македонский и 
римский император Коммод.

В византийском словаре X в. Суда 
(первое упоминание в 976 г.) [15, S. 261] об-
раз Геракла представлен во всем его разноо-
бразии. Автор словаря Суда нам неизвестен. 

Все, что мы можем о нем сказать, это то, что 
он интересовался военным делом, теологией 
и имел крайне плохие личные отношения с 
патриархом Полиевктом (956–970 гг.) – то есть 
почти ничего.

Словарь Суда – это колоссальный ре-
зультат компиляции множества текстов. Это 
«Словарь» и «Мириобиблион» Фотия, «Этимо-
логии», выдержки из трудов Константина VII, 
многочисленных схолий и предшествующих 
Суде словарей («Ономатологос» и «Эпитома») 
и многих других литературных трудов и со-
чинений. Словарь Суда, таким образом, – это 
результат аккумуляции целой культурной 
традиции.

Византийская культура настойчиво со-
храняла традиционные античные образы [15, 
S. 13]. Старые античные образы cформировали 
христианскую риторику, и традиционный ан-
тичный образ Геракла активно использовался 
в качестве риторического топоса [14, p. 36].

Византийский словарь Суда продолжает 
античную традицию символического прочте-
ния образа Геракла.

Рассмотрим статьи словаря, посвящен-
ные Гераклу.

Статья «Статуя Геракла»(«Ἡρακλέους 
ἄγαλμα», eta 454). Словарь Суда рассказывает 
об одной константинопольской статуе Геракла, 
которая описывается также в сочинении Patria 
Constantinopoleos [18, p. 154–155]. Геракл в 
этой статье предстает перед нами не как мифи-
ческий герой, а как «лучший из философов». 
В руке у этого Геракла три яблока, что, по сло-
вам автора словаря Суда, означает, что Геракл 
смог привести в гармонию состоящую из трех 
частей душу [19, eta 454]. Но эти же яблоки 
оказываются еще символами трех добродете-
лей: не гневаться, не стремится за выгодой и 
не тратить время попусту [19, eta 454]. Геракл 
приобрел эти яблоки-добродетели, когда убил 
своей дубиной дракона, то есть умерил свою 
страсть. А львиная шкура, которая укрывает 
Геракла, по мнению Суды, это не что иное, как 
«благородный ум, охвативший» Геракла.

Статья «Геракл» («Ἡρακλῆς», eta 475) 
повторяет по смыслу статью eta 454 (Ге-
ракл  – «лучший философ», львиная шкура, 
три яблока – три добродетели), но дополняет 
образ Геракла его дубиной, которая оказыва-
ется «аргументом его философии», которая 



256

византийское православие

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

завоевывает самых «смелых и здравомысля-
щих» [19, eta 475]. Приравнивание убеждения 
к насилию – распространенный топос древне-
греческой риторики [1, c. 318], так что Геракл 
со своей «простой» дубиной и практической 
добродетелью противостоит изощренным 
и манерным философам и их абстрактным 
конструкциям. Философия Геракла – это 
прежде всего борьба со страстями, а не 
категориальное познание мира [16, p. 48]. 
Показательно, что Платон в словаре Суда – 
тоже борец [19, pi 1707].

Ада Адлер, издатель словаря Суда, в 
своих комментариях проводила взаимосвязь 
между этой статьей и фрагментом из сочине-
ния Иоанна Антиохийского [11, 4. 453], откуда 
автор Суды просто позаимствовал сюжет о 
Геракле-философе. Сам Иоанн Антиохийский 
опирался, видимо, на сочинение Геродора 
Гераклейского (V в. до н. э.).

В статье Иов («Ἰώβ», iota 471) уже вет-
хозаветный праведник описывается как «на-
стоящий борец» (ἀγωνιστής). Иов выходит 
на «гимнастический стадион» (τὸ γυμνικὸν 
ἐκεῖνο καὶ παγκόσμιον στάδιον) и вступа-
ет в борьбу с Сатаной, получая болезненные 
удары («вплоть до костей»). Иов стоит непре-
клонно как «голый атлет», «безоружный», «в 
одиночку». Иов стоит как «статуя», три раза 
бросает на землю своего противника и тем 
самым побеждает Сатану и в награду (ἄθλων) 
за свою борьбу воскреснет вместе с Христом и 
будет жить вечно [17, p. 49]. Иов в добродете-
ли превзошел апофеоз Геракла, когда воскрес 
вместе с Христом.

Христианская риторика активно опи-
рается на философскую традицию, но идет 
дальше. Праведник Иов, претерпевший так 
же много лишений в своей жизни, оказывается 
для автора словаря более успешным, так как 
выиграл более значимый приз. Христианский 
атлет Иов победил языческого Геракла на его 
же гимнастическом стадионе (παγκόσμιον 
στάδιον).

Х. Хунгер обращал внимание на то, как 
в рамках православной риторики старые гре-
ческие спортивные термины превращались 
в религиозные метафоры. Истоки этого про-
цесса он находил в послании апостола Павла, 
а развитие – у Иоанна Злотоуста [14, p. 41]. 
Так, термины ἀγών, ἀθλητής, στάδιον, 

παλαίστρα и т. д. оказывались метафорами 
христианского усердия и борьбы / соревно-
вания с Сатаной за спасение души. Не удиви-
тельно, что и Геракл как символ физической 
силы и покровитель спортивных упражнений 
превращался в персонажа, с которым соревну-
ется Иов и превосходит его.

Показательна трансформация терминов 
ἄσκησις (упражнение) и ἀσητής (упраж-
няющийся в чем-либо гимнаст, атлет или 
борец), используемых словарем Суда в статье 
Ориген («Ὠριγένης», omega 182). Автор 
словаря цитирует «Церковную историю» Ев-
севия Памфила (около 265 г. – около 340 г.), у 
которого эти слова предстают в религиозном 
контексте. Так, ἄσκησις используется в зна-
чении «тщательно изучать божественные ис-
тины», а аскет – это тот, кто усиленно изучает 
богословие [6, c.  225–226]. Постепенно в 
христианской риторике термин ἀσκητής ста-
нет связываться с мученичеством [9, p. 143]. 
Похожую трансформацию пройдет и термин 
ἀθλητής (атлет, борец) и приобретет значение 
«чемпион веры». То есть станет также сино-
нимом мученичества.

Схожие спортивно-религиозные метафо-
ры можно встретить в сочинениях Дионисия 
Ареопагита [5, 8.6], Марка Эфесского, Кли-
мента Александрийского [7, c. 85, 102, 284], 
Григория Назианзина, в комментариях Дидима 
Александрийского. По подсчетам К. Поляко-
вой, у Иоанна Златоуста в текстах присутству-
ют сотни спортивных метафор [17, p. 51].

Спортивные образы присутствуют и в 
агиографии. Так, у Мосха есть описания сорев-
нования на константинопольском ипподроме 
двух команд. «Партия» мужей в белых одеждах 
боролась с «партией» эфиопов. «Белая» ко-
манда, которая представляла ангелов, в конце 
концов, выиграла [8, c. 100].

Выводы. Перед нами – своеобразное 
«мускульное христианство» [17, p. 53], когда 
сила тела все еще соответствует моральному 
совершенству, а уход от мира не противоречит 
активному проникновению в еще полисные 
институты городской жизни византийских го-
родов, среди которых важнейшее значение имел 
ипподром и спортивные состязания.

Христианские авторы активно исполь-
зовали традиционные спортивные метафоры 
и образы борьбы, но наполняли их новым 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 257

Е.В. Стельник. Иов против Геракла: добродетель в статьях византийского словаря Суда X в.

христианским содержанием. В словаре Суда 
происходит своеобразное замещение образов, 
воплощающих образцы добродетели. Геракл 
обязательно уступает Иову.

Показательно, что христианская рито-
рика, опираясь на философскую символику 
апофеоза Геракла, используя «спортивную» 
терминологию борьбы, игнорирует разрабо-
танную философскую символику Геракла, но 
борется с мифологическими «баснями» о Гера-
кле. Используя киническую и стоическую тер-
минологию, христианская риторика противо-
стоит комедийному и драматическому образу 
Геракла, как это делал Геродор Гераклейский 
еще в V в. до н.  э. То есть противник поза-
имствован христианской риторикой вместе с 
философской символикой и терминологией, 
описывающей тяжелую, полную испытаний 
жизнь как добродетель.

ПРИМЕЧАНИЕ

	 1	Показательно, что Геракл мог иметь прямо 
противоположное значение. У Паниасида из Гали-
карнаса он представляется похотливым обжорой и 
пьяницей; эта неумеренность была естественным 
отражением его неуемной силы. Эта традиция 
продолжается в комедиях Аристофана и Эпихарма.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

	 1.	 Аверинцев, С. С. Поэтика ранневизан-
тийской литературы / С. С. Аверинцев. – СПб. : 
Азбука-классика, 2004. – 480 с.
	 2.	 Алымова, Е. В., Караваева, С. В. Геракл как 
протагонист кинической литературы / Е. В. Алымо-
ва, С. В. Караваева // Вестник Русской христианской 
гуманитарной академии. – 2018. – Т. 19, вып. 4. – 
C. 262–270.
	 3.	 Буркерт, В. Греческая религия. Архаика и 
Классика / В. Буркерт. – СПб. : Алетейя, 2004. – 
584 с.
	 4.	 Диоген Лаэртский. О жизни, учениях и из-
речениях знаменитых философов / пер. М. Л. Гаспа-
рова. – М. : Мысль, 1998. – 576 с.
	 5.	 Дионисий Ареопагит. О божественных 
именах. О мистическом богословии / изд. подгот. 
Г. М. Прохоровым. – СПб. : Глагол, 1995. – 371 с.
	 6.	 Евсевий Памфил. Церковная история 
/ коммент. и примеч. С. Л. Кравца. – М. : Изд-во 
Спасо-Преображенского Валаамского монаcтыря, 
1993. – 448 с.
	 7.	 Климент Александрийский. Строматы. Т. 1 
/ подгот. текста, пер., пред. и коммент. Е. В. Афо-

насина. – СПб. : Изд-во Олега Абышко, 2003. – 
544 с.
	 8.	 Рудаков, А. П. Очерки византийской куль-
туры по данным греческой агиографии / А. П. Ру-
даков. – СПб. : Алетейя, 1997. – 296 с.
	 9.	 A Greek-English Lexicon of the New 
Testament and Other Early Christian Literature 
/ ed. F. W. Danker. – Chicago : University of Chicago 
Press, 2000. – 1108 p.
	 10.	 Die Fragmente der Griechischen Historiker. 
Т. 1. Genealogie und Mythographie / еd. F. Jacoby. – 
Leiden : Brill, 1995. – 313 S.
	 11.	 Fragmenta Historicorum Graecorum. Vol. 4 
/ ed. K. Müller. – Parisiis : Firmin-Didot, 1885. – 856 S.
	 12.	 Holt, P. Herakles' Apotheosis in Lost Greek 
Literature and Art / P. Holt // L'antiquité classique. – 
1992. – T. 61. – P. 38–59.
	 13.	 Homeri Opera. Vol. 2 (Iliadis. XIII-XXIV) 
/ ed. D. B. Monro, T. W. Allen. – Oxford : Clarendon 
Press, 1963. – 320 p.
	 14.	 Hunger, H. The Classical Tradition in Byzantine 
Literature: the Importance of Rhetoric / H. Hunger 
// Byzantium and the Classical Tradition: University 
of Birmingham, Thirteenth Spring Symposium of 
Byzantine Studies, 1979 / ed. M. Mullett, R. Scott. – 
Birmingham : Centre for Byzantine Studies, University 
of Birmingham, 1981. – P. 35–47.
	 15.	 Krumbacher, K. Geschichte der byzantinischen 
Literatur von Justinian bis zum Ende des Oströemischen 
Reiches (527–1453) / K. Krumbacher. – München : 
C. H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung (Oskar Beck), 
1897. – 496 S.
	 16.	 Moore, C. Heracles the Philosopher 
(Herodorus, Fr. 14) / C. Moore // The Classical 
Quarterly. – 2017. – Vol. 67, Issue 1. – P. 27–48.
	 17.	 Poliakoff, C. Jacob, Job, and Other Wrestlers: 
Reception of Greek Athletics by Jews and Christians in 
Antiquity / C. Poliakoff // Journal of Sport History. – 
1984. – Vol. 11, no. 2. – P. 48–65.
	 18.	 Scriptores originum Constantinopolitarum. 
Fasc. II / ed. T. Preger. – Leipzig : B.G. Teubner, 
1907. – 276 p.
	 19.	 Suidae Lexicon. Vol. 2. (Lexicographi graeci, I) 
/ ed. A. Adler. – Lipsiae : B.G. Teubneri, 1931. – 740 p.

REFERENCES

	 1.	 Averintsev S. S. Poetika rannevizantiyskoy 
literatury [Poetics of early Byzantine literature]. 
St. Petersburg, Azbuka-klassika Publ., 2004. 480 p.
	 2.	 Alymova E. V., Karavaeva S. V. Gerakl kak 
protagonist kinicheskoy literatury [Hercules as the 
protagonist of cynical literature]. Vestnik Russkoy 
khristianskoy gumanitarnoy akademii [Bulletin of 
the Russian Christian Humanitarian Academy], 2018, 
vol. 19, no. 4, pp. 262-270.



258

византийское православие

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

	 3.	 Burkert V. Grecheskaya religiya. Arkhaika 
i Klassika [Greek religion. Archaic and Classical]. 
St. Petersburg, Aletheia Publ., 2004. 584 p.
	 4.	 Gasparov M.L., ed. Diogen Laertskiy. 
O  zhizni, ucheniyakh i izrecheniyakh znamenitykh 
filosofov [Diogenes Laërtius. About the life, teachings 
and sayings of famous philosophers]. Moscow, Mysl 
Publ., 1998. 576 p.
	 5.	 Prokhorov G.M., ed. Dionisiy Areopagit. 
O bozhestvennykh imenakh. O misticheskom bogoslovii 
[Dionysius the Areopagite. About divine names. On 
mystical theology]. St. Petersburg, Glagol Publ., 1995. 
371 p.
	 6.	 Kravts S.L., ed. Evseviy Pamfil. Tserkovnaya 
istoriya. [Eusebius of Caesarea. Church history]. 
Moscow, Izd-vo Spaso-Preobrazhenskogo Valaamskogo 
monastyrya Publ., 1993. 448 p.
	 7.	 Afonasina E.V., ed. Kliment Aleksandriyskiy. 
Stromaty [Clement of Alexandria. Stromata]. Vol. 1. 
St. Petersburg, Izd-vo Olega Abyshko Publ., 2003. 
544 p.
	 8.	 Rudakov A.P. Ocherki vizantiyskoy kultury po 
dannym grecheskoy agiografii [Essays on Byzantine 
culture according to Greek hagiography]. St. Petersburg, 
Aletheia Publ., 1997. 296 p.
	 9.	 Danker F.W. A Greek-English Lexicon of the 
New Testament and Other Early Christian Literature. 
Chicago, University of Chicago Press, 2000. 1108 p.
	 10.	 Jacoby F., ed. Die Fragmente der Griechischen 
Historiker. Т. 1. Genealogie und Mythographie. 
Leiden, Brill, 1995. 313 p.

	 11.	 Müller K., ed. Fragmenta Historicorum 
Graecorum. Vol. 4. Parisiis, Firmin-Didot, 1885. 856 p.
	 12.	 Holt P. Herakles' Apotheosis in Lost Greek 
Literature and Art. L'antiquité Classique, 1992, vol. 61, 
pp. 38-59.
	 13.	 Monro D.B., Allen T.W., eds. Homeri Opera. 
Vol. 2 (Iliadis. XIII-XXIV). Oxford, Clarendon Press, 
1963. 320 p.
	 14.	 Hunger H. The Classical Tradition in 
Byzantine Literature: the Importance of Rhetoric. 
Mullett M., Scott R., eds. Byzantium and the Classical 
Tradition: University of Birmingham, Thirteenth 
Spring Symposium of Byzantine Studies, 1979. 
Birmingham, Centre for Byzantine Studies, University 
of Birmingham, 1981, pp. 35-47.
	 15.	 Krumbacher K. Geschichte der byzantinischen 
Literatur von Justinian bis zum Ende des Oströemischen 
Reiches (527–1453). München, C.H. Beck'sche 
Verlagsbuchhandlung (Oskar Beck), 1897. 496 p.
	 16.	 Moore C. Heracles the Philosopher (Herodorus, 
Fr. 14). The Classical Quarterly, 2017, vol. 67, iss. 1, 
pp. 27-48.
	 17.	 Poliakoff C. Jacob, Job, and Other Wrestlers: 
Reception of Greek Athletics by Jews and Christians 
in Antiquity. Journal of Sport History, 1984, vol. 11, 
no. 2, pp. 48-65.
	 18.	 Preger T. ,  eds.  Scriptores originum 
Constantinopolitarum. Fasc. II. Leipzig, B.G. Teubner, 
1907. 276 p.
	 19.	 Adler A., eds. Suidae Lexicon. Vol. 2. (Lexicographi 
graeci, I). Lipsiae, B.G. Teubneri, 1931. 740 p.

Information About the Author
Evgeny V. Stelnik, Candidate of Sciences (History), Associate Professor, Department of Service and 

Tourism, Volgograd State University, Prosp. Universitetsky, 100, 400062 Volgograd, Russian Federation, 
analitika@volsu.ru, https://orcid.org/0000-0003-1097-1161

Информация об авторе
Евгений Викторович Стельник, кандидат исторических наук, доцент кафедры сервиса 

и туризма, Волгоградский государственный университет, просп. Университетский, 100, 400062 
г.  Волгоград, Российская Федерация, analitika@volsu.ru, https://orcid.org/0000-0003-1097-1161



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 259


 Щ

ук
ин

 Т
. А

., 
20

20
византийское православие



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.21

UDC 94“04/14”:930	 Submitted: 30.06.2020
LBC 63.3(0)42ю	 Accepted: 22.10.2020

‘the chapters on physics’ by gregory palamas: 
historical context, the motivation of the author, addressee 1

Timur A. Schukin
Sociological Center of the Russian Academy of Sciences, Saint Petersburg, Russian Federation; 

Herzen State Pedagogical University of Russia, Saint Petersburg, Russian Federation

Abstract. Introduction. In spite of the fact that major researchers of Gregory Palamas’ theology, Robert 
Sinkewicz and John Demetracopoulos, offered detailed explanations of when and for what ‘The chapters on physics’ 
of Gregory Palamas were written, it seems that this issue was not finally resolved. Methods. This article, therefore, 
has two goals. The first is to answer the question why in ‘The chapters on physics’ the polemic against Barlaam 
and Akindynos, although it occupies a large part of the treatise, is presented as a part of the broader theological and 
philosophical program of Palamas, and what role does the cosmological part (1–14 chapters) play in the structure 
of the treatise. In the author’s opinion, such a statement of the question will allow us to understand what Gregory 
Palamas was guided by when writing the text. The second objective is to offer a social portrait of the addressee 
of this treatise, delivering some of representatives of the stratum on which the Palamas was oriented. Analysis. In 
answering the first question, special attention is paid to chapter 81 of the treatise, which, in the author’s opinion, 
reflects the intent of the entire text, namely, to demonstrate that the logic according to which something indivisible 
can be thought of as divisible without ceasing to be indivisible, works not only in the case of essence and energy, 
that is, in theology, but also in cosmology and anthropology. In answering the second question, the focus is on the 
figure of Matthew Kantakouzenos, who was at the time of writing the treatise in conflict with his father, emperor 
John VI Kantakouzenos, thereby causing discord in the political party, which at that time was a defender of the 
ideas of Hesychasm. It was Matthew Kantakouzenos, in the author’s opinion, or the social stratum behind him, who 
could be the recipients of the treatise. Results. The analysis of the treatise and its historical context shows that it was 
written largely for political reasons as a program text of Hesychasm, equipped with natural science and philosophical 
tools, since its recipients were both the broad educated strata of Byzantine society and direct participants in political 
life in the middle of the 14th century.

Key words: Gregory Palamas, Hesychasm, essence and energy, cosmology, anthropology, Matthew 
Kantakouzenos, Nicholas Kabasilas, Nicephorus Gregoras.

Citation. Schukin T.A. ‘The Chapters on Physics’ by Gregory Palamas: Historical Context, the Motivation of 
the Author, Addressee. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. 
Mezhdunarodnye otnosheniya [Science journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International 
Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 259-273. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.21

УДК 94“04/14”:930	 Дата поступления статьи: 30.06.2020
ББК 63.3(0)42ю	 Дата принятия статьи: 22.10.2020

«ГЛАВЫ ФИЗИЧЕСКИЕ» ГРИГОРИЯ ПАЛАМЫ:  
ИСТОРИЧЕСКИЙ КОНТЕКСТ, МОТИВАЦИЯ АВТОРА, АДРЕСАТ 1

Тимур Аркадьевич Щукин
Социологический институт РАН, г. Санкт-Петербург, Российская Федерация; 
Российский государственный педагогический университет им. А.И. Герцена, 

г. Санкт-Петербург, Российская Федерация

Аннотация. Хотя крупнейшими исследователями богословия Григория Паламы – Робертом Синке-
вичем и Яннисом Димитракопулосом были предложены развернутые объяснения того, когда и для чего 
были написаны «Главы физические», представляется, что окончательно этот вопрос решен не был. Данная 
статья ставит перед собой две цели. Первая – дать ответ на вопрос, почему в «Главах физических» полемика 



260

византийское православие

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

против Варлаама и Акиндина хотя и занимает большую часть трактата, подается как часть более широкой 
богословско-философской программы святителя, и какую роль играет в структуре трактата космологическая 
часть (1–14 главы). На мой взгляд, именно такая постановка вопроса позволит понять, чем руководствовался 
Григорий Палама при написании текста. Вторая цель – исходя из общей мотивации Григория Паламы, пред-
ложить социальный портрет адресата данного трактата, назвав конкретные имена представителей того слоя, 
на который ориентировался святитель. При ответе на первый вопрос я уделяю особое внимание 81-й главе 
трактата, в которой, на мой взгляд, отражен замысел всего текста, а именно продемонстрировать, что логи-
ка, в соответствии с которой нечто неделимое может мыслиться как делимое, не переставая при этом быть 
неделимым, работает не только в случае сущности и энергии, то есть в богословии, но и в космологии и 
антропологии. При ответе на второй вопрос я сосредоточиваюсь на фигуре Матфея Кантакузина, который 
именно во время написания трактата конфликтовал со своим отцом Иоанном Кантакузиным, тем самым 
внося разлад в ту политическую партию, которая на тот момент являлась защитником идей исихазма. Адре-
сатом трактата, на мой взгляд, мог быть именно Матфей Кантакузин или стоящий за ним социальный слой. 
Анализ трактата и его исторического контекста показывает, что он был написан во многом по политическим 
мотивам как программный текст исихазма, снабженный естественнонаучным и философским инструмен-
тарием, поскольку его адресатами были как широкие образованные слои византийского общества, так и 
непосредственные участники политической жизни середины XIV века.

Ключевые слова: Григорий Палама, исихазм, сущность и энергия, космология, антропология, Матфей 
Кантакузин, Николай Кавасила, Никифор Григора.

Цитирование. Щукин Т. А. «Главы физические» Григория Паламы: исторический контекст, мотивация 
автора, адресат // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. 
Международные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 259–273. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.21

Введение. Трактат «Сто пятьдесят глав, 
посвященных вопросам физическим, богос-
ловским, нравственным и относящимся к 
духовному деланию, а также предназначен-
ных к очищению от варлаамитской пагубы» 
(далее – «Главы физические») преподобного 
Григория Паламы занимает специфическое 
место в его интеллектуальной биографии. 
Данное сочинение не имеет полемического 
контекста, поскольку написано после окон-
чания Гражданской войны 1341–1347 гг., в 
перерыве между двумя этапами исихастских 
споров [32, p. 54–55]. По сути, оно не на-
правлено против кого-либо из его ключевых 
оппонентов. Варлаам и Акиндин выступают 
в трактате уже не как действующие лица бо-
гословского спора, а как символы-имена для 
определенных богословских взглядов. Ники-
фор Григора же в это время еще не вступил в 
открытую полемику с исихазмом. Вследствие 
этого «Главы физические» имеют характер не 
столько полемического трактата (хотя полеми-
ка в нем, несомненно, присутствует), сколько 
богословско-философского компендиума, в 
котором в развернутом виде представлено 
мировоззрение Григория Паламы, не ограни-
ченное богословской конъюнктурой 2. Трактат 
отчетливо разбивается на три части: первая 
(1–33) посвящена естественнонаучным и фи-

лософским вопросам (учению о космосе (1–2), 
небе (3–7) и земле (8–14), познавательных 
способностях человека, в том числе в сравне-
нии с ангелами (15–33)), вторая – вопросам 
богословской антропологии, а именно учению 
о человеке как образе Божием (34–40) и как 
существе, нуждающемся в спасении (41–63). 
Третья часть – богословско-полемическая 
(63–150), хотя объект полемики, как сказано 
выше, предстает в условном и обобщенном об-
разе. В этих главах обсуждается главный вопрос 
исихастских споров – учение о божественных 
энергиях, которые отличаются от божественной 
сущности, но все же являются Богом.

Методы. Именно в этом трактате мы 
встречаемся не только с Паламой-богословом, 
но и с Паламой-философом и даже Паламой – 
знатоком современного ему естествознания. 
Поэтому авторы наиболее обстоятельных 
исследований «Глав физических» Роберт Син-
кевич и Яннис Димитракопулос с особенным 
вниманием отнеслись к первым 14 главам 
трактата, посвященным чисто философским, 
а точнее – космологическим, вопросам. Дей-
ствительно, понимание цели написания дан-
ных 14 глав является ключом к объяснению 
трактата в целом. Не в том смысле, что указан-
ные параграфы являются главными, наиболее 
важными, а в том, что их появление было вы-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 261

Т.А. Щукин. «Главы физические» Григория Паламы

звано исключительными обстоятельствами, 
характерными только для данного трактата. 
Другое дело, что ни объяснение Р. Синкевича, 
ни объяснение Я. Димитракопулоса не пред-
ставляются удовлетворительными. Задача 
настоящей статьи – предложить более исчер-
пывающее объяснение.

Анализ. Роберт Синкевич, автор ком-
ментированного критического издания «Глав 
физических», указывает на то, что учения о 
вечности мира и Мировой душе, с которыми 
Григорий Палама полемизирует в 1–2-й и 
3–7-й главах соответственно, – это топосы, 
общие места христианской критики языче-
ской философии, о которых тот же Палама 
упоминает в «Триадах в защиту священно-
безмолвствующих» [38, I.1.18, σ. 381–382]. 
Святитель, указывает Синкевич, не считал, 
что Варлаам и Акиндин исповедуют данные 
взгляды, однако их трактовка божественных 
энергий как тварных ведет к признанию вечно-
сти мира и существованию не-божественной 
ипостаси Души [32, p. 5]. В поддержку своего 
мнения Синкевич приводит цитату из трактата 
«Антирритики против Акиндина»:

«Ибо, что существует движущая и содержа-
щая сущих энергия, это и мудрым из эллинов при-
шло в голову подметить, когда они созерцали этот 
“космос”, не случайно так названный, и гармонию 
всего; а в желательную природу, всемогущую и 
пользующуюся, когда захочет, энергией, и тотчас 
же из не сущего производящую, они никак не ве-
рили, отчего и объявляли мир совечным Богу. То 
же самое считать и Акиндина вынуждает логика 
его ереси (ὁ τῆς κατ’ αὑτὸν αἱρέσεως λόγος)»3 
[1, с. 180; 37, IV.3.32,1–30, σ. 187].

На мой взгляд, параллель вполне оправ-
данная. Она объясняет, почему в трактате, 
содержащем внутрихристианскую полемику, 
возможны отсылки к языческой философии. 
В  данном случае неразличение сущности и 
энергии ведет к тому же, к чему и языческое 
учение о вечно содержащей мир божественной 
энергии, то есть к учению о вечности мира. Это 
типичный аргумент к антиавторитету «если 
А говорит Б, то Б неверно», характерный для 
догматического спора. Однако трактат «О кос-
мосе» (так Синкевич называет первые 14 глав) 
устроен совершенно иначе. Опровергаемые в 
нем взгляды не приписываются христианам-
еретикам. Они опровергаются как ложные 

сами по себе и с точки зрения не столько 
христианской, сколько философской. Ссылка 
на «Антирритики», равно как и параллель с 
«Триадами», где Григорий Палама перечисляет 
заблуждения античных философов, которыми 
могут заразиться еретики, если будут чрезмер-
но увлекаться их сочинениями, не объясняет, 
для чего святителю понадобилась развернутая 
критика языческой космологии и столь же 
развернутая собственная космологическая 
программа. Фактически речь идет о погруже-
нии богослова в чисто внутрифилософскую 
полемику, на первый взгляд прямо не отно-
сящуюся к основной теме трактата – учению 
о божественных энергиях. При этом, как мы 
помним, святитель неоднократно подчеркивал 
вторичность и – это ключевое – бесполезность 
светской науки и вообще «естественного» 
знания для спасения 4. В поиске параллелей 
Р. Синкевич ограничивается отсылкой к тому, 
что физика и особенно астрономия были в фо-
кусе внимания византийских интеллектуалов 
XIII–XIV веков [32, p. 6–8]. В конечном итоге 
Р.  Синкевич и то, почему Григорий Палама 
предпринимает критический разбор неоплато-
нических концепций, объясняет актуальностью 
этих концепций в данный период 5.

Фактически к тому же выводу приходит и 
Я. Димитрокопулос, посвятивший 1–14-й главам 
специальную статью 6. По его мнению, полеми-
ка Григория Паламы против Плотина и Прокла 
(Димитракопулос убежден, что по крайней 
мере с сочинениями Плотина святитель был 
знаком из первых рук [41, σ. 181–187]) имеет 
не философский, а риторический характер и 
не играет особенной роли в рамках его бо-
гословской концепции [42, σ.  131]. Однако, 
поскольку Плотин был важным философским 
авторитетом для антипаламитов (особенно для 
Никифора Григоры 7), опровергнуть его было 
важной внебогословской задачей полемики 
[42, σ. 125–132]. Впрочем, Димитракопулос 
указывает, что опровержение неоплатониче-
ской космологии (учения о Мировой Душе и 
движении небесного тела силой Души) – кос-
венно, но все же работает на христианское 
представление о единственности и уникаль-
ности мира и на понимание человека как 
уникального существа, столь же уникального 
как тварный космос, способного к тому же 
преодолеть его, тварного мира, границы [42, 



262

византийское православие

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

σ. 120, 122]. Для этого Григорий Палама – тут 
мы должны указать на реальное историко-
философское открытие Димитракопулоса  – 
привлекает стоическую космологию (Р. Син-
кевич считает, что Палама базово опирается 
на Аристотеля [32, p. 9–10]), которая предпо-
лагает существование бесконечной пустоты в 
занебесной сфере и периодическое обновление 
мира за счет свертывания и распространения 
его в беспредельном континууме вселенной 
[42, σ. 112]. Именно этим обеспечивается 
существование мира как субстанции само-
движущейся, движимой только внутренними 
природными потенциями. Григорий Палама, 
с одной стороны, берет из этой концепции 
идею «самостоятельности» космоса, опуская 
идею цикличности его существования как явно 
языческую. С другой – помещает в занебесную 
сферу ангелов, души праведников и Самого 
Бога 8. По мнению Димитракопулоса, это ведет 
к определенным богословским проблемам. 
Во-первых, к тому, что пустота становится 
совечной Богу [42, σ. 119], поскольку ничего 
не говорится о том, что она была сотворена. 
Во-вторых, в рамках подобной космологии, 
указывает Димитракопулос, Бог Паламы ока-
зывается сродни Богу деистов, считающих 
что «после» творения мир развивается в силу 
внутренних законов [42, σ. 125].

Оба вывода, которые представляют-
ся верными, если рассматривать трактат 
«О космосе» с точки зрения его внутренней 
аргументации, явно противоречат учению 
Григория Паламы о божественных энергиях 
как Божестве ad extra, артикулированному, в 
том числе, в «Главах физических»9. Если Бог 
в своем действии соотносится с миром, то не 
может быть какого-то «места» в тварной реаль-
ности (занебесная область), где Бога «больше», 
чем в другом «месте» (собственно мироздание, 
состоящее из неба и земли). Но эта несооб-
разность только подчеркивает тот факт, что 
критика неоплатонической космологической 
модели была для Григория Паламы важна 
не тем, что предлагала новую богословскую 
модель отношения Бога и мира – такая модель 
вступала в слишком очевидное противоречие 
с главным богословским тезисом святителя, 
а космологическую модель для описания 
указанного богословского тезиса. Именно 
поэтому Бог-Творец и Вседержитель в главах 

1–14 играет такую странную, не свойственную 
Богу паламизма роль.

Несмотря на то что Димитракопулос 
указывает на риторический характер полемики 
против концепции Мировой Души, он улав-
ливает важный мотив этой полемики: бытие 
человека в мироздании коррелирует с бытием 
самого мира. Он также соотнесен с миром, 
как сам мир с бесконечной пустотой. Так же 
как человек является уникальным существом, 
занимающим уникальное место в космосе – и 
онтологически и чисто пространственно, по-
скольку только одна часть суши населена чело-
веком [32, 11, p. 92], так и космос – уникальная 
бытийная точка в бесконечном пространстве 
занебесной пустоты [42, σ. 122]. И эта парал-
лель для Григория Паламы настолько важна, 
что в изложении космологической доктрины 
он жертвует даже богословско-философской 
связностью. На мой взгляд, это является по-
казателем как раз принципиальной важности 
1–14-й глав для общего замысла трактата.

Димитракопулос убежден, и в этом он 
следует Синкевичу, что, критикуя концепцию 
Мировой Души, Григорий Палама не имел в 
виду никого из антипаламитов. В частности, 
он отвергает возможное предположение о 
том, что объектом критики мог стать коммен-
тарий Никифора Григоры на трактат Синезия 
«О сновидениях», поскольку в этом сочинении 
Григора излагает вовсе не свои взгляды. И это 
только подчеркивает тот факт, что критика 
неоплатонической космологии носила рито-
рический характер [42, σ. 129]. Соглашаясь с 
тезисом о том, что полемическая настроенность 
имеет характер риторического приема, нужно, 
однако, сказать, что предлагаемая взамен «опро-
вергаемой» Паламой концепция содержательно 
значима, хотя, как мы убедимся ниже, эта мо-
дель важна не своим наполнением, «материей» 
учения, а формой. Она выступает как пара-
дигма, как образец для сравнения. В общем, 
в полемике важно не то, что опровергается 
(неоплатонизм), а то, что предлагается взамен 
(структура стоического космоса).

В конечном счете остались без ответа два 
вопроса. Во-первых, почему из многообразия 
неоплатонической философии критики под-
вергается именно учение о Мировой Душе, 
причем критике содержательной и разверну-
той. Во-вторых, какова была мотивация для 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 263

Т.А. Щукин. «Главы физические» Григория Паламы

этой критики именно в 1347–1348 гг. (такова 
наиболее обоснованная датировка трактата, 
предложенная Димитрокопулосом 10). На эти 
вопросы мы попробуем ответить далее.

Текст не имеет ни введения, ни заклю-
чения, из содержания которых можно было 
бы уяснить мотивацию автора. Палама очень 
редко обращается к воображаемому собесед-
нику, а если обращается, то обычно сложно 
понять, с чем мы имеем дело – с риториче-
ским оборотом или с призывом к конкретному 
читателю. Например, в 124-й главе Григорий 
Палама призывает начинающего богослова 
ознакомиться с сочинениями Василия Велико-
го и Григория Нисского против Евномия [32, 
124,13–17, p. 228]. Но совершенно невозможно 
определить, является ли это обычной ссылкой 
на авторитет или святитель имел в виду не-
знакомого нам персонажа. Очень характерно, 
правда, что Григорий Палама нигде не обра-
щается к Варлааму и Акиндину, но беседует 
только с теми, кто благожелательно настроен 
к нему и его учению. Заголовок также мало 
дает для понимания мотивации автора, просто 
отсылая к структуре произведения. Однако 
именно и только в структуре можно эту мо-
тивацию обнаружить. Естественнонаучные 
главы введены в повествование, чтобы решить 
главную задачу произведения, и, значит, снача-
ла нужно эту задачу сформулировать.

Из содержания трактата задача очевидна: 
опровержение той точки зрения, что боже-
ственные действия, проявления Бога вовне 
являются нетварными, то есть самим Богом, но 
при этом отличаются от Него. Именно для до-
казательства этого понадобилось привлечение 
естественнонаучного и вообще философского 
материала. Безусловно, Григорий Палама 
не прописал этого внятно при переходе от 
естественнонаучной к собственно богослов-
ской части трактата, но это можно уяснить из 
других его частей. На мой взгляд, наиболее 
яркой и даже ключевой в этом плане является 
81-я глава, не только воспроизводящая в себе 
структуру «Глав физических», но за счет этого 
объясняющая их общий замысел.

Ниже я привожу анализу данной главы, 
разбив ее на структурные элементы:

1. Тезис о геометрии как науке, которая 
призвана умозрительно разделять то, что в 
реальности неразделимо:

«Говорят, что на наружных вратах школы 
Платона было написано: “Никто из не знающих 
геометрию да не войдет”. А не знает геометрии 
тот, кто не способен мыслить и рассуждать о не-
делимых, как о делимых (ὁ μὴ δυνάμενος περὶ 
τῶν ἀχωρίστων ὡς κεχωρισμένων διανοεῖσθαι 
τε καὶ διαλέγεσθαι). Ведь чтобы предел суще-
ствовал без определяемого (πέρας χωρὶς τοῦ 
περατουμένου) – это из области невозможного. 
При этом геометрия – это наука, почти исключи-
тельно занимающаяся пределами, которые иногда 
определяются и представляются сами по себе (καθ’ 
ἑαυτὰ), отдельно от определяемых, потому что 
ум разделяет неделимое (τοῦ νοῦ χωρίζοντος τὰ 
ἀχώριστα)»11 [2, с. 141; 32, 81,1–8, p. 176].

С одной стороны, мы имеем дело с дан-
ным нам в опыте неразделенным континуумом. 
С другой стороны, мы способны с помощью 
идей разума (Палама говорит о границе или 
пределе, как о чем-то идеальном) вычленять 
отдельные объекты. При этом с точки зрения 
и обыденного и научного разума нет никако-
го противоречия в том, что мир как объект 
внешнего восприятия предстает и как нечто 
неделимое и как нечто делимое. Точнее ска-
зать, противоречие, которое здесь заложено, 
является непреложной предпосылкой любого 
опытного познания.

2. Григорий Палама переходит от опыт-
ного восприятия отдельных тел к познанию 
природы в целом, природы как понятия.

«Тот, кто еще не научился отделять в уме тело 
от того, что вокруг этого тела, как узнает о природе 
самой по себе, которая не только неотделима от 
природных свойств, существуя в них (ἀχώριστός 
ἐστι τῶν φυσικῶν ἐνυπάρχουσα τούτοις), но 
никогда не может быть и помимо них» [2, с. 141; 
32, 81,8–11, p. 176].

Познание тела и того, что вокруг тела и 
отлично от тела (заметим, что умозрительное 
отделение идеального тела от того, чем это 
тело не является, то есть от нерасчлененного 
континуума, коррелирует с космологической 
моделью Григория Паламы, изложенной в 
первых главах, где в роли идеального тела и 
идеального не-тела выступает мир и занебес-
ная бесконечная пустота), является нижней 
ступенью по отношению к познанию природы 
как целого, но структурно мы имеем дело с тем 
же самым разделением в объекте. На уровне 
природы речь идет об отделении природы 



264

византийское православие

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

от своих свойств. В данном случае неясно, о 
каких свойствах идет речь – о родовидовых 
признаках, то есть о природных отличиях, об 
интегральных свойствах вида как общего, не 
характеризующих его в качестве именно этого 
вида, или о привходящих свойствах (которые 
также в потенции являются свойствами при-
роды, а не только индивидуальности) 12, – но 
здесь это и неважно, вполне можно предпо-
ложить, что мы имеем дело с совокупностью 
того, что существует в природе, но не является 
природой. В конечном итоге именно она в 
своей «единичности» и «определенности» 
выступает в качестве предела для их много-
образия. И потому вычленение ее из многооб-
разия является столь же необходимым актом 
познания, как и познание отдельных природных 
(или, если угодно, геометрических) объектов.

3. От природы и ее свойств Палама пере-
ходит к соотношению универсалий и единич-
ных вещей:

«Как человек постигнет универсалии в 
качестве универсалий (καθόλου ὡς καθόλου), 
которые существуют как таковые в частных ве-
щах (μερικοῖς), выделяясь из них лишь умом и 
рассудком и будучи мыслимыми прежде многого 
(πρὸ τῶν πολλῶν), хотя они вообще не имеют 
существования отдельно от многого (τὰ τῶν 
πολλῶν ἄνευ μηδαμῶς ὄντα)?..» [2, с. 141; 32, 
81,11–14, p. 176].

Понятно, что природа и универcальное, 
взятые сами по себе, представляются тож-
дественными, но в данном тексте речь не о 
чистом объекте, а об объекте по отношению 
к своему пределу, к своему «иному», к тому, 
что оттеняет его бытие. В предыдущем пункте 
природа выступает в качестве объекта, отгра-
ниченного своей идентичностью от того, что 
сказывается о ней, но ей не является. В ней 
самой обнаруживается умозрительный предел, 
отделяющий ее от нерасчлененного континуу-
ма особенностей. В этом пункте универсалия 
(та же природа) является нерасчлененным кон-
тинуумом по отношению к единичным пред-
метам. Причем в данном случае выводится за 
скобки характеристика природы как чего-то 
имеющего свои границы: по отношению к еди-
ничности она именно беспредельна, поскольку 
способна порождать бесконечное количество 
экземпляров. С другой стороны, единичность, 
конкретная вещь, экземпляр природы, обосо-

бленный собственной уникальностью, чтой-
ностью, выделяет сам себя из бесконечности 
универсалии. При этом Григорий Палама еще 
раз подчеркивает: данное обособление явля-
ется умозрительным и не вступает в противо-
речие с тем, что не существует универсалии, 
созерцаемой вне единичности.

4. К следующему уровню Григорий Пала-
ма также приходит, отталкиваясь от предыду-
щего: если научился отделять умозрительное 
общее от единичного, то получил возможность 
в самом человеческом уме отделить то, что в 
нем едино, от мысленного множества:

«Как человек узнает об умопостигаемом и 
умном (νοητῶν καὶ νοερῶν)? Как поймет он нас, 
утверждающих, что каждый ум имеет мысли и что 
каждая из мыслей есть наш ум (τῶν διανοημάτων 
ἕκαστον ἡμῶν ὑπάρχειν νοῦν)? Разве не будет 
он насмехаться и возмущаться, обвиняя нас, будто 
мы учим, что каждый человек обладает двумя или 
более умами (δύο καὶ πολλοὺς νοῦς)?» [2, с. 141; 
32, 81,14–19, p. 176].

Григорий Палама указывает, что, несмотря 
на наличие в мыслящем субъекте некого мно-
жества мыслей, отличных от этого субъекта, 
мы не вводим двух и более умов. Перед нами 
противопоставление обособленного мыслящего 
субъекта и бесконечного континуума мыслей. 
В данном случае неважно, что источником их 
бытия является мыслящий субъект, и в этом 
смысле он бесконечен, а не они. Важнее, что 
существует структурное соотношение предела-
ума и беспредельного многообразия мыслей. 
Мыслительный субъект противостоит мысли-
тельному процессу 13.

5. Наконец, из последней части 81-й 
главы мы узнаем, для чего нужны были все 
предшествующие примеры:

«Тот, кто не может применительно к этим 
случаям слышать и говорить о неделимых, как о 
делимых (περὶ τῶν ἀδιαιρέτων ῶς διῃρημένων), 
как сможет говорить или учить о таком же в случае 
Бога, в отношении Которого, согласно богословам, 
существуют и усматриваются многие единения 
и различения (ἑνώσεις τε καὶ διακρίσεις)? Но 
«единения господствуют над различениями и 
преобладают»14, не уничтожая при этом их и не 
находя в них никакого препятствия. Сторонники же 
Акиндина не воспринимают и не могут познать не-
раздельное разделение в Боге и раздельное соеди-
нение (τὴν ἐπὶ τοῦ θεοῦ ἀδιαίρετον διαίρεσιν καὶ 
διῃρημένην ἑνωσιν), даже если слышат, как мы, 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 265

Т.А. Щукин. «Главы физические» Григория Паламы

в созвучии со святыми, говорим, что одно у Бога – 
непостижимо, а другое – постижимо (τοῦ θεοῦ τὸ 
μέν ἐστιν ἀκατάληπτον, τὸ δὲ καταληπτόν)» [2, 
с. 141–142; 32, 81,19–29, p. 176, 178].

Григорию Паламе нужно показать: сто-
ронники Варлаама и Акиндина, отказываясь 
принимать в Боге множественность Его 
действий при сохранении Его единства, его 
умозрительную делимость в энергиях при не-
делимости Его по сущности, совершают столь 
же грубую ошибку, как и те, кто полагает, что 
делимость геометрического объекта, природы 
как целого, универсалии и интеллекта про-
тиворечат их сущностному единству и даже 
неделимости. Григорий Палама указывает, что 
постижение любого элемента, любого звена 
тварной иерархии – от тела до интеллекта – 
предполагает парадоксальность, двойствен-
ность, поскольку любой объект восприни-
мается и как единый и как множественный. 
Но эта универсальная познавательная модель 
работает и в случае Бога, постигая которого 
еще более нелепо опираться на противопо-
ставление делимого и неделимого, единого и 
множества. Для Григория Паламы, впрочем, 
очевидно, что единое и множественное в Боге 
соотносятся как непознаваемое и познаваемое 
и что сам процесс познания предполагает 
«умножение». Именно за счет этого возможно 
познание Бога «от Его созданий», поскольку 
их множественность в мышлении дублирует 
множественность соответствующих им энер-
гий, а отвлечение от вещей, обнаружение их 
единства является отражением некого единого 
«объекта». Для Григория Паламы это про-
писные истины, однако именно их не могут 
усвоить сторонники Варлаама и Акиндина, 
которые настаивают на том, что один и тот 
же объект может быть или единым, или мно-
жественным, а значит Бог, если умножается, 
то обязательно становится сложным или даже 
множественным в смысле многобожия.

Итак, смысл данной главы и, как пред-
ставляется, замысел трактата в целом в том, 
чтобы показать: в пользу учения об энерги-
ях Божиих, в соответствии с которым Бог 
умножается и делится, оставаясь абсолютно 
единым и неделимым, говорят не только 
богословские аргументы, не только слова 
Писания и древних отцов, но и вся структура 
мироздания – устройство небесной сферы, 

земли и человека. Такова идея, которую хочет 
донести до читателя Григорий Палама. Оста-
лось понять, к какому читателю или читателям 
он обращается.

Как уже сказано выше, наиболее веро-
ятной датой написания «Глав физических» 
являются 1347–1348 гг., когда Григорий Па-
лама, после окончания гражданской войны, 
после победы в ней Иоанна Кантакузина, 
удалился на Афон вместе с Николаем Каваси-
лой и другими спутниками 15. Впрочем, менее 
вероятная, хотя и правдоподобная датировка, 
предложенная Робертом Синкевичем, – 1349–
1350 гг. – практически не влияет на выводы, 
предложенные ниже.

В 1347 г. победой Иоанна Кантакузина за-
кончилась гражданская война с кланом Палео-
логов. Как известно, император, руководству-
ясь политическими мотивами, предполагая 
тем самым угодить противоположной партии, 
предоставил 15-летнему Иоанну Палеологу 
титул соправителя. Это управленческое реше-
ние, как показало будущее, было ошибочным. 
Пытаясь развязать один конфликтный узел, 
Кантакузин завязал другой. Его старший сын 
Матфей 16, один из полководцев в Граждан-
ской войне, завоевавший для отца Фракию, 
разумеется, ожидал, что новым соправителем 
будет именно он. Узнав о коронации Иоанна, 
он воспротивился воле отца, захватил Диди-
мотихон и Адрианополь во Фракии и факти-
чески заявил о себе как о самостоятельном 
правителе  17. Император попытался уладить 
конфликт миром, использовал в качестве 
переговорщика Ирину, мать Матфея [17, IV.7, 
col. 56–57; 24, XVI.3, col. 1053–1064], и в конце 
концов признал власть Матфея над областью 
«от Дидимотихона на северо-запад примерно 
до предместий Христополя, а в ширину – от 
моря до городка Ксанфи и лежащих еще не-
много за ним сел» [24, XVI.4.2, col. 1066], а 
также предоставил ему некий промежуточный 
титул между деспотом и императором [17, 
IV.5, col. 51; 24, XVI.4.2, col. 1066]. Однако 
конфликт между Матфеем и Иоанном тлел до 
1351 г., пока новая управленческая ошибка 
не перевела его в горячую фазу 18, закончив-
шуюся коронацией Матфея и бегством Иоанна 
Палеолога на остров Тенедос. Для нас важнее, 
впрочем, что до начала 1350-х гг. Палеолог был 
фактически выключен из политики, в то время 



266

византийское православие

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

как Матфей совершал периодические набеги 
на приграничные с Фракией земли [24, XVI.7, 
col. 1077]. Также, если верить Никифору Гри-
горе, который влагает в уста Иоанну Палеологу 
соответствующие жалобы, Матфей находился 
в тесном контакте с паламитами, пытавшимися 
через Кантакузинов влиять на политическую 
ситуацию в Константинополе [25, XXVII.21, 
col. 141, XXVII.23, col. 145] 19.

Естественно предположить, что как сам 
Григорий Палама, так и его сторонники и 
противники видели в Матфее Кантакузине 
перспективного политика, который рано или 
поздно займет престол, видели в нем важный 
инструмент для продвижения своих идей. По-
пытки перетянуть Матфея на свою сторону 
предпринимались обеими партиями. Известно 
письмо Никифора Григоры к царевичу, дати-
руемое как раз 1347–1348 гг. [26], в котором он 
превозносит решимость Матфея в отстаивании 
своих интересов и одновременно хвалит (воз-
можно, авансом) за способность к политиче-
скому компромиссу 20. С другой стороны, как 
уже было сказано, у Матфея были влиятельные 
друзья-паламиты в Константинополе. К ним, 
вероятно, стоит причислить Николая Каваси-
лу, о некоторой близости которого с Матфеем 
свидетельствует письмо, датируемое време-
нем сразу после коронации последнего (май 
1354 г.) 21. Это  письмо представляет собой 
небольшой панегирик, практически лишен-
ный конкретики, но важный самим фактом 
появления: Николай Кавасила маркирует себя 
как кантакузиниста, безусловного сторонника 
Матфея, вероятно занявшего его сторону еще 
раньше 22.

В этом письме для нас важно также сле-
дующее. Николай Кавасила использует в нем 
язык, образность и набор культурных отсылок, 
характеризующие и автора письма, и адресата 
как носителей в широком смысле «гуманисти-
ческого мировоззрения»23, которое совместимо 
с любыми богословскими, догматическими 
взглядами и при этом предполагает, во-первых, 
широкий круг научных и культурных интере-
сов, а во-вторых, внимательное и серьезное 
отношение к конкретным философским и 
естественнонаучным теориям нехристианских 
мыслителей. Письмо Кавасилы важно для 
нас и в том отношении, что его отправитель, 
как я написал выше, сопровождал Григория 

Паламу во время пребывания на Афоне, а 
значит вполне мог обсуждать со святителем 
и политическую ситуацию, и настроения об-
разованной молодежи, и то, насколько важно 
для Церкви, чтобы эта образованная молодежь 
в текущей политической ситуации заняла пра-
вильную сторону. М.А. Поляковская отмечает, 
что Николай Кавасила в своем панегирике не 
в очень подобострастных выражениях напо-
минает Матфею о разрыве с отцом в 1347 г. 
[5, с. 84–85]. На мой взгляд, это свидетельство 
того, какой след оставило указанное событие 
в уме Кавасилы – вероятно, еще больше оно 
занимало его мысли во время путешествия 
на Афон. Возможно (но это предположение 
граничит с фантазией), Николай Кавасила 
инициировал включение физической пробле-
матики в трактат, поскольку сам увлекался 
этими вопросами 24.

От Матфея Кантакузина дошло несколь-
ко сочинений, составленных в более позднее 
время, но явно свидетельствующих о его 
интересе к античным философским концеп-
циям. Сохранились два небольших сочинения, 
адресованных дочери: одно из них посвящено 
пользе знания, второе – психологии [44]. На-
ряду с отсылками к библейским текстам и 
христианским догматам, в этих сочинениях до-
статочно много отсылок к необязательным для 
христианина аспектам античной философии. 
Например, Матфей Кантакузин обосновывает 
тезис о том, что знание является сущностным 
свойством человека, длинным рассуждением, 
явно заимствованным из «Категорий» Аристо-
теля [44, σ. 274–277], а заканчивается трактат 
ссылкой на Сократа [44, σ. 277–278]. Не столь 
важно, впрочем, содержание трактата, сколько 
его общее настроение, вполне допускающее, 
без всякого осуждения, соседство христиан-
ской и языческой мудрости.

Уже упомянутое нами письмо Никифора 
Григоры, датированное, как я сказал, 1347 г., то 
есть синхронное «Главам физическим», также 
свидетельствует о том, что Матфей Кантакузин 
не воспринимал античную ученость как не-
что чуждое, и потому Никифор Григора мог 
использовать в общении с ним соответствую-
щий образно-понятийный аппарат: помимо 
привычных расхожих образов из античной 
истории (например, сравнения Иоанна и Мат-
фея с Филиппом и Александром) Никифор 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 267

Т.А. Щукин. «Главы физические» Григория Паламы

Григора прибегает к понятиям античной фило-
софии, например к аристотелевским терминам 
«возникновение и разрушение природы» 
(τὴν τῆς φύσεως γένεσιν καὶ φθοράν) [26, 
p. 239,30–31].

Результаты. Итак, Матфей Кантакузин, 
будучи носителем гуманистического миро-
воззрения и при этом важной политической 
фигурой в 1347 г. и в более позднее время, стал 
объектом «вербовки» со стороны хотя на тот 
момент еще не враждующих, но противопо-
ложных богословских течений – сторонников 
и противников Григория Паламы. Именно в 
этот момент последний составляет «Главы 
физические», которые, являясь развернутым 
манифестом его богословия, подают его в 
рамках более широкой мировоззренческой 
программы, основанной на античном фило-
софском наследии и служащей для обоснова-
ния богословского ядра исихазма – учения о 
нетварности божественных энергий. Нельзя 
исключать, что «гуманизация» исихастского 
богословия за счет включения в него чисто 
философской аргументации и даже внутри-
философской дискуссии о статусе Мировой 
Души, на первый взгляд не имеющей прямого 
отношения к богословскому ядру трактата, 
была вызвана необходимостью привлечь на 
сторону паламитов образованную, философ-
ски подкованную аудиторию, которую в это 
же время за другой рукав тянула к себе анти-
паламитская партия. Матфей Кантакузин, воз-
можно, был лишь самым ярким и политически 
значимым представителем этого слоя.

В данном контексте совершенно необя-
зательно искать у антипаламитов учение о 
Мировой Душе, которое Григорий Палама 
именно в силу приверженности этому учению 
его оппонентов и стремится опровергнуть. 
Достаточно указать, что подобная полемика 
воспроизводима в рамках античного фило-
софского дискурса, понятного той аудитории, 
к которой обращается Григорий Палама. Для 
последнего вовсе неважно, кто прав – стоики 
или неоплатоники. Для него важно показать, 
что даже в рамках внебогословской парадигмы 
воспроизводится логика, работающая внутри 
православной догматики. Точно так же как 
космическое целое соотносится с занебесной 
пустотой, с божественной сущностью соот-
носятся божественные энергии. Точно так 

же как космос умозрительно отделен от того, 
чем он не является, будучи лишь условно 
ограничен небесной сферой, божественные 
энергии лишь умозрительно отделяются от 
божественной сущности, составляя с ней не-
делимое тождество.

ПРИМЕЧАНИя

	 1	Работа выполнена при поддержке гранта 
РФФИ № 19-011-00952 «Учение Григория Паламы 
как философская система: историко-философский 
анализ».
		 The work was supported by RFBR grant 
№ 19-011-00952 ‘The doctrine of Gregory Palamas as 
a philosophical system: a historical and philosophical 
analysis’.
	 2	Подробно о содержании и структуре трак-
тата см.: [32, p. 1–4]. См. также более раннюю 
статью Р. Синкевича, где анализируется тот же 
материал: [33].
	 3	В перевод внесены незначительные из-
менения.
	 4	Обзор «контактов» Григория Паламы с 
античной философией, предлагаемый прот. Иоан-
ном Мейендорфом [4, с. 178–186], показывает, что 
святитель, как правило, не выходил за рамки стан-
дартной для византийской традиции парадигмы: 
античная мудрость полезна на начальной стадии 
обучения, но всерьез увлекаться ею не стоит, это 
чревато уклонением в ересь. Отец Иоанн, однако, 
осознает, что «Главы физические» в эту парадигму 
не вписываются. «При всей резкости полемики 
против античной философии, – пишет исследо-
ватель, – св. Григорий Палама не мог совершенно 
обойти тот факт, что Отцы Церкви в определенной 
степени пользовались произведениями философов 
для выражения истинной веры», и именно для этого 
святитель широко пользуется «в космологическом 
и антропологическом очерке, содержащемся в 
его Главах физических, принятыми в его время 
античными концепциями» [4, с. 184–185]. Cм.: [3, 
с. 298–300; 20], где впервые обращается внимание 
на знакомство Григория Паламы с «Эннеадами» 
Плотина. Хотя построения отца Киприана ближе к 
поэтической интуиции, чем к научной аргументации, 
его наблюдения нельзя не признать верными. О про-
тиворечивом влиянии Плотина см.: [6; 13; 30].
	 5	[32, p. 8]: «In the context of such an intellectual 
milieu, therefore, it would have been Palamas' concern 
to assure the proper Christian point of view in the 
scientific questions which were gaining new currency 
in his days».
	 6	В двух частях: [41; 42]; также см. комменти-
рованное критическое издание первых четырнад-
цати «Глав физических»: [40].



268

византийское православие

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

	 7	О значимости Плотина для Никифора Гри-
горы см.: [6, с. 224; 9, S. 182–183; 15, p. 223–224; 
22, p. 101–107].
	 8	См. особенно 6-ю главу: «А если бы было 
возможно пройти через небо, как мы благочестиво 
веруем, то та область, которая выше неба, не была 
бы недоступной. Ибо Бог, Который наполняет все 
и Который простирается в бесконечность за преде-
лами неба, существовал и до возникновения мира, 
наполняя Собою, как и ныне наполняет, всякое место 
в мире» [2, с. 23–24; 32, 6,4–8, p. 88, 90]. Об ангелах 
см.: «Ангел и душа, будучи нетелесными, не нахо-
дятся в каком-либо месте, но и не вездесущи; они 
не содержат все мироздание, но сами нуждаются в 
Содержащем. Следовательно, они находятся в Том, 
Кто содержит и объемлет все мироздание, будучи 
соответствующим образом ограничены Им» [2, 
с. 117; 32, 61,1–5, p. 154].
	 9	См. например: [32, 115–116, p. 214, 216], 
где святитель разбирает слова Кирилла Алексан-
дрийского о Сыне как об источнике жизни живых 
существ. Григорий Палама, во-первых, указывает, 
что эта жизнь является энергией, обращенной на 
живые существа, и, во-вторых, является общей для 
ипостасей Троицы. См. также: [4, с. 283–284, 298 
(примеч. 93)].
	 10	Первый подход к вопросу датировки сделал 
прот. Иоанн Мейендорф, отнеся написание трактата 
к 1344–1347 гг. [23, p. 273–274]. В качестве terminus 
ante quem выступает время написания трактата 
«Против Акиндина», цитируемого в 70-й главе, а в 
качестве terminus post quem – собор, состоявшийся 
в феврале 1347 г., который в «Главах физических» 
не упоминается. В 148-й главе, как полагает Мей-
ендорф, речь идет о соборе 1341 года. Детальную 
аргументацию в пользу более поздней датировки 
предложил Роберт Синкевич [32, p.  49–54]. Со-
глашаясь с тем, что «Главы физические» не могли 
быть написаны после 1351 г., поскольку в них 
не упоминается Никифор Григора, Синкевич, 
однако, смещает время составления на отрезок 
после 1347 г., поскольку именно в это время был 
написан «Ответ по поводу слов св. Кирилла», 
инкорпорированный в «Главы физические» [32, 
113–121, p. 212–224]. Приводит Синкевич и другие 
аргументы, которые позволяют датировать трактат 
еще точнее – 1349–1350 годами. В поддержку 
этой датировки он указывает на 31-ю гомилию 
Григория Паламы, имеющую множество пере-
сечений с «Главами физическими» и в которой 
присутствуют отсылки к чуме в Константинополе 
1347–1348 годов. Синкевич предполагает, что 
«Главы физические» были составлены годом или 
двумя позднее. Также исследователь указывает, 
что единственный собор, упоминаемый в «Главах 
физических», – это не собор 1341 г., как считает 

Мейендорф, а 1347-го, на котором Акиндин был 
отлучен от общения. Я.  Димитракопулос под-
верг критике аргументы Р. Синкевича и указал не 
только время, но и возможное место написания 
трактата [39, σ. 110–115]. Он предположил, что 
«Главы физические» составлены (или, по край-
ней мере, начаты) в период с сентября 1347 по 
март 1348 г. на Афоне, куда Григорий Палама, не 
принятый на своей кафедре в Фессалониках, был 
вынужден удалиться. Исследователь строит свою 
аргументацию на тезисе о том, что святитель мог 
познакомиться с греческим переводом блаженного 
Августина, осуществленного Максимом Планудом, 
только в период своего пребывания на Афоне, 
поскольку все известные нам рукописи Плануда 
имеют афонское происхождение [39, σ. 110–113]. 
Аргументацию Р. Синкевича Д. Димитракопулос 
считает неубедительной, полагая, что текстуаль-
ные параллели между «Главами физическими» 
и другими произведениями Паламы, составлен-
ными в 1347–1348 гг., возможно, доказывают, что 
«Главы» были написаны позже, но не говорят о 
том, насколько позже [39, σ.  114–115]. От  себя 
добавим, что первые дискуссии с Никифором 
Григорой состоялись сразу же после возвращения 
Григория Паламы в Константинополь в 1348 г., о 
чем подробно рассказывает Никифор Григора [24, 
XVI.5, col. 1072–1088]. Поэтому представляется 
логичным, что трактат, в котором не упоминается 
Григора, был написан ранее, то есть во время пре-
бывания на Афоне.
	 11	В перевод вносились коррективы.
	 12	Такой интерпретации в переводе придержи-
вается Синкевич: «Nature as it inheres in bodies is not 
only inseparable from the natural properties, but it can 
never exist without them» [32, p. 177]. Переводчик 
полагает, что τούτοις следует понимать как «тела», 
хотя очевидно, что это местоимение относится к 
φυσικών.
	 13	Целью данной статьи не является выясне-
ние, из каких именно источников Григорий Палама 
заимствует те или иные философские примеры. Но 
не могу не указать на то, что данное место имеет 
очевидную параллель с En. V.3. На творческое 
взаимодействие с этим трактатом Плотина указы-
вал И. Полемис [30], а также совсем недавно автор 
данной статьи [6].
	 14	См.: [12, 2.11, S. 137,5–6]. В этой главе 
трактата «О божественных именах» описывается 
дихотомия «единений», которые соответствуют 
бытию Бога вне соотнесенности Его с миром, и 
«разделений (различений)», которые соответствуют 
божественной деятельности вовне. См. уместную 
ссылку на В.Н. Лосского в примечании А.И. Си-
дорова: [2, с. 142 (примеч. 250)]. См. также: [7, 
p. 66–69]. Насколько в данном случае корректна 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 269

Т.А. Щукин. «Главы физические» Григория Паламы

ссылка Паламы на Дионисия Ареопагита – вопрос, 
выходящий за рамки данной работы.
	 15	Их имена – Георгий Исарис и Марк Ангел 
Вардалис – мы знаем из соборного постановления 
по делу монаха Нифонта 1350 г., которого Григорий 
Палама в период пребывания на Афоне защищал от 
обвинений в мессалианстве [34, col. 1310]. О деле 
монаха Нифонта см.: [31].
	 16	О Матфее см.: [8, p. 199–201; 27, p. 108–122; 
28; 36, S. 46–52].
	 17	Никифор Григора преподносит дело так, 
будто на бунт Матфея подбил его дядя Иоанн 
Асень. См.: [24, XVI.2, col. 1048–1053].
	 18	Иоанн Кантакузин попытался выделить для 
Иоанна V удел во Фракии за счет земель, обещан-
ных Матфею [17, IV.27, col. 213–221].
	 19	Иоанн Палеолог, правда, жалуется, скорее, 
на Иоанна Кантакузина, но из общего контекста 
речи видно: он предполагает, что отец и сын Кан-
такузины действуют заодно.
	 20	В написанной гораздо позже «Истории ро-
меев» Матфей показан как верный сын своего отца, 
паламит и гонитель Никифора Григоры. Послед-
ний приводит диалог, якобы состоявшийся между 
ним и Матфеем в 1354 г., в ходе которого Матфей 
якобы пытался оправдать узурпацию власти, но 
встретил резкий отпор со стороны философа [25, 
XXVIII.26–33, col. 177–192]. Разбор политических 
аспектов этого диалога: [45 (студенческая работа, 
не переработанная в статью)]. Однако синхронный 
источник, каковым является письмо-панегирик, 
говорит о том, что Григора в тот момент стремился 
представить себя максимально лояльным по от-
ношению к молодому политику.
	 21	Издание: [19]. Пересказ с минимальным раз-
бором: [18]. Литературоведческий и исторический 
анализ с привлечением других энкомиев Николая 
Кавасилы: [5]. В целом об отношениях Николая 
Кавасилы и Матфея Кантакузина: [10].
	 22	Конгурдо предполагает, что Кавасила мог 
присутствовать на свадьбе Матфея в Фессало-
никах в 1341 году [10, p. 89]. Документально же 
участие Николая Кавасилы в политике на стороне 
Кантакузинов прослеживается с 1345 г., когда Ио-
анн доверил ему роль посланника к своему сыну 
Мануилу [16, III.94, col. 1260]. В 1347 г., после по-
беды Кантакузина, он прибыл в Константинополь 
по специальному приглашению императора [14] 
и выступал в качестве его доверенного лица [35, 
p. 417–418]. Известно, что вместе с Иоанном Кан-
такузиным и Димитрием Кидонисом он собирался 
уйти в монастырь [17, IV.16, col. 125]. В целом о 
биографии Кавасилы см.: [11; 21; 35]. Мари-Элен 
Конгурдо в отличие от большинства исследовате-
лей не видит в панегирике Николая Кавасилы ни-
какого придворного лицемерия, полагая, что в нем 

излагаются одновременно и политическая позиция 
придворного, последовательного кантакузиниста, 
и его политическая философия, обосновывающая 
легитимность Матфея [10, p. 97–98]. Исследова-
тельница также делает важное замечание, показы-
вая, что друг Кавасилы Димитрий Кидонис еще в 
1352 г. занимал прокантакузинистскую позицию, но 
уже в 1354 г. проявлял молчаливую нелояльность к 
Кантакузинам. Конгурдо связывает это с интеллек-
туальной трансформацией Кидониса, переходом 
его на антипаламитские позиции [10, p. 95–97]. Мы 
оставляем за скобками вопрос о том, насколько Нико-
лай Кавасила в дальнейшем был последовательным 
сторонником Григория Паламы (см. кратко об этой 
дискуссии: [29, p. 69–72]). Близость Кавасилы одно-
временно и Григорию Паламе и партии Кантакузинов 
не вызывает сомнения.
	 23	Кавасила в положительном контексте 
вспоминает языческих богов – Гермеса и муз [19, 
p. 113], гомеровского Нестора [19, p. 117], фило-
софа Анаксагора (там же) и Дельфийского оракула 
[19, p. 117].
	 24	См. обзор естественнонаучных сочинений 
Николая Кавасилы, ни одно из которых пока не 
издано: [43].

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

	 1.	 Григорий Палама. Антирритики против 
Акиндина / пер. Р. В. Яшунского. – Краснодар : 
Текст, 2010. – 368 с.
	 2.	 Григорий Палама. 150 глав / пер. А. И. Си-
дорова. – Краснодар : Текст, 2006. – 224 с.
	 3.	 Керн, К., архим. Антропология св. Гри-
гория Паламы / архим. К. Керн. – М. : Паломник, 
1996. – LXXVIII, 449 с.
	 4.	 Мейендорф, И., прот. Жизнь и труды 
святителя Григория Паламы: введение в изучение 
/ прот. И. Мейендорф. – СПб. : Византинороссика, 
1997. – 479 с. – (Subsidia byzantinorossica; 2).
	 5.	 Поляковская, М. А. Энкомии Николая 
Кавасилы как исторический источник / М. А. По-
ляковская // Античная древность и средние века. – 
1973. – Т. 9. – С. 77–88.
	 6.	 Щукин, Т. А. «Он превзойдет собственную 
природу»: тема самообращенности ума в «Слове на 
житие преподобного Петра Афонского» святителя 
Григория Паламы и в Enneades V.3 / Т. А. Щукин 
// Библия и христианская древность. – 2019. – 
Т. 2 (2). – С. 212–230.
	 7.	 Andia, Y. de. Henosis: l'union à Dieu chez 
Denys l’Aréopagite / Y. de Andia. – Leiden ; New 
York ; Köln : Brill, 1996. – XV, 510 p. – (Philosophia 
antiqua; 71).
	 8.	 Asdracha, C. Les Rhodopes au XIVe siècle. 
Histoire administrative et prosopographie / C. Asdracha 



270

византийское православие

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

// Revue des études byzantines. – 1976. – Vol. 34. – 
P. 175–209.
	 9.	 Beyer, H.-V. Nikephoros Gregoras als Theologe 
und sein erstes Auftreten gegen die Hesychasten 
/ H.-V.  Beyer // Jahrbuch der österreichischen 
Byzantinistik. – 1971. – Bd. 20. – S. 171–188.
	 10.	 Congourdeau, M.-H. Nicolas Cabasilas et 
Matthieu Cantacuzène / M.-H. Congourdeau // Pour 
une poétique de Byzance. Hommage à Vassilis Katsaros 
/ éd. S. Efthymiadis et al. – Paris : Le Centre d’études 
byzantines, néo-helléniques et sud-est européennes ; 
École des Hautes études en Sciences sociales, 2015. – 
P. 85–98.
	 11.	 Congourdeau, M.-H. Nicholas Cabasilas of 
Thessaloniki. The historical dimension of the person 
/ M.-H. Congourdeau // Personhood in the Byzantine 
Christian Tradition. Early, Medieval, and Modern 
Perspectives / ed. A. Torrance and S. Paschalidis. – 
London ; New York : Routledge, 2018. – P. 114–127.
	 12.	 Corpus Dionysiacum I: Pseudo-Dionysius 
Areopagita. De divinis nominibus / Hrsg. B. R. Suchla. – 
Berlin : De Gruyter, 1990. – 231 S. – (Patristische Texte 
und Studien, 33).
	 13.	 Demetracopoulos, J. Is Gregory Palamas an 
existentialist? The restoration of the true meaning 
of his comment on Exodus 3,14 “Ἐγώ εἰμι ὁ ὤν” 
/  J.  Demetracopoulos. – Athens : Παρουσία, 
1996. – 58 p.
	 14.	 Demetrius Cydones. Ep. 87 // Démétrius 
Cydonès: correspondence. Vol. 1 / ed. R.-J. Loenertz. – 
Roma : Biblioteca apostolica Vaticana, 1956. – P. 120–
121. – (Studi e testi; 186).
	 15.	 Ierodiakonou, K. The Anti-Logical Movement 
in the Fourteenth Century / K. Ierodiakonou 
// Byzantine Philosophy and its Ancient Sources / ed. 
K. Ierodiakonou. – Oxford : Oxford University Press, 
2002. – P. 219–238.
	 16.	 Ioannis Cantacuzeni historiarum libri IV. 
Libri I–III / acc. J.-P. Migne. – Paris : Apud J.-P. Migne, 
1866. – Col. 17–1300. – (Patrologiae cursus completus. 
Series Graeca; 153).
	 17.	 Ioannis Cantacuzeni historiarum libri IV. 
Liber IV / acc. J.-P. Migne. – Paris : Apud J.-P. Migne, 
1866. – Col. 10–370. – (Patrologiae cursus completus. 
Series Graeca; 154).
	 18.	 Jugie, M. L’éloge de Mathieu Cantacuzène, 
par Nicolas Cabasilas / M. Jugie // Échos d’Orient. – 
1910. – Vol. 13, 85. – P. 338–343.
	 19.	 Jugie, M. Nicolas Cabasilas, Panégyriques 
inédits de Mathieu Cantacuzène et d’Anne Paléologine 
/ M. Jugie // Известия Русского археологического 
института в Константинополе. – 1911. – Т. 15. – 
P. 112–121.
	 20.	 Kern, C. Les eléments de la théologie de 
Grégoire Palamas / C. Kern // Irénikon. – 1947. – 
Vol. 20, 1. – P. 6–33; Vol. 20, 2. – P. 164–193.

	 21.	 Loenertz, R.-J. Chronologie de Nicolas 
Cabasilas 1345–1354 / R.-J. Loenertz // Orientalia 
christiana periodica. – 1955. – Vol. 21. – P. 205–231.
	 22.	 Mariev, S. Plotinus in the Phlorentios of 
Nikephoros Gregoras / S. Mariev // Koinotaton 
Doron. Das späte Byzanz zwischen Machtlosigkeit und 
kultureller Blüte (1204–1461) / Hrsg. A. Berger et al. – 
Berlin ; Boston : De Gruyter, 2016. – P. 101–108. – 
(Byzantinisches Archiv; Bd. 31).
	 23.	 Meyendorff, J. Introduction a l’étude de 
Grégoire Palamas / J. Meyendorff. – Paris : Éditions 
du Seuil, 1959. – 432 p. – (Patristica Sorbonensia; 3).
	 24.	 Nicephori Gregorae bizantinae historiae 
libri XXXVII. T. 1: I–XXIV / acc. J.-P. Migne. – 
Paris : Apud J.-P. Migne, 1863. – Col. 119–1450. – 
(Patrologiae cursus completus. Series Graeca; 148).
	 25.	 Nicephori Gregorae bizantinae historiae libri 
XXXVII. T. 2: XXV–XXXVII / acc. J.-P. Migne. – 
Paris : Apud J.-P. Migne, 1865. – Col. 9–502. – 
(Patrologiae cursus completus. Series Graeca; 149).
	 26.	 Nicephorus Gregora. Ep. 152 // Correspondance 
de Nicéphore Grégoras / ed. R. Guilland. – Paris : Société 
d’édition ‘Les Belles lettres’, 1927. – P. 236–242.
	 27.	 Nicol, D. M. The Byzantine Family of 
Kantakouzenos (Cantacuzenus) ca. 1100–1460: 
A  Genealogical and Prosopographical Study 
/ D. M. Nicol. – Washington (D.C.) : Dumbarton Oaks 
center for Byzantine studies, 1968. – XLIII, 265 p. – 
(Dumbarton Oaks studies; 11).
	 28.	 Nicol, D. M. The Byzantine Family of 
Kantakouzenos: Some Addenda and Corrigenda 
/ D. M. Nicol // Dumbarton Oaks Papers. – 1973. – 
Vol. 27. – P. 309–315.
	 29.	 Pino, T. Beyond Neo-Palamism: Interpreting 
the Legacy of St Gregory Palamas / T. Pino // Analogia: 
The Pemptousia Journal for Theological Studies. – 
2017. – Vol. 3,1. – P. 53–73.
	 30.	 Polemis, I. D. Neoplatonic and Hesychastic 
Elements in the Early Teaching of Gregorios Palamas 
on the Union of Man with God: The Life of St. Peter the 
Athonite / I. D. Polemis // Pour une poétique de Byzance. 
Hommage à Vassilis Katsaros / éd. S. Efthymiadis et al. – 
Paris : Le Centre d’études byzantines, néo-helléniques et 
sud-est européennes ; École des Hautes études en Sciences 
sociales, 2015. – P. 205–221.
	 31.	 Rigo, A. Due note sul monachesimo athonita della 
meta del XIV secolo / A. Rigo // Зборник радова Визан-
тинолошког института. – 1987. – Т. 26. – P. 87–113.
	 32.	 Saint Gregory Palamas. The One Hundred 
and Fifty Chapters: A Critical Edition, Translation 
and Study / ed. and tr. R. E. Sinkewicz. – Toronto : 
Pontifical institute of medieval studies, 1988. – XI, 
288 p. – (Studies and Texts; 83).
	 33.	 Sinkewicz, R. E. Christian Theology and the 
Renewal of Philosophical and Scientific Studies in the 
Early Fourteenth Century: The Capita 150 of Gregory 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 271

Т.А. Щукин. «Главы физические» Григория Паламы

Palamas / R. E. Sinkewicz // Mediaeval Studies. – 
1986. – Vol. 48. – P. 334–351.
	 34.	 Sinodicae constitutiones Callisti et Philophei. 
III [Synodus absolvit hieromonachum Niphonem] 
/ acc. J.-P. Migne. – Paris : Apud J.-P. Migne, 1866. – 
Col. 1308–1312. – (Patrologiae cursus completus. 
Series Graeca; 152).
	 35.	 Tsirpanlis, C. N. The career and writings of 
Nicolas Cabasilas / C. N. Tsirpanlis // Byzantion. – 
1979. – Vol. 49. – P. 414–427.
	 36.	 Weiss ,  G.  Joannes Kantakuzenos – 
Aristokrat, Staatsmann, Kaiser und Mönch – in 
der Gesellschaftsentwicklung von Byzanz im 
14 Jahrhundert / G. Weiss. – Wiesbaden : Otto 
Harrassowitz, 1969. – 174 S. – (Schriften zur 
Geistesgeschichte des Ostlichen Europa; 4).
	 37.	 Γρηγόριος ο Παλαμάς. Αντιρρητικοί 
προς Ακίνδυνον // Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ. 
Συγγράμματα. Τ. Γˊ  / προλ. Π. Χρηστου; 
εκδ. Λ. Κοντογιάννης, Β. Φανουργάκης. – 
Φεσσαλονίκη  : Κυρομάνος, 1970. – Σ. 38–506.
	 38.	 Γρηγόριος ο Παλαμάς. Υπέρ των 
ιερώς ησυχαζόντων // Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ. 
Συγγράμματα. Τ. Αˊ / εκδ. Π. Χρήστου [et. al.]. – 
Φεσσαλονίκη : Κυρομάνος, 1988. – Σ. 358–694.
	 39.	 Δημητρακόπουλος, Γ. A. Αὐγουστῖνος 
καὶ Γρηγόριος Παλαμᾶς: τὰ προβλήματα τῶν 
ἀριστοτελικῶν κατηγοριῶν καὶ τῆς τριαδικῆς 
ψυχοθεολογίας / Γ. A. Δημητρακόπουλος. – 
Ἀθήνα : Παρουσία, 1997. – 226 σ.
	 40.	 Δημητρακόπουλος, Γ. Α. Γρηγορίου 
Παλαμά, Κεφάλαια εκατόν πεντήκοντα, 
1–14: «Περί κόσμου». Κείμενο, μετάφραση και 
ερμηνευτικά σχόλια / Γ. Α. Δημητρακόπουλος 
// Βυζαντιακά. – 2000. – Τ. 20. – Σ. 293–348.
	 41.	 Δημητρακόπουλος, Γ. Α. Υστεροβυζαντινή 
κοσμολογία. Η κριτική του Γρηγορίου Παλαμά 
στη διδασκαλία των Πλωτίνου και Πρόκλου 
περί κοσμικής ψυχής / Γ. Α. Δημητρακόπουλος 
// Φιλοσοφία. – 2001. – Τ. 31. – Σ. 175–191.
	 42.	 Δημητρακόπουλος, Γ. Α. Υστεροβυζαντινή 
κοσμολογία .  Η κριτική του Γρηγορίου 
Παλαμά στη διδασκαλία των Πλωτίνου και 
Πρόκλου περί κοσμικής ψυχής. Β΄ μέρος 
/ Γ. Α. Δημητρακόπουλος // Φιλοσοφία. – 2002. – 
Τ. 32. – Σ. 111–132.
	 43.	 Παπαγεωργιου, Χ. Μή θεολογικές 
σπουδές καί ἔργα Νικολάου Καβάσιλα 
ἐπί Γεωμετρίας, Φυσικῆς καί Ἀστρονομίας 
/ Χ. Παπαγεωργιου // Γρηγόριος Παλαμᾶς. – 
1985. – Τ. 68. – Σ. 208–236.
	 44.	 Του ευσεβέστατου βασιλέως Ματθαίου 
του Καντακουζηνού λόγοι δύο εκ χειρογράφων 
της εθνικής βιβλιοθήκης και της βασιλικής του 
Βερολίνου / εκδ. Ι. Σακκελίων // Παρνασσός. – 
1887. – Τ. 11. – Σ. 265–284.

	 45.	 Χαλάστρας, Κ. Οι εμφύλιοι πόλεμοι 
Παλαιολόγων -Καντακουζηνών και  η 
αναδυόμενη απειλή των Οθωμανών τον 14ο 
αιώνα, ο διάλογος Νικηφόρου Γρηγορά με τον 
Ματθαίο Καντακουζηνό / Κ. Χαλάστρας.  – 
Electronic text data. – Mode of access: https://www.
academia.edu/36909305 (date of access: 28.06.2020). – 
Title from screen.

REFERENCES

	 1.	 Yashunskiy R.V., ed. Grigoriy Palama. 
Antirritiki protiv Akindina [Gregory Palamas. 
Antirrhetikos against Akindynos]. Krasnodar, Text 
Publ., 2010. 368 p.
	 2.	 Sidorov A.I., ed. Grigoriy Palama. 150 glav 
[Gregory Palamas. The One Hundred and Fifty 
Chapters]. Krasnodar, Text Publ., 2006. 224 p.
	 3.	 Kern K., archim. Antropologiya sv. Grigoriya 
Palamy [The anthropology of Saint Gregory Palamas]. 
Moscow, Palomnik Publ., 1996. LXXVIII, 449 p.
	 4.	 Meyendorf I., prot. Znizn i trudy svyatitelya 
Grigoriya Palamy: vvedenie v izuchenie [The life and 
works of Saint Gregory Palamas: an introduction to the 
study]. St. Petersburg, Byzantinorossica Publ., 1997. 
479 p. (Subsidia byzantinorossica, vol. 2).
	 5.	 Polyakovskaya M.A. Enkomii Nikolaya 
Kavasily kak istoricheskiy istochnik [Encomiums of 
Nicholas Kabasilas as a historical source]. Antichnaya 
drevnost i srednie veka [Antiquity and the Middle 
Ages], 1973, vol. 9, pp. 77-88.
	 6.	 Shchukin T. A. “On prevzoydet sobstvennuyu 
prirodu”: tema samoobrashchennosti uma v “Slove 
na zhitie prepodobnogo Petra Afonskogo” svyatitelya 
Grigoriya Palamy i v Enneades V.3 [‘He Will Transcend 
His Own Nature’: The Theme of Self-Conversion of 
the Intellect in the “Logos on Saint Peter of Athos” by 
St. Gregory Palamas and in Enneades V, 3]. Bibliya i 
hristianskaya drevnost [Bible and Christian Antiquity], 
2019, vol. 2 (2), pp. 212-230.
	 7.	 Andia Y. de. Henosis: l'union à Dieu chez 
Denys l’Aréopagite. Leiden; New York; Köln, Brill, 
1996. XV, 510 p. (Philosophia antiqua, vol. 71).
	 8.	 Asdracha, C. Les Rhodopes au XIVe siècle. 
Histoire administrative et prosopographie. Revue des 
études byzantines, 1976, vol. 34, pp. 175-209.
	 9.	 Beyer H.-V. Nikephoros Gregoras als Theologe 
und sein erstes Auftreten gegen die Hesychasten. 
Jahrbuch der österreichischen Byzantinistik, 1971, 
vol. 20, pp. 171-188.
	 10.	 Congourdeau M.-H. Nicolas Cabasilas et 
Matthieu Cantacuzène. Efthymiadis S. et al., eds. 
Pour une poétique de Byzance. Hommage à Vassilis 
Katsaros. Paris, Le Centre d’études byzantines, néo-
helléniques et sud-est européennes; École des Hautes 
études en Sciences sociales, 2015, pp. 85-98.



272

византийское православие

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

	 11.	 Congourdeau M.-H. Nicholas Cabasilas of 
Thessaloniki. The historical dimension of the person. 
Torrance A., Paschalidis S., eds. Personhood in the 
Byzantine Christian Tradition. Early, Medieval, and 
Modern Perspectives. London; New York, Routledge, 
2018, pp. 114-127.
	 12.	 Suchla B.R., ed. Corpus Dionysiacum I: 
Pseudo-Dionysius Areopagita. De divinis nominibus. 
Berlin, De Gruyter, 1990. 231 p. (Patristische Texte 
und Studien; vol. 33).
	 13.	 Demetracopoulos J. Is Gregory Palamas an 
existentialist? The restoration of the true meaning of 
his comment on Exodus 3,14 “Egō eimi o ōn”. Athens, 
Parousia Publ., 1996. 58 p.
	 14.	 Demetrius Cydones. Ep. 87. Loenertz R.-J., 
ed. Démétrius Cydonès: correspondence, vol. 1. Roma, 
Biblioteca apostolica Vaticana, 1956, pp. 120-121. 
(Studi e testi; vol. 186).
	 15.	 Ierodiakonou K. The Anti-Logical Movement 
in the Fourteenth Century. Ierodiakonou K., ed. 
Byzantine Philosophy and its Ancient Sources. Oxford, 
Oxford University Press, 2002, pp. 219-238.
	 16.	 Migne J.-P., ed. Ioannis Cantacuzeni historiarum 
libri IV. Libri I–III. Paris, Apud J.-P. Migne, 1866. 
Col.  17–1300. (Patrologiae cursus completus. Series 
Graeca; vol. 153).
	 17.	 Migne J.-P., ed. Ioannis Cantacuzeni 
historiarum libri IV. Liber IV. Paris, Apud J.-P. Migne, 
1866. Col. 10–370. (Patrologiae cursus completus. 
Series Graeca; vol. 154).
	 18.	 Jugie M. L’éloge de Mathieu Cantacuzène, 
par Nicolas Cabasilas. Échos d'Orient, 1910, vol. 13, 
pp. 338-343.
	 19.	 Jugie M. Nicolas Cabasilas, Panégyriques 
inédits de Mathieu Cantacuzène et d’Anne Paléologine. 
Izvestiya Russkogo arkheologicheskogo instituta v 
Konstantinopole [News of the Russian Archaeological 
Institute in Constantinople], 1911, vol. 15, pp. 112-121.
	 20.	 Kern C. Les eléments de la théologie de 
Grégoire Palamas. Irénikon, 1947, vol. 20,1, pp. 6-33; 
vol. 20,2, pp. 164-193.
	 21.	 Loenertz R.-J. Chronologie de Nicolas 
Cabasilas 1345–1354. Orientalia christiana periodica, 
1955, vol. 21, pp. 205-231.
	 22.	 Mariev S. Plotinus in the Phlorentios of 
Nikephoros Gregoras. Berger A. et al., eds. Koinotaton 
Doron. Das späte Byzanz zwischen Machtlosigkeit und 
kultureller Blüte (1204–1461). Berlin; Boston, De Gruyter, 
2016, pp. 101-108. (Byzantinisches Archiv; vol. 31).
	 23.	 Meyendorff J. Introduction a l'étude de 
Grégoire Palamas. Paris, Éditions du Seuil, 1959. 
432 p. (Patristica Sorbonensia; vol. 3).
	 24.	 Migne J.-P., ed. Nicephori Gregorae 
bizantinae historiae libri XXXVII. T. 1: I–XXIV. 
Paris, Apud J.-P. Migne, 1863. Col. 119–1450. 
(Patrologiae cursus completus. Series Graeca; vol. 148).

	 25.	 Migne J.-P., ed. Nicephori Gregorae bizantinae 
historiae libri XXXVII. T. 2: XXV–XXXVII. Paris, 
Apud J.-P. Migne, 1865. Col. 9–502. (Patrologiae 
cursus completus. Series Graeca; vol. 149).
	 26.	 Nicephorus Gregora. Ep. 152. Guilland R., ed. 
Correspondance de Nicéphore Grégoras. Paris, Société 
d’édition ‘Les Belles lettres’, 1927, pp. 236-242.
	 27.	 Nicol D. M. The Byzantine Family of 
Kantakouzenos (Cantacuzenus) ca. 1100–1460: 
A Genealogical and Prosopographical Study. 
Washington (D.C.), Dumbarton Oaks center for 
Byzantine studies, 1968. XLIII, 265 p. (Dumbarton 
Oaks studies; vol. 11).
	 28.	 Nicol D. M. The Byzantine Family of 
Kantakouzenos: Some Addenda and Corrigenda. 
Dumbarton Oaks Papers, 1973, vol. 27, pp. 309-315.
	 29.	 Pino T. Beyond Neo-Palamism: Interpreting 
the Legacy of St Gregory Palamas. Analogia: The 
Pemptousia Journal for Theological Studies, 2017, 
vol. 3,1, pp. 53-73.
	 30.	 Polemis I. D. Neoplatonic and Hesychastic 
Elements in the Early Teaching of Gregorios Palamas 
on the Union of Man with God: The Life of St. Peter the 
Athonite. Efthymiadis S. et al., eds. Pour une poétique 
de Byzance. Hommage à Vassilis Katsaros. Paris, Le 
Centre d’études byzantines, néo-helléniques et sud-
est européennes; École des Hautes études en Sciences 
sociales, 2015, pp. 205-221.
	 31.	 Rigo A. Due note sul monachesimo athonita della 
meta del XIV secolo. Zbornik radova Vizantinoloshkog 
instituta [Recueil des travaux de l'Institut d'études 
byzantines], 1987, vol. 26, pp. 87-113.
	 32.	 Sinkewicz R. E., ed. Saint Gregory Palamas. 
The One Hundred and Fifty Chapters: A Critical 
Edition, Translation and Study. Toronto, Pontifical 
institute of medieval studies, 1988. XI, 288 p. (Studies 
and Texts; vol. 83).
	 33.	 Sinkewicz R. E. Christian Theology and the 
Renewal of Philosophical and Scientific Studies in the 
Early Fourteenth Century: The Capita 150 of Gregory 
Palamas. Mediaeval Studies, 1986, vol. 48, pp. 334-351.
	 34.	 Migne J.-P., ed. Sinodicae constitutiones Callisti 
et Philophei. III [Synodus absolvit hieromonachum 
Niphonem]. Paris, Apud J.-P. Migne, 1866. Col. 1308–
1312. (Patrologiae cursus completus. Series Graeca; 
vol. 152).
	 35.	 Tsirpanlis C. N. The career and writings of Nicolas 
Cabasilas. Byzantion, 1979, vol. 49, pp. 414-427.
	 36.	 Weiss  G.  Joannes  Kantakuzenos   – 
Aristokrat, Staatsmann, Kaiser und Mönch – in 
der Gesellschaftsentwicklung von Byzanz im 
14 Jahrhundert. Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1969. 
174 p. (Schriften zur Geistesgeschichte des Ostlichen 
Europa, vol. 4).
	 37.	 Grēgorios o Palamas. Antirrētikoi pros 
Akindynon [Antirrhetics against Akindynos]. 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 273

Т.А. Щукин. «Главы физические» Григория Паламы

Chrēstou P., Kontogiannēs L., Phanourgakēs B., eds. 
Grēgoriou tou Palama. Syggrammata [The works of 
Gregory Palamas]. Vol. 3. Thessaloniki, Kyromanos 
Publ., 1970, pp. 38-506.
	 38.	 Grēgorios o Palamas. Yper tōn ierōs 
ēsychazontōn [For the defense of those who practice 
sacred quietude]. Chrēstou P. et al., eds. Grēgoriou 
tou Palama. Syggrammata [The works of Gregory 
Palamas]. Vol. I. Thessaloniki, Kyromanos Publ.,1988, 
pp. 358-694.
	 39.	 Dēmētrakopoulos G. A. Augoustinos kai 
Grēgorios Palamas: ta problēmata tōn aristotelikōn 
katēgoriōn kai tēs triadikēs psychotheologias 
[Augustine and Gregory Palamas: the problems of the 
Aristotelian categories and the triadic psychotheology]. 
Athens, Parousia Publ., 1997. 226 p.
	 40.	 Dēmētrakopoulos G. A. Grēgoriou Palama, 
Kephalaia ekaton pentēkonta, 1–14: “Peri kosmou”: 
Keimeno, metaphrasē kai ermēneutika scholia [Gregory 
Palamas, The One Hundred and Fifty Chapters, 1-14: 
‘About the world’. Text, translation and interpretative 
comments]. Byzantiaka, 2000, vol. 20, pp. 293-348.
	 41.	 Dēmētrakopoulos G. A. Ysterobyzantinē 
kosmologia. Ē kritikē tou Grēgoriou Palama stē 
didaskalia tōn Plōtinou kai Proklou peri kosmikēs 
psychēs [Late Byzantine cosmology. Gregory Palamas’ 
criticism of the teaching of Plotinus and Proclus on 
the Cosmic Soul]. Philosophia [Philosophy], 2001, 
vol. 31, pp. 175-191.

	 42.	 Dēmētrakopoulos G. A. Ysterobyzantinē 
kosmologia. Ē kritikē tou Grēgoriou Palama stē 
didaskalia tōn Plōtinou kai Proklou peri kosmikēs 
psychēs [Late Byzantine cosmology. Gregory Palamas’ 
criticism of the teaching of Plotinus and Proclus on the 
Cosmic Soul]. Pt. 2. Philosophia [Philosophy], 2002, 
vol. 32, pp. 111-132.
	 43.	 Papageōrgou Ch. Mē theologikes spoudes 
kai erga Nikolaou Kabasila epi Geōmetrias, Physikēs 
kai Astronomias [Non-theological studies and works 
of Nicholas Kabasilas on geometry, physics and 
astronomy]. Grēgorios Palamas, 1985, vol. 68, 
pp. 208-236.
	 44.	 Sakkeliōn I., ed. Tou eusebestatou basileōs 
Matthaiou tou Kantakouzenou logoi dyo ek 
xeirographōn tes ethnikēs bibliothēkēs kai tēs basilikēs 
tou Berolinou [Two treatises by the most pious king 
Matthew of Kantakouzenos from the manuscripts of 
the National Library and Royal Library in Berlin]. 
Parnassos, 1887, vol. 11, pp. 265-284.
	 45.	 Chalastras K. Oi emphylioi polemoi 
Palaiologōn-Kantakouzēnōn kai ē anadyomenē apeilē 
tōn Othōmanōn ton 14o aiōna, o dialogos Nikēphorou 
Grēgora me ton Matthaio Kantakouzēno [The civil 
wars of Palaiologos-Kantakouzenos and the emerging 
threat of the Ottomans in the 14th century, the dialogue 
Nicephorus Gregoras with Matthew Kantakouzenos]. 
URL: https://www.academia.edu/36909305 (accessed 
28.06.2020).

Information About the Author
Timur A. Schukin, Associate Research Fellow, Sociological Center of the Russian Academy of 

Sciences, 7-ya Krasnoarmeyskaya St, 25/14, 190005 Saint Petersburg, Russian Federation; Postgraduate 
Student, Herzen State Pedagogical University of Russia, Reki Moyki Emb., 48, 191186 Saint Petersburg, 
Russian Federation, tim_ibif@mail.ru, https://orcid.org/0000-0001-7513-9873

Информация об авторе
Тимур Аркадьевич Щукин, ассоциированный сотрудник, Социологический институт РАН, 

ул. 7-я Красноармейская, 25/14, 190005 г. Санкт-Петербург, Российская Федерация; аспирант, Российский 
государственный педагогический университет им. А.И. Герцена, набережная реки Мойки, 48, 191186 
г. Санкт-Петербург, Российская Федерация, tim_ibif@mail.ru, https://orcid.org/0000-0001-7513-9873




П

аш
ки

н 
Н

. Г
., 

20
20

274 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.22

UDC 94“04/14”:327 Submitted: 27.06.2019
LBC 63.3(0)41-6 Accepted: 09.09.2019

INTERNATIONAL POLITICS AND THE GREEK-LATIN UNION
AT THE EUROPEAN CHURCH COUNCILS

IN THE FIRST HALF OF THE 15th CENTURY
Nikolai G. Pashkin

Ural Federal University, Yekaterinburg, Russian Federation

Abstract. Introduction. The article is aimed at studying the negotiations on the Greek-Latin Church Union at
the Church Councils in Constance (1414–1418) and Basel (1431–1449), which were the predecessors of the Council
of Ferrara-Florence (1438–1439) in this matter. Since they were generated by internal processes in the Latin West,
they originally had not direct relationship to Byzantium. Methods and materials. The reason for the appeal of
Councils to the problem of the Church Union should be sought in the field of Western international policy. It acted
here as a tool for solving political problems by different actors. Analysis. At the Council of Constance the discussion
of the Greek-Latin Union was initiated by Poland and Lithuania, who used it as a means of political propaganda
against the Teutonic Order. The Council of Basel subsequently entered into direct negotiations with Byzantium.
The reason for this was at first internecine strife in the Duchy of Lithuania, which interfered with Poland, the
Teutonic Order and King Sigismund. The Council initiated consideration of the Church Union in order to support
the Lithuanian Duke Švitrigaila in the struggle for the throne. As a result Byzantium was included also in the
negotiations with the Council of Basel. But in 1435 Švitrigaila was defeated in the clash with Poland and its ally
Duke Sigismund Kęstutaitis. This defeat undermined the influence of Sigismund of Luxembourg at the Council of
Basel. The King began his rapprochement with the Pope and Venice, and the Council of Basel was influenced by
their political rivals, such as Milan and France. The theme of the Church Union at the Council became an instrument
of struggle for political interests between these groups of political subjects. As a result, the struggle led to sharp
disputes over the choice of the place for the Greek-Latin Council. The main options were Italy and French Avignon.
The Byzantines chose the first option. But Byzantium was not the subject of the policy that created the situation of
this choice. In the West this policy has led to significant changes. Results. The results of the negotiations on the
Church Union at the Council of Basel displayed the fall of the role of imperial policy in the Latin West, which was
represented by the King and Emperor Sigismund Luxembourg. The Empire was losing control of Italy. The result
was the withdrawal of the papacy from its influence and the strengthening of Venice. Their union stood behind the
Council of Ferrara-Florence. Outside Italy this Council has not received recognition.

Key words: Church Councils, Council of Constance, Council of Basel, Church Union, Byzantium, Poland,
Lithuania, Teutonic Order, Holy Roman Empire.

Citation. Pashkin N.G. International Politics and the Greek-Latin Union at the European Church Councils in
the First Half of the 15th Century. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya.
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area
Studies. International Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 274-284. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2020.6.22

УДК 94“04/14”:327 Дата поступления статьи: 27.06.2019
ББК 63.3(0)41-6 Дата принятия статьи: 09.09.2019

МЕЖДУНАРОДНАЯ ПОЛИТИКА И ГРЕКО-ЛАТИНСКАЯ УНИЯ
НА ЕВРОПЕЙСКИХ ЦЕРКОВНЫХ СОБОРАХ

ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЫ XV ВЕКА
Николай Геннадьевич Пашкин

Уральский федеральный университет, г. Екатеринбург, Российская Федерация



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 275

Н.Г. Пашкин. Международная политика и греко-латинская уния на европейских церковных соборах

Аннотация. Целью статьи является исследование переговоров о греко-латинской унии на церковных
соборах в Констанце (1414–1418) и Базеле (1431–1449), которые были предшественниками Ферраро-Флорен-
тийского собора (1438–1439) в этом вопросе. Поскольку они были порождены внутренними процессами на
латинском Западе, то прямого отношения к Византии первоначально не имели. В связи с этим причину их
обращения к проблеме унии следует искать в области западной международной политики. Проблема унии
выступала здесь как инструмент решения политических задач разными субъектами. На Констанцском собо-
ре обсуждение греко-латинской унии было инициировано Польшей и Литвой, которые использовали это как
средство политической пропаганды против Тевтонского ордена. В прямые переговоры с Византией вступил
впоследствии Базельский собор. Поводом к этому сначала стала междоусобица в княжестве Литовском, в
которую вмешивались Польша, Тевтонский орден и германский король Сигизмунд (1410–1437). Собор ини-
циировал рассмотрение церковной унии с целью поддержать литовского князя Свидригайло (1430–1432) в
борьбе за престол. В результате в переговоры он включил и Византию. Но Свидригайло в 1435 г. потерпел
поражение в столкновении с Польшей и ее союзником князем Сигизмундом Кейстутовичем (1432–1440). Это
поражение подорвало влияние на Базельском соборе Сигизмунда Люксембурга. Король начал сближение с
папой и Венецией, а Базельский собор оказался под влиянием их политических соперников, таких как Милан
и Франция. Тема церковной унии на Базельском соборе стала в конечном счете инструментом борьбы за
политические интересы между этими группами политических субъектов. Борьба привела к острым спорам
по вопросу о выборе места для греко-латинского собора. Основными вариантами стали Италия и французс-
кий Авиньон. Византийцы выбрали первый вариант. Но сама Византия не была субъектом той политики,
которая создала ситуацию этого выбора. Результаты переговоров о церковной унии на Базельском соборе
зафиксировали падение роли имперской политики на латинском Западе, которую представлял король и им-
ператор Сигизмунд Люксембург. Империя теряла контроль над Италией. Результатом был выход папства из-
под ее влияния и укрепление Венеции. Их союз стоял за Ферраро-Флорентийским собором, который за
пределами Италии признания не получил.

Ключевые слова: церковные соборы, Констанцский собор, Базельский собор, церковная уния, Визан-
тия, Польша, Литва, Тевтонский орден, Священная Римская империя.

Цитирование. Пашкин Н. Г. Международная политика и греко-латинская уния на европейских церков-
ных соборах первой половины XV века // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4,
История. Регионоведение. Международные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 274–284. – DOI: https://
doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.22

Введение. Проблема церковной унии
между Константинополем и Римом является
одной из самых значимых тем в изучении пос-
леднего периода истории Византии. Между
тем переговоры по этому вопросу, увенчав-
шиеся подписанием унии на Ферраро-Флорен-
тийском соборе (1438–1439), имели свое на-
чало на соборах в Констанце (1414–1418) и
Базеле (1431–1449), а сам собор во Флорен-
ции явился как альтернатива в противовес пос-
леднему. Византию уния интересовала как
средство против турецкого завоевания. Но
вопрос заключается и в том, что Констанцс-
кий и Базельский соборы были порождены ис-
торическими процессами на латинском Запа-
де, которые к восточной церкви и Византии
отношения не имели. И все же униатская те-
матика, которая неизбежно продуцировала
контакты между Западом и Византией, на этих
соборах имела место.

Методы и материалы. На сегодняш-
ний день достаточно хорошо изучены непос-

редственно греко-латинские контакты и пере-
говоры, состоявшиеся в Констанце и Базеле
[2; 23]. Но проблема смотрится несколько
иначе, если сами названные соборы рассмат-
ривать сквозь призму международных отно-
шений в Европе первой половины XV века.
В этом смысле латинская сторона никак не
может быть признана единым субъектом пе-
реговоров, так же как и сама западная цер-
ковь. Как известно, Констанцский собор был
созван в условиях так называемой Великой за-
падной схизмы (1378–1417), которая только на
этом соборе официально завершилась. Сле-
довательно, собор, а не папа, был субъектом
переговоров от имени церкви. При этом со-
бор одновременно был и форумом, где мето-
дами церковной дипломатии велась борьба
между разнообразными участниками между-
народной политики. А инициированная в Кон-
станце попытка реформы церкви, подразуме-
вавшая подчинение папской власти собору,
имела следствием то, что впоследствии Ба-



276

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

зельский собор и папа действовали как два
самостоятельных субъекта, в том числе на
переговорах с Константинополем, оспаривая
друг у друга это право. Под таким углом зре-
ния готовившееся воссоединение церквей За-
пада и Востока выглядит многослойным про-
цессом, в котором переплетались и сталкива-
лись интересы не двух, то есть Рима и Кон-
стантинополя, а множества субъектов евро-
пейской политики. Возникает вопрос, какие
мотивы действительно стояли за выдвижени-
ем проблемы унии на означенных соборах и в
какой степени Византия сама была субъек-
том этого процесса. Именно анализ стоявших
за ним международных отношений поможет
нам в этом разобраться.

Анализ. Тот факт, что отношения латин-
ской и греческой церквей вызывают интерес
на Западе исключительно как инструмент
международной политики, был в полной мере
продемонстрирован уже историей Констанц-
ского собора. В условиях западной схизмы,
ввиду отсутствия общепризнанного главы рим-
ской церкви, этот собор своим созывом был
обязан германскому королю и будущему им-
ператору Сигизмунду Люксембургу (1410–
1437, император с 1433 г.), бывшему одновре-
менно венгерским королем с 1387 г. [10]. За
три года до начала собора вопрос о перспек-
тивах греко-латинской унии был поднят в пись-
ме Сигизмунда к византийскому императору
Мануилу II Палеологу (1391–1425) [7, S. 391–
394]. Из текста послания следовало, что пред-
варительно этот вопрос король обсуждал с
папой Иоанном XXIII (1410–1415), о чем был
осведомлен находившийся с миссией на За-
паде византийский дипломат Мануил Хрисо-
лора. Автор призывал императора в Констан-
тинополе к переговорам о времени и месте
для совместного церковного собора, а также
выражал намерение в скором времени совер-
шить поход против турок, к которому предла-
гал присоединиться. Между тем на подлин-
ные намерения Сигизмунда, предопределив-
шие его интерес к Византии, указывает тот
факт, что главной его проблемой в тот момент
были не турки, а отношения с Венецией [26,
S. 4–31]. Впереди его ожидало по-настояще-
му фундаментальное противоборство с этой
итальянской республикой [28]. Формальной
причиной назревавшего конфликта был ее спор

с венгерской короной о принадлежности пор-
тов Далмации, но истинный размах противо-
стояния был гораздо шире. Как показывают
специальные изыскания, в дальнейшем речь
шла о политике короля, направленной на вы-
теснение венецианского торгового капитала со
всего континентального рынка Европы, и упор-
ных попытках наладить независимую от Ве-
неции трассу в страны Ближнего Востока и
Китай через Дунай, Черное море и генуэзс-
кие колонии Крыма [18]. В связи с этим Ви-
зантия рассматривалась им как одно из зве-
ньев торговой блокады своего главного гео-
политического противника, а потому униатс-
кая тематика могла стать способом зондиро-
вания почвы для политического союза. До
осени 1411 г. противоречия Сигизмунда с Ве-
нецией еще оставались в рамках дипломати-
ческих баталий, но по времени они совпали с
начавшейся на Востоке борьбой за османс-
кий престол между наследниками султана
Баязида I (1389–1402). Турецкая междоусо-
бица 1409–1413 гг. несла на себе явный отпе-
чаток тех противоречий. Вовлечение в нее
Константинополя создавало военно-полити-
ческие риски для Византии. Объективно это
было выгодно именно Венеции, так как зат-
рудняло Сигизмунду саму возможность ис-
пользовать Восточную империю в качестве
союзника. Отсюда становится ясно, что план
войны с турками, о котором Сигизмунд писал
императору, вместе с идеей церковной унии
был также порожден его стратегией, обращен-
ной против республики [5, с. 233–234].

В октябре 1411 г. конфликт короля с Ве-
нецией перешел в военную фазу. В результате
в следующем письме к византийскому импе-
ратору он уже открыто призывал Константи-
нополь вступить в военный союз с ним и при-
нять прямое участие в действиях против ве-
нецианцев [7, S. 394–399]. Для достижения
этой цели Сигизмунд вновь предлагал обсу-
дить вопрос о церковной унии. Столкновение
с Венецией, однако, в планы Византии не вхо-
дило, а тем временем на Западе началась под-
готовка к церковному собору. После достиг-
нутого весной 1413 г. перемирия короля с рес-
публикой вопрос о времени и месте его про-
ведения был решен. Согласно официально за-
явленным задачам, собору предстояло закон-
чить латинскую схизму, что он впоследствии



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 277

Н.Г. Пашкин. Международная политика и греко-латинская уния на европейских церковных соборах

и сделал, склонив к добровольному отрече-
нию либо низложив сразу трех конкурирую-
щих антипап – Григория XII (1406–1415), Бе-
недикта XIII (1394–1417) и Иоанна XXIII
(1410–1415). Это открывало широкие возмож-
ности для светской власти, которая в лице гер-
манского короля стояла у истоков собора. Фак-
тически он был нужен Сигизмунду как одно
из средств создания международной коалиции.
Помимо контактов о возможном союзе с Ви-
зантией, аналогичные переговоры велись с
королями Англии, Франции, Дании, Арагона
[27]. В свете предыдущих событий вынесе-
ние вопроса о церковной унии на предстоящий
собор могло быть ожидаемым. Однако в при-
глашении, отправленном в 1414 г. в Констан-
тинополь за несколько месяцев до его начала,
Сигизмунд ничего не говорил на эту тему [7,
S. 399–401]. Судя по всему, королю уже было
понятно, что участвовать в его политике Ви-
зантия не будет. Византийские дипломаты все
же появились на Констанцском соборе, но в
результате проблема церковной унии получи-
ла здесь своеобразное развитие.

В июле 1415 г. Сигизмунд уже как фак-
тический император Запада и политический
руководитель собора огласил его главные за-
дачи. Помимо собственно той, ради которой
собор формально и был созван, то есть лик-
видации схизмы в западной церкви, в его речи
звучал призыв к прекращению войны Англии
с Францией и конфликта между Польшей и
Тевтонским орденом [11, S. 152]. О церковной
унии с Востоком король и здесь тоже умол-
чал, хотя до весны 1415 г. в Констанце нахо-
дился византийский посол Мануил Хрисоло-
ра. Но и византийская дипломатия на Констан-
цском соборе не проявила стремления к об-
суждению вопроса [2, с. 59–63]. Объяснение
этому опять же можно найти в том, что уча-
ствовать в конфликте Сигизмунда с Венеци-
ей Византия не стремилась. Еще в конце
1413 г. император Мануил II предложил Ве-
неции посредничество в его урегулировании,
которое сенат отклонил [15, № 3335; 2, с. 33].
Между тем, как уже было замечено, сама ве-
роятность переговоров о церковной унии была
обозначена Сигизмундом именно в контексте
его политики, направленной против республи-
ки. В силу нейтральной позиции, занятой Ви-
зантией, в Констанце эта тема стала для ви-

зантийцев несвоевременной, а для короля – не-
актуальной. Совсем другой субъект начал вы-
носить ее на обсуждение. Этим субъектом
стала Польша.

Сигизмунд не случайно в упомянутой
речи перед собором проявил интерес к англо-
французскому и польско-тевтонскому конф-
ликтам. Англия была для него ценным потен-
циальным союзником в торговой политике
против Венеции. Еще в 1412 г. за такой союз
он предлагал выгодное посредничество в пре-
кращении Столетней войны английскому ко-
ролю Генриху IV (1399–1413) [28, S. 163]. Еще
более актуальным для него был польско-тев-
тонский конфликт, в котором он тоже пытался
играть роль посредника. Сигизмунд не мог
быть безучастным к попыткам Польши ук-
репиться на Балтийском побережье. Имели
место также серьезные противоречия между
ними из-за влияния в Восточной Европе. Од-
нако прямого конфликта с Польшей германс-
кий король стремился избежать, вследствие
чего инициатива в вопросе унии оказалась у
нее в руках. Как оказалось, церковный собор
открывал широкие возможности для исполь-
зования религиозной пропаганды в качестве
политического оружия, чем искусно восполь-
зовалась польско-литовская сторона. Если
орден обвинял Польшу и Литву в том, что в
их лагере против тевтонских рыцарей воюют
«схизматики» из русских земель, то ответом
другой стороны явилось немедленное пред-
ложение собору о содействии церковной унии
с Востоком и решении проблемы схизмы как
таковой [4, с. 323–324]. Осенью 1415 г. пись-
ма с соответствующим содержанием Кон-
станцский собор получил от польского короля
Владислава II Ягеллона (1386–1434) и литов-
ского князя Витовта (1392–1430) [12, p. 331–
332]. Поляки давали тем самым понять, что
военные средства для укрепления церкви, ко-
торые идеологически оправдывали само су-
ществование Тевтонского ордена, более не
нужны. Польша своей пропагандой действи-
тельно нанесла тяжелый урон репутации ор-
дена как якобы главного форпоста католициз-
ма на Востоке. Косвенно исход этой борьбы
повлиял и на прочность позиций короля Сигиз-
мунда. Проблема унии, которую поляки повер-
нули против тевтонцев, обещала передать по-
средническую роль в их отношениях папе.



278

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Им стал избранный на Констанцском соборе
в 1417 г. Мартин V (1417–1431), к тому же
венецианец по происхождению. После этого,
по общему признанию исследователей данно-
го события, германский король, являвшийся в
самом начале лидером собора, потерял нити
управления им.

Новый папа проявил интерес к вопросу
об унии с Византией, обусловленный в значи-
тельной мере стремлением укрепить позиции
папства в западном мире после недавнего
окончания латинской схизмы. Соответствую-
щие переговоры между ним и Константино-
полем были начаты после завершения Кон-
станцского собора. При этом по-настоящему
история этих переговоров получила продолже-
ние, когда к ним подключился Базельский со-
бор, созванный при его преемнике – папе
Евгении IV (1431–1447). Сам понтифик на со-
боре в Базеле ни разу не появился. В силу
декретов, принятых в Констанце, собор играл
самостоятельную роль. Однако сначала он
находился под влиянием короля Сигизмунда.
Тот же в свою очередь добивался от папы им-
ператорской короны. Самого папу поддержи-
вала Венеция, являвшаяся наиболее грозным
соперником германского и венгерского коро-
ля. Этот расклад сил на международной аре-
не предопределит дальнейшие события, кото-
рые прямо или косвенно касались проблемы
унии церквей.

С точки зрения международных отноше-
ний проблема греко-латинской унии в истории
Базельского собора имеет немаловажное зна-
чение. Спустя семь лет после открытия фо-
рума именно она спровоцировала его роспуск
папой. Это событие явилось предпосылкой к
Ферраро-Флорентийскому собору, который и
завершил переговоры с Византией, одновре-
менно вызвав на Западе новый церковный рас-
кол. При этом первоначально контакты с гре-
ками в Базеле не планировались. В интересах
короля Сигизмунда собор пытался найти ком-
промисс с гуситами, и только политические
обстоятельства заставили его вдобавок за-
няться еще и унией с Востоком. Если папа по
этому вопросу уже вел переговоры с Констан-
тинополем, то в Базеле проблема «восточной
схизмы» снова привлекла к себе внимание под
влиянием событий в польско-литовском госу-
дарстве. За год до открытия собора после

смерти князя Витовта в Литве началась усо-
бица за освободившийся престол. В борьбу
вступили, с одной стороны, его младший брат
Сигизмунд Кейстутович, поддержанный коро-
лем Польши Владиславом II, с другой – млад-
ший брат короля Свидригайло Ольгердович.
Последнему удалось установить власть на
большей территории княжества. Еще Витовт
взял здесь курс на укрепление автономии, но
так и не довел его до конца. Он не успел полу-
чить уже изготовленную для него королевс-
кую корону. Свидригайло же в отстаивании
своих прав, поддержанных значительной груп-
пой литовско-русской православной знати, на-
чал политику полной независимости от
Польши. В проведении этой политики он при-
обрел естественных союзников в лице короля
Сигизмунда Люксембурга и Тевтонского ор-
дена [21, S. 89–92]. Представитель последне-
го на Базельском соборе начал защищать ин-
тересы литовского князя в его конфликте с
Польшей [17]. В качестве политико-пропаган-
дистского средства Свидригайло также из-
брал тему церковной унии, предложив Базель-
скому собору осуществить ее на русских зем-
лях Великого княжества Литовского. Нахо-
дившийся под влиянием Люксембурга собор
предложение поддержал. Теперь пропаганда
унии работала против Польши. Поддерживая
врагов Свидригайло, она рисковала предстать
стороной, препятствующей «святому делу
борьбы со схизмой». Кроме того, от короля
Сигизмунда шли обвинения ее в тайном по-
кровительстве чешским гуситам, которые
польские послы в Базеле, впрочем, упорно
отрицали. Обратной стороной стал тот факт,
что униатская и гуситская тематика для Ба-
зельского собора в этот момент соединились.
Позднее это станет причиной гневной реак-
ции греков.

В самом деле, поддержка инициативы
Свидригайло побуждала Базельский собор
выходить на переговоры и с Византией, кото-
рые тогда уже вел папа и считал их своей ис-
ключительной прерогативой. Используя повод
для начала таких переговоров, предоставлен-
ный литовским князем, в Базеле руководство-
вались и своими соображениями. Принимая
переговоры с Константинополем на себя, Ба-
зельский собор лишал понтифика возможнос-
ти самостоятельно созывать новый, уже гре-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 279

Н.Г. Пашкин. Международная политика и греко-латинская уния на европейских церковных соборах

ко-латинский собор: в Базеле понимали, что
созыв последнего будет автоматически озна-
чать роспуск первого. Два Вселенских собо-
ра одновременно были невозможны. В связи
с этим в октябре 1431 г. Базельский собор
рекомендовал папе обратиться к польскому
королю Владиславу II и литовскому князю
Свидригайло с призывом прекратить их вза-
имную вражду и начать переговоры о церков-
ной унии (ad reducendum Ruthenos) именно с
собором [21, S. 89]. Одновременно шла речь
и о том, чтобы аналогичное приглашение папа
отправил византийскому императору Иоанну
VIII Палеологу (1425–1449), так как без уча-
стия Византии такие переговоры не могли
иметь смысла. Но результат оказался обрат-
ный ожидаемому: через два месяца папа по-
пытался распустить Базельский собор имен-
но под тем предлогом, что для церковной унии
с греками он созывает новый Вселенский со-
бор в Болонье. Попытка распустить неугод-
ный ему собор не удалась. В Базеле отказали
папе в этом праве, а на выдвинутое им осно-
вание для роспуска председатель собора кар-
динал Чезарини якобы ответил, что «уния с
греками – старая песня, которую поют уже
триста лет и каждый год» (ista cantilena de
grecis iam tricentis annis duravit et omni anno
renovatur) [25, p. 105].

Польша извлекла определенную выгоду
из сложившейся ситуации. Пока понтифик не
отозвал свое решение (до декабря 1433 г.),
она могла без ущерба своей репутации игно-
рировать Базельский собор и его политику в
вопросе о схизме, которая работала в тот мо-
мент на имидж Свидригайло и его союзников –
короля Сигизмунда и ордена. Идеологически
союз этих трех сторон выступал на Базельс-
ком соборе как сила, которая стоит на страже
интересов церкви, заключающихся в борьбе
со схизмой Востока и с ересью гуситов. За
это время польский ставленник Сигизмунд
Кейстутович, сумевший укрепиться на части
территории Литвы, использовал более праг-
матичное средство. В октябре 1432 г. им были
пожалованы привилегии православной арис-
тократии Великого княжества Литовского,
значительно уравнивающие ее в политичес-
ких правах с католиками. Таким образом, по-
тенциальная привлекательность церковной
унии для нее сильно обесценилась. Противо-

положной стороне в этой ситуации оставалось
только показать, что православные в Литве,
напротив, заинтересованы в унии, и предпри-
нять шаги к реальному ее исполнению. Эти
шаги, однако, требовали от собора перейти к
прямым переговорам с Константинополем в
обход курии, так как два года между Базель-
ским собором и папой Евгением IV, объявив-
шим о его роспуске, сохранялись отношения
взаимного непризнания. В результате в янва-
ре 1433 г. из Базеля в Византию отправилось
первое посольство. Самим же грекам вскоре
предстояло узнать, что обсуждать эту тему
отныне можно не только с папой. Между Ба-
зелем и Константинополем начались контак-
ты. 14 июля 1434 г. с византийскими послами
Базельский собор заключил договор о прак-
тической подготовке унии церквей [13, S. 478–
482]. Примечательно, что в преамбулу к до-
говору тогда попала формулировка о намере-
ниях собора завершить «старый раскол с гре-
ками и новый – с богемами» (recens
Bohemorum antiqumque Grecorum dissidium
prorsus extinquere). Эта оговорка, приравни-
вавшая византийцев к еретикам-гуситам, впос-
ледствии сильно возмутила императора и пат-
риарха, потребовавших переписать текст.
Дипломаты из Базеля оправдывались, списы-
вая все на случайность, но едва ли это было
так. Сказанное выше скорее указывает на
следы той пропаганды, которая в то время
задавала саму проблему церковной унии в
Базеле в интересах коалиции Свидригайло,
короля Сигизмунда и ордена.

Параллельно контактам с Базельским
собором со стороны князя Свидригайло были
приняты меры, которые должны были демон-
стрировать якобы реальное стремление к унии
в западнорусских землях. В марте 1433 г.,
через два месяца после отъезда базельского
посольства в Константинополь, собору было
адресовано послание из Витебска. Шестнад-
цать представителей местной православной
знати выражали поддержку намерениям сво-
его князя объединить греческую и римскую
церкви. Политический мотив этих намерений
прозвучал в письме к собору от магистра Тев-
тонского ордена: в нем утверждалось, что для
победы над схизмой Свидригайло нуждается
в поддержке своих прав на Литву. Оба посла-
ния были зачитаны в Базеле в июне 1433 года.



280

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Еще через месяц обращение к собору напра-
вил из того же Витебска сам литовский князь,
хотя оно достигло его только в декабре [17,
S. 124–125]. За это время ситуация успела пе-
ремениться. В конце 1433 г. Польша вынуди-
ла орден заключить с ней двенадцатилетнее
Ленчицкое перемирие, по которому он растор-
гал союз с Свидригайло. Хотя оно не было при-
знано германским королем Сигизмундом
Люксембургом и поэтому не вступило в силу,
для Польши это была дипломатическая по-
беда. Политическая ответственность за про-
должение конфликта теперь была на ее про-
тивниках. Позиции Свидригайло в Литве на
этом фоне тоже слабели. Вдобавок ему уже
было трудно укреплять свой имидж пропаган-
дой приверженности делу церковной унии: с
1434 г. главным партнером для Базельского
собора в переговорах по этому вопросу могла
быть только Византия, а не Литва. О шаткос-
ти его положения свидетельствовал заговор,
который закончился жестокой расправой кня-
зя над киевским митрополитом Герасимом
(1433–1435) [1, с. 137]. Это лишь сильнее от-
толкнуло от него православную знать. Нако-
нец, в сентябре 1435 г. его армия, негласно
укрепленная тевтонцами, была разгромлена
поляками и их литовскими союзниками в бит-
ве у Вилькомира. Свидригайло навсегда бе-
жал из Литвы, проиграв своему сопернику
князю Сигизмунду Кейстутовичу, а орден был
вынужден заключить с Польшей Брест-Куяв-
ский мирный договор (декабрь 1435 г.).

С 1435 г. литовский фактор больше не
участвовал в решении вопроса о церковной
унии на Базельском соборе. Но начатые во
многом под его влиянием переговоры с Ви-
зантией собор не мог прекратить, так как из-
менившийся международно-политический кон-
текст включил новые факторы. Исход меж-
доусобицы в Литве и результаты польско-тев-
тонской войны подвели итог неудачным по-
пыткам короля и императора Сигизмунда
Люксембурга с помощью ордена и Свидри-
гайло расколоть федерацию Польши и Вели-
кого княжества Литовского. Этим наносился
удар по его позициям в Восточной Европе,
которые и без того были шаткими. Не сумев
решить на Базельском соборе задачи своей
региональной политики, Сигизмунд начал те-
рять влияние на его решения в других вопро-

сах. В результате начала разрушаться созда-
ваемая им прежде система отношений на за-
паде континента. В 1435 г. при посредниче-
стве Базельского собора был заключен Ар-
расский договор, завершивший во Франции
войну между короной и герцогом Бургундским.
Этот договор официально лишил Сигизмунда
влияния на французского короля и ослабил по-
зиции империи в непростых отношениях с Бур-
гундией [6, с. 46]. На этом фоне важнейший
поворот происходил и в такой ключевой сфе-
ре, как отношения с Венецией. Многолетнее
противостояние в 1435 г. закончилось подпи-
санием мира, основанного на уступках морс-
кой республике. Мирный договор подразуме-
вал также заключение союза этих сторон про-
тив турок [9, S. 41]. Необходимость в таком
союзе назревала уже давно, но интересы тор-
говой политики и связанного с империей ку-
печеского капитала долгое время оказывались
выше нее. Возможно, перелом начался уже
после 1430 г., когда турки отвоевали у венеци-
анцев Фессалонику и начали угрожать не толь-
ко ее позициям в Далмации, но и Белграду,
который прикрывал подступы к Венгрии, яв-
лявшейся фамильным владением Сигизмун-
да [22, p. 370–371]. Примирение короля с Ве-
нецией в свою очередь происходило при по-
средничестве папы Евгения IV, тоже венеци-
анца по происхождению, который в 1433 г. ко-
роновал его, наконец, императорской короной.
В ответ Сигизмунд убедил Базельский собор
прекратить раскол с понтификом, возникший
в 1432 г. из-за попытки роспуска. Но этим же
он отдалился от немецких курфюрстов, кото-
рым независимый от папы собор был выго-
ден для проведения церковной реформы.
В дальнейшем Базельский собор и будет ис-
кать поддержку среди них.

Вышеизложенные факты опосредованно
касались переговоров о греко-латинской унии
на Базельском соборе. В совокупности они
означали ослабление роли имперской полити-
ки на Западе, которую тогда представлял Си-
гизмунд Люксембург. Последующий исход
Базельского собора, означавший крах собор-
ного движения за церковную реформу, сопро-
вождался подрывом института империи как
носителя универсалистских функций наряду с
папством [8, S. 577]. Правление Люксембур-
га демонстрирует его тем, что с середины



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 281

Н.Г. Пашкин. Международная политика и греко-латинская уния на европейских церковных соборах

1430-х гг. он окончательно поменял приорите-
ты: интересы венгерской короны значили для
него теперь больше императорской. Его союз
с Венецией требовал от него лояльной поли-
тики по отношению к папе и отказа от безого-
ворочной поддержки Базельского собора, что
лишь ускорило потерю контроля над ним. Это
заметно отразилось на ситуации в Италии.
Папство, выходившее из-под влияния импе-
раторской короны, политически сближалось с
Венецией, против которой выступали Генуя и
Милан, причем в отношения итальянских го-
сударств на стороне последних активно начи-
нала входить Франция. В 1437 г. уже можно
было говорить о складывании двух коалиций:
императора Сигизмунда, Венеции, Флоренции
и папы, с одной стороны, и коалиции Франции,
Милана и Генуи – с другой. Базельский собор
стал первым местом столкновения их инте-
ресов [19, S. 259–264]. Поводом стал как раз
вопрос об унии с греками. Поэтому в ходе
переговоров, которые собор уже вел с Визан-
тией, новые векторы международных отноше-
ний в Европе вызвали кризис по безобидному,
на первый взгляд, вопросу – о выборе места
встречи латинской и греческой сторон [2,
с. 106–123; 20, S. 626–638]. Здесь столкнулись
интересы не Византии и Запада как единого
субъекта, а позиции нескольких субъектов
внутри западного политического мира.

Условие греков было только в том, что
местом заключения унии не может стать сам
Базель, так как для этого собор должен быть
созван заново согласно древним, а не приня-
тым в западной церкви канонам. С этим за-
падная сторона переговоров согласилась, но
раскололась в выборе вариантов. Анализ этих
вариантов как раз и соответствовал вышеупо-
мянутой перестановке в европейской полити-
ке. Во-первых, инициатива шла от императо-
ра Сигизмунда, который уже отдалился от
Базельского собора и не имел прежнего влия-
ния в нем, но еще пытался дистанцироваться
от папы и укрепить свои позиции посредни-
ческой функцией между собором и понтифи-
ком. Этим объясняется его предложение сде-
лать свою столицу Буду местом проведения
Вселенского греко-латинского собора. Совре-
менный немецкий специалист по истории цер-
ковных соборов Й. Хельмрат обратил внима-
ние, что до этого важнейшие в XV в. соборы

считались политическим успехом Сигизмун-
да как императора именно потому, что они со-
стоялись в имперских городах – Констанце и
Базеле [20, S. 615]. На контрасте с этим Буда
явно подчеркивала скорее его статус как вен-
герского короля. Но зато это была уступка
папе, для которого «имперские» церковные
соборы не могли не ассоциироваться с рефор-
мой церкви, ведущей к ограничению полити-
ческого значения папства.

Во-вторых, Буда была альтернативой
другому неожиданно появившемуся вариан-
ту – французскому Авиньону. Этот вариант
объединил интересы противоположной коали-
ции. В Италии ее представлял Милан, направ-
ленный против Венеции, а за Альпами – фран-
цузская корона в противовес империи. Здесь
обращает на себя внимание, что за Авиньон
проголосовали не только французская, но и гер-
манская так называемые нации на Базельс-
ком соборе, составившие его большинство.
Это свидетельствовало о сильной оппозиции
Сигизмунду в империи со стороны князей. По-
казательны и те идеологические аргументы,
с которыми Сигизмунд и его сторонники про-
тестовали против выбора Авиньона. В пись-
ме к курфюрстам в 1437 г. он заявлял, что
французы якобы затевают Вселенский собор
в своем городе, чтобы устроить повторное
«авиньонское пленение пап», а вместе с папа-
ми готовятся перенести к себе императорс-
кую корону, отняв ее у немцев [14, S. 235–236].
Если отвлечься от формы этих обвинений, то
за ней просматривается поражение имперс-
кой политики Сигизмунда в Европе, берущее
начало еще на Констанцском соборе. Через
несколько лет это закончится тем, что импе-
ратор Фридрих III (1440–1493) уже как обыч-
ный территориальный правитель, подобно кня-
зьям, заключит с папой так называемый Вен-
ский конкордат (1448 г.) о разграничении прав
в церкви и окончательно закроет тему церков-
ной реформы, поднятую однажды соборами в
Констанце и Базеле [8, S. 576].

Третьей альтернативой в выборе места
для униатского собора была Италия. Прого-
лосовавшая за нее меньшая часть Базельс-
кого собора в результате вышла из него, по-
зволив тем самым папе объявить созыв но-
вого собора для встречи с греками. В выборе
Италии были заинтересованы как сам папа,



282

ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

так и его главный на тот момент политичес-
кий союзник – Венеция. С учетом того, что
политика императора Сигизмунда строилась
теперь на компромиссе с ними, его вариант с
венгерской Будой едва ли мог соперничать с
этим. Местом собора в итоге стала Феррара,
а затем – Флоренция. Одним из современни-
ков, кто сумел оценить происходившее тогда
под видом борьбы за Вселенский греко-латин-
ский собор, был Эней Сильвий Пикколомини
(будущий папа Пий II, 1458–1463). В письме к
императору Сигизмунду он уверял, что собор
в Италии нужен гвельфам – врагам империи
на итальянской земле. По его словам, он был
выгоден и венецианцам в их стремлении под-
чинить своему влиянию и папский престол, и
империю [16, p. 63–65]. Автор тем самым ясно
заметил, что связь империи с папством осно-
вана на универсализме обоих институтов и без
этой связи они оба его и потеряют. Его взгляд
вскоре подтвердился. Поддержка венециан-
цев была для папы принципиально важной пос-
ле того, как его сторонники в Базеле спрово-
цировали раскол по вопросу о выборе места
для униатского собора. Борьба закончилась в
Константинополе в 1437 г., куда почти одно-
временно успели прибыть корабли из Вене-
ции и Авиньона. Первые действовали от лица
папы, вторые – от имени Базельского собора,
низложившего его своим решением. Как из-
вестно, в выигрыше оказались итальянцы. Ви-
зантийцы не представляли себе унию на Все-
ленском соборе, который не будет признан
папой. Формально они сделали свой выбор, но
такое решение было им навязано междуна-
родной ситуацией на Западе, в создании кото-
рой они не участвовали.

Результаты. Вопрос о греко-латинской
церковной унии в Констанце и Базеле возни-
кал не из двусторонних отношений Византии
и Запада, а как один из инструментов между-
народной политики на Западе, субъектом ко-
торой Византия не являлась. Результаты
именно этой политики во многом и зафикси-
ровал Ферраро-Флорентийский собор. В поли-
тическом отношении он продемонстрировал
разобщенность Запада и прежде всего паде-
ние значимости императорской власти как
политического института, который во многом
держался на ее способности контролировать
Италию и папство. Не подкрепленный ее ав-

торитетом этот собор, в отличие от соборов в
Констанце и Базеле, имел ограниченное при-
знание в самой Италии и совсем не получил
его севернее Альп [24]. Эволюция института
империи вскоре стала одним из признаков
меняющейся архитектуры международных
отношений позднего Средневековья [3].

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Греков, И. Б. Очерки по истории междуна-
родных отношений Восточной Европы XIV–XVI вв.
/ И. Б. Греков. – М. : Изд-во вост. лит., 1963. – 376 с.

2. Пашкин, Н. Г. Византия в европейской поли-
тике первой половины XV в. (1402–1438) / Н. Г. Паш-
кин. – Екатеринбург : Изд-во Урал. ун-та, 2007. – 238 с.

3. Пашкин, Н. Г. Падение Константинополя и
кризис идеологии имперского универсализма на
латинском Западе / Н. Г. Пашкин // Известия Ураль-
ского федерального университета. Серия 2, Гума-
нитарные науки. – 2012. – Т. 14, № 2 (102). – С. 109–117.

4. Пашкин, Н. Г. Греко-латинская уния на Кон-
станцском соборе в зеркале польско-тевтонских
отношений / Н. Г. Пашкин // Античная древность и
Средние века. – 2015. – Вып. 43. – С. 320–328. – DOI:
https://doi.org/10.15826/adsv.2015.43.019.

5. Пашкин, Н. Г. Османское «междуцарствие»
1402–1413 гг. : международно-политический аспект
/ Н. Г. Пашкин // Античная древность и Средние
века. – 2018. – Вып. 46. – С. 225–240. – DOI: https://
doi.org/10.15826/adsv.2018.46.015.

6. Черкасов, Д. Н. Аррасский договор 1435 г.
в истории дипломатии Столетней войны / Д. Н. Чер-
касов // Журнал международного права и между-
народных отношений. – 2012. – № 4. – С. 43–48.

7. Acta Concilii Constanciensis / ed. H. Finke. –
Münster : Druck und Verlag der Regensburgschen
Buchhandlung, 1896. – 444 S.

8. Angermeier, H. Das Reich und der
Konziliarismus / H. Angermeier // Historische
Zeitschrift. – 1961. – Bd. 192. – S. 541–584.

9. Baum, W. Europapolitik im Vorfeld der Frühen
Neuzeit : König und Kaiser Sigismund vom Hause
Luxemburg, Ungarn, Byzanz und der Orient / W. Baum
// Europa in der Frühen Neuzeit. Bd. 1. Vormoderne / hrsg.
von E. Donnert. – Weimar : Verl. Böhlau, 1997. – S. 13–41.

10. Boockmann, H. Zur politischen Geschichte
des Konstanzer Konzils / H. Boockmann // Zeitschrift
für Kirchengeschichte. – 1974. – Bd. 85. – S. 45–63.

11. Brandmüller, W. Das Konzil von Konstanz.
Bd. 2. Bis zum Konzilsende / W. Brandmüller. –
Paderborn : Schöningh, 1997. – 429 S.

12. Codex epistolaris Vitoldi Magni ducis
Lithuaniae, 1376–1430 / ed. by A. Prochaka. – Krakow :
Academia Literarum, 1882. – 1113 p.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 283

Н.Г. Пашкин. Международная политика и греко-латинская уния на европейских церковных соборах

13. Dekrete der ökumenischen Konzilien. Bd. 2.
Konzilien des Mittelalters / hrsg. von J. Wohlmuth. –
Paderborn : Schöningh, 2000. – 655 S.

14. Deutsche Reichstagsakten / hrsg. von
G. Beckmann. – Gotha : Friedrich Andreas Perthes,
1957. – 427 S.

15. Dölger, F. Regesten der Kaiserurkunden des
oströmischen Reiches von 565 bis 1453. T. 5 / F. Dölger. –
München ; Berlin : Verl. C.H. Beck, 1965. – 138 S.

16. Enea Silvio Piccolomini. Opera inedita / ed.
by J. Cugnoni. – Roma : Accademia Nazionale dei
Lincei, 1883. – 371 p.

17. Forstreuter, K. Der Deutsche Orden und die
Kirchenunion während des Basler  Konzils
/ K. Forstreuter // Annuarium Historiae Conciliorum. –
1969. – Vol. 1. – S. 114–139.

18. Heimpel, H. Zur Handelspolitik Kaiser
Sigismunds / H. Heimpel // Vierteljahrschrift für Sozial-
und Wirtschaftsgeschichte. – 1930. – Vol. 23. –
S. 145–156.

19. Helmrath, J. Das Basler Konzil 1431–1449 :
Forschungsstand und Probleme / J. Helmrath. – Köln :
Böhlau, 1987. – 656 S.

20. Helmrath, J. Locus Concilii. Die Ortswahl für
Generalkonzilien vom IV Lateranum bis Trient / J. Helmrath
// Annuarium Historiae Conciliorum. – 1995/1996. –
Vol. 27/28. – S. 593–662.

21. Jablonowski, H. Westrussland zwischen Wilna
und Moskau: Die politische Stellung und die politischen
Tendenzen der russischen Bevölkerung des
Grossfürstentums Litauen im 15. Jh. / H. Jablonowski. –
Leiden : E. J. Brill, 1955. – 167 S.

22. Kissling, H. J. Venedig und der islamische
Orient bis 1500 / H. J. Kissling // Venezia e il Levante
fino al secolo XV. Vol. 1 / ed. by A. Pertusi. – Firenze :
Olschki, 1973. – P. 361–387.

23. Leidl, A. Die Einheit der Kirchen auf den
spätmittelalterlichen Konzilien: von Konstanz bis
Florenz / A. Leidl. – Paderborn : Verl. Bonifacius-
Druckerei, 1966. – 233 S.

24. Meuthen, E. Eugen IV, Ferrara-Florenz und der
lateinische Westen / E. Meuthen // Annuarium
Historiae Conciliorum. – 1990. – Bd. 22. – S. 219–233.

25. Monumenta Conciliorum Generalium saeculi
decimi quinti. Bd. 2 / ed. F. Palackç. – Wien : Typ. Aulae
et Status, 1873. – 1224 p.

26. Schiff, O. König Sigmunds italienische Politik
bis zur Romfahrt (1410–1431) / O. Schiff. – Frankfurt/M :
Verl. von Joseph Bauer, 1909. – 155 S.

27. Schoenstedt, F. König Siegmund und die
Westmächte 1414–1415 / F. Schoenstedt // Die Welt
als Geschichte. – 1954. – Bd. 14. – S. 149–164.

28. Stromer, W. Landmacht gegen Seemacht.
Kaiser Sigismunds Kontinentalsperre gegen Venedig,
1412–1433 / W. Stromer // Zeitschrift für historische
Forschungen. – 1995. – Bd. 2. – S. 145–187.

REFERENCES

1. Grekov I.B. Ocherki po istorii
mezhdunarodnykh otnosheniy Vostochnoy Evropy
XIV–XVI vv. [Essays on the History of International
Relations in Eastern Europe of the 14th–16th Centuries].
Moskow, Izd-vo vost. lit. Publ., 1963. 376 p.

2. Pashkin N.G. Vizantiya v evropeyskoy
politike pervoy poloviny XV v. (1402–1438)
[Byzantium in the European Politics of the First Half
XVth Century (1402–1438)]. Ekaterinburg, Izd-vo Ural.
un-ta, 2007. 238 p.

3. Pashkin N.G. Padenie Konstantinopolya i krizis
ideologii imperskogo universalizma na latinskom
Zapade [The Fall of Constantinople and the Crisis of
Imperial-Universal Ideology in the Latin West].
Izvestiya Uralskogo federalnogo universiteta. Seriya 2,
Gumanitarnye nauki [Izvestia. Ural Federal University
Journal. Series 2: Humanities and Arts], 2012, vol. 14,
no. 2 (102), pp. 109-117.

4. Pashkin N.G. Greko-Latinskaya uniya na
Konstantsskom sobore v zerkale polsko-tevtonskikh
otnosheniy [Greek-Latin Union at the Council of
Constance in the Mirror of Polish-Teutonic Relations].
Antichnaya drevnost i srednie veka [Antiquity and
the Middle Ages], 2015, vol. 43, pp. 320-328. DOI :
https://doi.org/10.15826/adsv.2015.43.019.

5. Pashkin N.G. Osmanskoye «mezhdutsarstvie»
1402–1413 gg.: mezhdunarodno-politicheskiy aspekt
[Ottoman “Interregnum” in 1409–1413: The International
Aspect]. Antichnaya drevnost i srednie veka [Antiquity
and the Middle Ages], 2018, vol. 46, pp. 225-240. DOI :
https://doi.org/10.15826/adsv.2018.46.015.

6. Cherkasov D.N. Arrasskiy dogovor 1435 g. v
istorii diplomatii Stoletney voyny [The Treaty of Arras
of 1435 in the History of Diplomacy of the Hundred
Years’s War]. Zhurnal mezhdunarodnogo prava i
mezhdunarodnykh otnosheniy [Journal of International
Law and International Relations], 2012, no. 4, pp. 43-84.

7. Finke H., ed. Acta Concilii Constanciensis.
Münster, Druck und Verlag der Regensburgschen
Buchhandlung, 1896. 444 p.

8. Angermeier  H. Das Reich und der
Konziliarismus. Historische Zeitschrift, 1961, vol. 192,
pp. 541-584.

9. Baum W. Europapolitik im Vorfeld der Frühen
Neuzeit: König und Kaiser Sigismund vom Hause
Luxemburg, Ungarn, Byzanz und der Orient.
Donnert E., ed. Europa in der Frühen Neuzeit. Vol. 1:
Vormoderne. Weimar, Verl. Böhlau, 1997, pp. 13-41.

10. Boockmann H. Zur politischen Geschichte
des Konstanzer Konzils. Zeitschrift für
Kirchengeschichte, 1974, vol. 85, pp. 45-63.

11. Brandmüller W. Das Konzil von Konstanz.
Vol. 2 : Bis zum Konzilsende. Paderborn, Schöningh,
1997. 429 p.



ВИЗАНТИЙСКОЕ ПРАВОСЛАВИЕ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

12. Prochaka A., ed. Codex epistolaris Vitoldi
Magni ducis Lithuaniae, 1376–1430. Krakow,
Academia Literarum, 1882. 1113 p.

13. Wohlmuth J., ed. Dekrete der ökumenischen
Konzilien. Vol. 2: Konzilien des Mittelalters.
Paderborn, Schöningh, 2000. 655 p.

14. Beckmann G., ed. Deutsche Reichstagsakten.
Gotha, Friedrich Andreas Perthes, 1957. 427 p.

15. Dölger F. Regesten der Kaiserurkunden des
oströmischen Reiches von 565 bis 1453. T. 5.
München; Berlin, Verl. C.H. Beck, 1965. 138 p.

16. Cugnoni J., ed. Enea Silvio Piccolomini.
Opera inedita. Roma, Accademia Nazionale dei Lincei,
1883. 371 p.

17. Forstreuter K. Der Deutsche Orden und die
Kirchenunion während des Basler Konzils. Annuarium
Historiae Conciliorum, 1969, vol. 1, pp. 114-139.

18. Heimpel H. Zur Handelspolitik Kaiser
Sigismunds. Vierteljahrschrift für Sozial- und
Wirtschaftsgeschichte, 1930, vol. 23, pp. 145-156.

19. Helmrath J. Das Basler Konzil 1431–1449:
Forschungsstand und Probleme. Köln, Böhlau, 1987.
656 p.

20. Helmrath J. Locus Concilii. Die Ortswahl für
Generalkonzilien vom IV Lateranum bis Trient.
Annuarium Historiae Conciliorum, 1995/1996, vol. 27/28,
pp. 593-662.

21. Jablonowski H. Westrussland zwischen Wilna
und Moskau: die politische Stellung und die politischen
Tendenzen der russischen Bevölkerung des
Grossfürstentums Litauen im 15. Jh. Leiden, E. J. Brill,
1955. 167 p.

22. Kissling H.J. Venedig und der islamische
Orient bis 1500. Pertusi A., ed. Venezia e il Levante fino
al secolo XV. Vol. 1. Firenze, Olschki, 1973, pp. 361-387.

23. Leidl A. Die Einheit der Kirchen auf den
spätmittelalterlichen Konzilien: von Konstanz bis Florenz.
Paderborn, Verl. Bonifacius-Druckerei, 1966. 233 p.

24. Meuthen E. Eugen IV, Ferrara-Florenz und der
lateinische Westen. Annuarium Historiae Conciliorum,
1990, vol. 22, pp. 219-233.

25. Palackç F., ed. Monumenta Conciliorum
Generalium saeculi decimi quinti. Bd. 2. Wien, Typ.
Aulae et Status, 1873. 1224 p.

26. Schiff O. König Sigmunds italienische
Politik bis zur Romfahrt (1410–1431). Frankfurt/M,
Verl. von Joseph Bauer, 1909. 155 p.

27. Schoenstedt F. König Siegmund und die
Westmächte 1414–1415. Die Welt als Geschichte, 1954,
vol. 14, pp. 149-164.

28. Stromer W. Landmacht gegen Seemacht.
Kaiser Sigismunds Kontinentalsperre gegen Venedig,
1412–1433. Zeitschrift für historische Forschungen,
1995, vol. 2, pp. 145-187.

Information About the Author

Nikolai G. Pashkin, Candidate of Sciences (History), Associate Professor, Department of the
History of the Ancient World and Middle Ages, Ural Federal University, Prosp. Lenina, 51, 620083
Yekaterinburg, Russian Federation, ngpaschkin@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0003-0615-568X

Информация об авторе

Николай Геннадьевич Пашкин, кандидат исторических наук, доцент кафедры истории
Древнего мира и Средних веков, Уральский федеральный университет, просп. Ленина, 51, 620083
г. Екатеринбург, Российская Федерация, ngpaschkin@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0003-0615-568X



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 285


К

оз
ло

в А
.С

., 2
02

0

ОБЗОРЫ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.23

UDC 94“04/14”(049.32) Submitted: 01.07.2020
LBC 63.3(0)4-91я1 Accepted: 03.11.2020

RIDDLES OF THE TEXT OF AN EARLY BYZANTINE HISTORIAN
(Book Review: Priscus Panita. Excerpta et fragmenta / ed. by P. Carolla. –

Berolini ; Novi Eboraci : Walter de Gruyter, 2017. – XLVIII, 140 p.)

Alexander S. Kozlov
Ural Federal University named after the first President of Russia B.N. Yeltsin,

Yekaterinburg, Russian Federation

Abstract. Introduction. The publication is a review of the critical edition of the preserved fragments of the
Early Byzantine intellectual and diplomat Priscus Panita’s historical work who presented first of all unique
information about the nature of international relations in the Eastern Mediterranean and in Europe at the time of
increasing threats to the Eastern and Western Roman empires from the barbarians. Analysis. Italian scholar,
philologist, and archaeographer P. Carolla who, unlike many of her predecessors, involved all the codices
containing excerpts from the writings of Priscus for the publication, primarily confirmed the concept of her
teacher, F. Bornmann, about the authenticity of texts related to the work of Priscus, but contained in the works
created under control of the 10th-century emperor Constantine VII. The result of the presentation of these
fragments is a logical series of formally separate texts which is based on a perfectly developed stem. This kind
of classical archaeographic technique is supplemented by approaches different in their effectiveness to the
publication of excerpts whose affiliation to the Priscus’ pen is not indisputable. The review notes that this kind
of technique would have been more successful if Carolla had accompanied the published texts with a commentary
on their content. But there are no such comments, but only some attempts to indicate that a number of passages
belong to Priscus as an author. This approach impoverishes publisher ’s archaeographic finds and is
methodologically flawed. The disadvantages of such methods of publication are illustrated in the review by
examples of hypothetical dependence of the corresponding “Hunnic” passages of the most famous historian of
the 6th-century Byzantium Procopius of Caesarea on the texts of Priscus. Results. In general, however, the
publication undertaken by Carolla not only presents well-organized topical texts to specialists, allowing them to
expand the possibilities of studying the transition from Antiquity to the Middle Ages, but also gives an additional
impetus to improving the methodology of Byzantine archaeography.

Key words: Early Byzantium, Early Byzantine historiography, Priscus Panita, Byzantine archaeography,
publication of Byzantine sources.

Citation. Kozlov A.S. Riddles of the Text of an Early Byzantine Historian (Book Review: Priscus Panita.
Excerpta et fragmenta / ed. by P. Carolla. – Berolini ; Novi Eboraci : Walter de Gruyter, 2017. – XLVIII, 140 p.). Vestnik
Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye
otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International Relations], 2020,
vol. 25, no. 6, pp. 285-291. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.23



286

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

УДК 94“04/14”(049.32) Дата поступления статьи: 01.07.2020
ББК 63.3(0)4-91я1 Дата принятия статьи: 03.11.2020

ЗАГАДКИ ТЕКСТА РАННЕВИЗАНТИЙСКОГО ИСТОРИКА
(Рец. на кн.: Priscus Panita. Excerpta et fragmenta / ed. by P. Carolla. –

Вerolini ; Novi Eboraci : Walter de Gruyter, 2017. – XLVIII, 140 p.)

Александр Сергеевич Козлов
Уральский федеральный университет им. первого Президента России Б.Н. Ельцина,

г. Екатеринбург, Российская Федерация

Аннотация. Публикация представляет собой рецензию на критическое издание сохранившихся фраг-
ментов исторического труда ранневизантийского интеллектуала и дипломата Приска Панийского, презенто-
вавшего прежде всего уникальные сведения о характере международных отношений в Восточном Средизем-
номорье и в Европе во времена нарастания угроз Восточной и Западной Римским империям со стороны
варваров. Привлекая для публикации, в отличие от многих своих предшественников, все кодексы, содержа-
щие отрывки из сочинения Приска, итальянская исследовательница, филолог и археограф П. Каролла прежде
всего подтвердила концепцию своего учителя, Ф. Борнманна, об аутентичности текстов, соотносимых с со-
чинением Приска, но содержащихся в трудах, созданных под руководством императора Х в. Константина VII.
Результатом презентации этих фрагментов становится логичный ряд формально отдельных текстов, в основе
которого находится безупречно разработанная стемма. Такого рода классическая археографическая мето-
дика дополняется разными по степени эффективности подходами по приобщению к изданию эксцерптов,
чья принадлежность перу Приска не бесспорна. В рецензии отмечается, что такого рода методика была бы
успешнее, если бы Каролла сопровождала публикуемые тексты комментарием их содержания. Но таких
комментариев нет, есть лишь отдельные попытки указаний на сомнительность принадлежности ряда пасса-
жей Приску как автору. Такой подход обедняет археографические находки издателя и методологически небе-
зупречен. Недостатки подобных приемов издания иллюстрируются в рецензии примерами гипотетической
зависимости от текстов Приска соответствующих «гуннских» пассажей самого знаменитого историка Ви-
зантии VI в. Прокопия Кесарийского. В целом, однако, предпринятое Кароллой издание не только презентует
специалистам добротно организованные актуальные тексты, позволяющие расширить возможности изуче-
ния перехода от Античности к Средневековью, но также дает дополнительный импульс к совершенствова-
нию методики византиноведческой археографии.

Ключевые слова: Ранняя Византия, ранневизантийская историография, Приск Панийский, византино-
ведческая археография, издание византийских источников.

Цитирование. Козлов А. С. Загадки текста ранневизантийского историка (Рец. на кн.: Priscus Panita.
Excerpta et fragmenta / ed. by P. Carolla. – Вerolini ; Novi Eboraci : Walter de Gruyter, 2017. – XLVIII, 140 p.)
// Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Междуна-
родные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 285–291. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.23

Введение. Осуществляемое с помо-
щью новейших археографических методик
издание наследия Приска Панийского, одного
из самых актуальных для реконструкции меж-
дународных отношений в Европе и на Ближ-
нем Востоке V в., – задача тяжелая в силу
сложности эвристики материла в разнородных
кодексах [1, p. 19–22; 4, p. 290–291; 10,
p. VII–X]. Но, как известно, труд Приска –
это захватывающий рассказ о власти и инт-
ригах в позднеантичной Византии, о ее отно-
шениях с державой гуннов, царя которых, Ат-
тилу, Приск посещал в составе дипломатичес-

кой миссии. Мало того, и поныне многие по-
литики, интеллектуалы и просто интересую-
щиеся находят в строках Приска уникальные
сведения о корнях ряда народов Центральной
и Юго-Восточной Европы, Ближнего Востока
и Северной Африки [7, p. 146–160]. Для фило-
логов-классиков эти тексты заполняют про-
белы в конструировании точного археографи-
ческого аппарата и аутентичной презентации
stemma codicum [10, p. XVII]. Основная труд-
ность в том, что фрагменты «Истории» При-
ска разбросаны по разнородным по жанру и
сохранности византийским сочинениям и мно-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 287

А.С. Козлов. Загадки текста ранневизантийского историка

гие из этих отрывков сложно соотнести с на-
следием Панийца.

Анализ. Довольно быстрое (для Тойб-
неровской серии) переиздание дошедших до
нас фрагментов исторического труда (FÉóôïñßá
Âõæáíôéáκx κár ôN κáôE EÁôôÞëáí) автора, чи-
новника и дипломата V в.1 подчеркивает ус-
тойчивую востребованность в критическом,
сделанном по всем современным правилам
компендиуме всех известных списков этого
уникального сочинения. Как известно, до не-
давних пор специалисты вынуждены были
пользоваться изданиями фрагментов Приска,
выполненными прежде всего К. Мюллером
(1851, 1870 гг.) и Л. Диндорфом (1870 г.), не
включавшими все сохранившиеся codices. То
же самое касалось изданий эксцерптов из со-
чинений Константина Багрянородного, в соста-
ве которых отрывки из FÉ óôïñßá Âõæáíôéáκx
наличествовали в первую очередь. В 1979 г.
специалисты, однако, получили издание
Ф. Борнманна (впервые включившее в себя все
известные эксцерпты Приска, содержащиеся
в книгах Константина VII и бытующие вне их,
а также соответствующие разделы из «Суды»),
а в 1981 г. – издание Р. Блокли, вобравшее в
себя, кроме всего прочего, тексты из сочине-
ний других грекоязычных историков, прямо или
косвенно восходивших к традиции Панийца [3].
Особо следует отметить, что Блокли, распо-
ложив фрагменты из труда Приска по-своему,
придал новый взгляд на композицию FÉ óôïñßá
Âõæáíôéáκx. Смущающим моментом, однако,
стало то, что в некоторых случаях английский
историк расчленил эксцерпты Константина VII
на отдельные части.

П. Каролла, издавая фрагменты истори-
ческого сочинения Приска (его риторические
изыскания и письма до нас не дошли), по сути
продолжает работу своего учителя Ф. Борн-
манна и прежде всего его концепцию относи-
тельно достоверности собраний эксцерптов,
презентуемых Константином VII как аутентич-
ные тексты [10, p. VII]. Исследовательница
исходит из того, что компиляторы крайне не-
значительно перерабатывали свои протографы,
заботясь о сохранении текста оригинала [10,
p. XXXII]. Посему, по ее мнению, выписка от-
дельных мест из текста Панийца в целом была
проделана весьма корректно. Однако надо ска-
зать, что в качестве аргумента на сей счет она

привлекает и сообщения «Гетики» Иордана,
для которых Приск был источником, хотя на-
зывать подобные пассажи остготского исто-
рика «извлечениями» я бы не стал.

В самом деле, в первом (и наибольшем
по объему) компендиуме издаваемых фраг-
ментов (сюда вошли Excerpta de legationibus
[10, p. 1–3]; Excerpta de insidiis [10, p. 4];
Excerpta de legationibus sequuntur [10, p. 5–80];
Excerpta incertae sedis [10, p. 81–82]) мы ви-
дим прежде всего извлечения из Excerpta de
legationibus, а также два фрагмента из Excerpta
de insidiis (exc. 1a–1b) Константина VII. Од-
нако к эксцерптам Каролла относит и ряд со-
общений из Иордана (например, ехс. 9, 10, 17)
и «Суды» (например, ехс. 11). То есть в дан-
ном компендиуме оказались по соседству фраг-
менты весьма разного (в том числе – и автор-
ского, и жанрового) происхождения. Как их
можно было поместить в разделе, однозначно
сопряженном с именем Константина VII
(Excerpta de legationibus), непонятно. Кроме
того, таким методом под именование эксцер-
птов из Константина VII оказываются подве-
дены как подлинные извлечения из трудов
Константина VII, так и фрагменты, восходя-
щие к собственно сочинению Приска.

Первый компендиум издания заполнили
49 эксцерптов (в соответствии с нумерацией
Кароллы – ехс. 1–49). Поскольку итальянс-
кая исследовательница использует все сохра-
нившиеся рукописи, содержащие эксцерпты
Константина VII, ею презентуется весьма
аутентичный текст, сопровождаемый подроб-
ным критическим аппаратом, в основу кото-
рого положена добротно реконструированная
стемма. Хотя нумерация эксцерптов содер-
жит элементы сумбура. В частности, имеют
место четыре эксцерпта (!) под номером 1,
относящиеся к разным текстам [10, ехс. 1,
ехс. 1.1, ехс. 1а, ехс. 1b]. Эксцерпты 1 и 1.1
(идентичны с fr. 2 издания Блокли [4, fr. 2])
касаются царя гуннов Руа, то есть речь в дан-
ном случае, скорее, идет об одном (и един-
ственном на этот счет) фрагменте (так пола-
гает и Блокли). Но при этом под номером
ехс. 1 оказываются два совершенно разных
по содержанию фрагмента – об осадах Нови-
думума [10, ехс. 1а = 4. fr. 5] и Наисса [10,
ехс. 1b = 4. fr. 6.2]. Стоит учесть, что литера-
ми «а» и «b» скорее обозначают альтернатив-



288

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ные версии одного и того же текста, а не два
разных текста (в данном случае предпочти-
тельнее очередность, предлагаемая Блокли:
fr. 5 и fr. 6.2).

Второй компендиум издания презентует
эксцерпты Fragmenta dubia [10, p. 83–111].
Цифровые обозначения этих пассажей даны
с учетом нумерации фрагментов, содержащих-
ся в предыдущем разделе, то есть с fr. 50 по
fr. 83. Смена терминологии при именовании
нового раздела понятна, но оптимальным ре-
шением для реализации целей издания не яв-
ляется. Как и вытекает из названия раздела,
в него входят тексты из самых разных тру-
дов, с разной степенью вероятности восходя-
щие к Приску. По большей части отдельные
фрагменты этого ряда уже нашли место в из-
даниях Борнманна и Блокли, и абсолютно но-
вые находки такого рода для идентификации
с текстами Приска можно считать редкостью.
Но некоторые фрагменты, которые Блокли
считает текстами Приска, Каролла отклоня-
ет – например, fr. 3.1. Поскольку издание Ка-
роллы не имеет комментария (как и другие
издания Тойбнеровской серии), то сохраняют-
ся вопросы о причинах принятия во внимание
одних эксцерптов и отклонения других. Изда-
ние Кароллы содержит прекрасные indices
nominum, locorum и fontium fragmentorum
dubiorum, но в нем нет необходимого comparatio
numerorum, который мог бы облегчить срав-
нение отдельных мест издания с изданиями
Борнманна и Блокли.

Формат рецензии не позволяет обсудить
все изданные Кароллой фрагменты, но умес-
тен ряд наблюдений по поводу возможных
выводов из их содержания, проистекающих, в
том числе, из методики издательской презен-
тации некоторых эксцерптов 2. Новейший же
научный комментарий к FÉóôïñßá Âõæáíôéáκx,
как и прежде, остается благим пожеланием.

Прежде всего интересны заслужившие
внимание Борнманна (но не Блокли) те места
текста, которые относятся к описанию дип-
ломатической деятельности на Востоке ма-
гистра войск Анатолия [9, p. 84–86]. В част-
ности, два повествующих об Анатолии пасса-
жа, содержащиеся в «Войне с персами» Про-
копия Кесарийского и в «Хронографии» Фео-
фана, вполне могли проистекать из сочинения
Панийца [9, p. 85; 10, fr. 54, 59]. Спорно толь-

ко, что fr. 54 говорит о событиях 428 г., но нет
гарантий, что FÉóôïñßá Âõæáíôéáκx вообще
охватывала то время. В целом же обилие де-
талей в обоих фрагментах явно указывает на
информированность и компетентность авто-
ра протографа, которого вполне можно иден-
тифицировать с Приском.

Напротив, весьма сложен комплекс воп-
росов, связанных с fr. 66b. Каролла хотя и по-
мечает курсивом то обстоятельство, что пер-
вый пассаж фрагмента вряд ли напрямую вос-
ходит к сочинению Панийца, но, как и Блокли,
цитирует целиком соответствующее место из
«Войн» Прокопия, не предпринимая какого-
либо источниковедческого или фактологичес-
кого анализа [10, p. 94–95]. Д. Бродка предпо-
ложил, что здесь мы имеем дело с двумя эк-
сцерптами из сочинения Приска. В самом
деле, сообщение Прокопия, о котором идет
речь [11, I, 4. 29–35], состоит из двух частей –
публицистического введения [11, I, 4. 29], под-
черкивающего могущество Аттилы, и сооб-
щения о взятии гуннами Аквилеи [11, I, 4. 30–35].
Бродка полагает, что целью Прокопия в дан-
ном случае было создать впечатление об опу-
стошении Аттилой всей Европы, ибо пос-
ле гибели Аэция гуннов никто не мог остано-
вить. Дескать, и на Западе и на Востоке скло-
нились перед царем гуннов и платили ему три-
бут [11, II, 4. 29]. Такого рода констатация
действительно выглядит обобщением высо-
чайшего уровня успехов Аттилы. Прокопий,
как полагает польский историк, явно рабо-
тал с текстом, который завершал историю
царя гуннов подобного рода резюме, а затем
ошибочно увязал эту публицистику со смер-
тью Аэция. Получается, что Прокопий исхо-
дил из идейно-политической концепции, харак-
теризующей Аэция как последнего оплота
против варваров, при жизни которого римля-
не еще могли сих варваров побеждать. При-
мечательно (и это ценное наблюдение), что
Прокопий даже не пытался верифицировать
эту концепцию.

По этой причине хронологическая пос-
ледовательность событий в данном случае
роли для него не играет – выдающийся исто-
рик VI в. игнорирует тот факт, что Аттила еще
при жизни Аэция разгромил несколько важных
городов Северной Италии. Более того – Про-
копий почти не уделяет внимания византийс-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 289

А.С. Козлов. Загадки текста ранневизантийского историка

ко-гуннским конфликтам в трагические для
империи 40-е гг. V века. Можно, конечно, по-
лагать (как это делает Бродка), что хроноло-
гическая аберрация в сообщении Кесарийца
проистекает из небрежности. Но нельзя из-
бавиться от ощущения, что он сконструиро-
вал определенную последовательность из не
связанных друг с другом подлинных событий,
чтобы презентовать определенную мысль:
гибель Аэция, последней надежды Запада,
имела для Западной Римской империи катас-
трофические последствия. Подчеркивая же
успехи Аттилы, Прокопий делает этот тезис
еще нагляднее. Подключение историком к
данному пассажу сведений об Аттиле и взя-
тии Аквилеи гуннами свидетельствует о ли-
тературной конструкции, в которой принцип на-
глядности приоритетнее достоверности. В не-
достоверной же констатации смерти Аэция до
смерти Аттилы можно видеть две причины:
а) образ Аэция как последнего оплота против
варваров, б) слабые представления автора об
истории гуннов. В таком случае получается,
что в первой части пассажа [11, II, 4. 29] Про-
копий отчасти исходит из данных историчес-
кого труда Приска или из эпитомы Приска
(возможно, редакции Евстафия Эпифанейско-
го), где описывается смерть Аттилы. Напро-
тив, во второй части пассажа [11, II, 4. 30–35]
Кесариец обращается к описанию вторжения
гуннов в Италию. У Приска это сообщение
явно стояло до констатации как смерти Аэция,
так и смерти царя гуннов.

Итак, по Прокопию, после убийства Аэция
Европа стала беззащитной и Аттила не встре-
чал серьезного сопротивления. Рисуется яр-
кая, драматичная картина, однако лишенная
достоверности из-за хронологической аберра-
ции. Такого рода концепция имеет сходство с
толкованием тех же событий в «Хрониконе»
комита Марцеллина [8, a. 454.2]. Убийство
Аэция рассматривается византийским хрони-
стом как решающий момент в истории Запа-
да, ибо оно повлекло события, завершившие-
ся падением Западной Римской империи. Бла-
годаря такому взгляду историку не нужно ду-
мать о точной хронологии, а следует сосре-
доточиться на соответствующей эвристике и
расположении материала – для конструирова-
ния связующих линий сюжета и непротиворе-
чивой причинно-следственной картины.

Не исключено, что концепция об Аэции
как оплоте против варваров в грекоязычной
традиции восходит именно к Приску. Ее сле-
ды можно обнаружить не только у Прокопия,
но и у Иоанна Антиохийского. Иоанн, как из-
вестно, описал обстоятельства убийства
Аэция весьма подробно. С определенными
оговорками можно предполагать, что этот
рассказ восходит непосредственно к Приску.
Аэций назван ô’ ôås÷ïò ôyò... Pñ÷yò [6,
fr. 293. 1, p. 292. 18–19; 10, fr. 69, p. 97. 17–18]
как во фрагменте, соотносимом с сочинени-
ем Приска, так и Иоанном Антиохийским. Ка-
ролла, правда, маркируя ô’ ôås÷ïò ôyò... Pñ÷yò
курсивом, отказывает Приску в авторстве
этих слов, но без какой-либо аргументации.
Обстоятельства гибели Аэция Приск препод-
носит довольно объективно, в прагматичных
категориях. Такое описание в качестве образ-
ца использует и Иоанн. Следует, однако,
учесть, что иное, скорее «романтическое»,
описание тех же событий, которое есть у Про-
копия в Excerpta Salmasiana и в «Суде», также
может проистекать из труда Панийца, где оно,
возможно, играло роль альтернативного тол-
кования произошедшего. Вероятнее, конечно,
что такого рода редакция возникла уже в тра-
диции после Приска.

Результаты. В целом новое издание,
выполненное итальянским филологом, являет-
ся серьезным вкладом в исследование не
только творчества Приска Панийского, но и
всей позднеантичной греческой историографи-
ческой традиции. Специалисты получили доб-
ротный и надежный текст, из которого трудно
изъять отдельные эксцерпты – в силу его силь-
ной внутренней логики. Издатель предложил
также в качестве гипотетически соотносимых
с именем Приска несколько новых эксцерп-
тов. Однако Каролла лишь в ограниченной
мере выходит за пределы результатов более
ранних исследований. Очередность эксцерп-
тов и фрагментов не в каждом случае убеди-
тельна. То же самое относится к фрагментам,
справедливо именуемым dubia. Поэтому из-
дание, выполненное Кароллой, вряд ли способ-
но полностью заменить отличное editio
Р. Блокли. По этой же причине оно играет роль
дополнительного импульса к дальнейшим
изысканиям в сфере ранневизантийской свет-
ской литературы.



290

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ПРИМЕЧАНИЯ

1 Первое издание вышло в 2008 году.
2 О связи анализа содержания отдельных мест

сочинения Панийца с установлением очередности
его фрагментов см. конкретные примеры: [2; 12].

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Baldwin, B. Priscus of Panium / B. Baldwin
// Byzantion. – 1980. – No. 50. – P. 18–61.

2. Benedicty, R. Die historische Authentizitát
eines Berichtes des Priskos / R. Benedicty // Jahrbuch
der Österreichischen byzantinischen Gesellschaft. –
1964. – Bd. XIII. – S. 1–8.

3. Blockley,  R.  C.  Th e Fr agm enta ry
Classicising Historians of the Later Roman Empire.
Eunapius, Olympiodorus, Priscus and Malchus.
Vol. II. Text, Translation and Historiographical
Notes / R. C. Blockley. – Liverpool : Francis Cairns,
1983. – 515 p.

4. Blockley, R. C. The Development of Greek
Historiography : Priscus, Malchus, Candidus
/ R. C. Blockley // Greek and Roman Historiography in
Late Antiquity. Fourth to Sixth Century A.D. / ed.
G. Marasco. – Leiden, Boston : Brill, 2003. – P. 289–315.

5. Brodka, D. Attila und Aetius. Zur Priskos-
Tradition bei Prokopios von Kaisareia / D. Brodka
// From Antiquity to Modern Times. Classical Poetry
and It Modern Reception. Essays in Honour of
S. Stabryła / ed. by J. Styka. – Kraków : Księgarnia
Akademicka, 2007. – S. 149–158.

6. Ioannis Antiocheni Fragmenta ex Historia
chronica / ed. by U. Roberto. – Berlin, New York : Walter
de Gruyter, 2005. – CCXI, 661 p.

7. Maas, M. Fugitives and ethnography in
Priscus of Panium / M. Maas // Byzantine and Modern
Greeck Studies. – 1995. – Vol. 19, no. 1. – P. 146–160.

8. Marcellini comitis Chronicon // Chronica
Minora. Saec. IV, V, VI, VII. Vol. II / ed. Th. Mommsen. –
Berolini : Apud Weidmannos, 1894. – P. 37–108. –
(Monumenta Germaniae Historica. Auctores
antiquissimi ; T. XI).

9. Martindale, J. R. The Prosopography of the
Later  Roman Empire. Vol. II A.D. 395–527
/ J. R. Martindale. – New York : Cambridge University
Press, 1980. – 1342 p.

10. Priscus Panita. Excerpta et fragmenta / ed. by
P. Carolla. – Berolini et Novi Eboraci : Walter de Gruyter,
2017. – XLVIII, 140 p.

11. Procopii Caesariensis De bello Vandalico
// Procopii Caesariensis Opera omnia. Vol. I / ed.
J. Haury. – Lipsiae : Teubner Verlag, 1962. – P. 350–416.

12. Traina, G. De Synésios à Priscus: aperçus sur
la connaissance de la ‘barbarie’ hunnique (fin du IVe-

milieu du Ve siècle), 285–290 / G. Traina // L’Armée
romaine et les barbares du IIIe au VIIe siècle / ed.
F. Vallet & M. Kazansky. – Rouen : Association
Française d’Archéologie Mérovingienne and Musée
des Antiquités Nationales, 1993. – P. 285–290.

REFERENCES

1. Baldwin B. Priscus of Panium. Byzantion,
1980, vol. 50, pp. 18-61.

2. Benedicty R. Die historische Authentizitát
eines Berichtes des Priskos. Jahrbuch der
Österreichischen byzantinischen Gesellschaft, 1964,
vol. XIII, pp. 1-8.

3. Blockley R.C. The Fragmentary Classicising
Historians of the Later Roman Empire. Eunapius,
Olympiodorus, Priscus and Malchus. Vol. II. Text,
Translation and Historiographical Notes. Liverpool,
Francis Cairns, 1983. 515 p.

4. Blockley R.С. The Development of Greek
Historiography : Priscus, Malchus, Candidus. Marasco
G., ed. Greek and Roman Historiography in Late
Antiquity. Fourth to Sixth Century A.D. Leiden,
Boston, Brill, 2003, pp. 289-315.

5. Brodka D. Attila und Aetius. Zur Priskos-
Tradition bei Prokopios von Kaisareia. Styka J., ed. From
Antiquity to Modern Times. Classical Poetry and It
Modern Reception. Essays in Honour of S. Stabryła.
Kraków, Księgarnia Akademicka, 2007, pp. 149-158.

6. Roberto U.,  ed. Ioannis Antiocheni
Fragmenta ex Historia chronica. Berlin, New York,
Walter de Gruyter, 2005. CCXI, 661 p.

7. Maas M. Fugitives and ethnography in
Priscus of Panium. Byzantine and Modern Greeck
Studies, 1995, vol. 19, no. 1, pp. 146-160.

8. Marcellini comitis Chronicon. Mommsen Th.,
ed. Chronica Minora. Saec. IV, V, VI, VII. Vol. II. Berolini,
Apud Weidmannos, 1894. pp. 37-108. (Monumenta
Germaniae Historica. Auctores antiquissimi. T. XI).

9. Martindale J.R. The Prosopography of the
Later Roman Empire. Vol. II A.D. 395–527. New York,
Cambridge University Press, 1980. 1342 p.

10. Carolla P., ed. Priscus Panita. Excerpta et
fragmenta. Berolini et Novi Eboraci, Walter de Gruyter,
2017. XLVIII, 140 р.

11. Ðrocopii Caesariensis De bello Vandalico.
Haury J., ed. Procopii Caesariensis Opera omnia.
Vol. I. Lipsiae, Teubner Verlag, 1962, pp. 350-416.

12. Traina G. De Synésios à Priscus: aperçus sur
la connaissance de la ‘barbarie’ hunnique (fin du IVe-
milieu du Ve siècle), 285–290. Vallet F., Kazansky M.,
eds. L’Armée romaine et les barbares du IIIe au VIIe
siècle. Rouen, Association Française d’Archéologie
Mérovingienne and Musée des Antiquités Nationales,
1993, pp. 285-290.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 291

А.С. Козлов. Загадки текста ранневизантийского историка

Information About the Author

Alexander S. Kozlov, Candidate of Sciences (History), Associate Professor, Department of History
of the Ancient World and the Middle Ages, Ural Federal University named after the first President of
Russia B.N. Yeltsin, Prosp. Lenina, 51, 620014 Yekaterinburg, Russian Federation, alarich@olympus.ru,
https://orcid.org/0000-0002-9203-9169

Информация об авторе

Александр Сергеевич Козлов, кандидат исторических наук, доцент кафедры истории Древ-
него мира и Средних веков, Уральский федеральный университет им. первого Президента России
Б.Н. Ельцина, просп. Ленина, 51, 620014 г. Екатеринбург, Российская Федерация, alarich@olympus.ru,
https://orcid.org/0000-0002-9203-9169




Щ

ав
ел

ев
 А

.С
., 2

02
0

292 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ОБЗОРЫ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.24

UDC 94“04/14”:930 Submitted: 25.06.2020
LBC 63.3(0)4-92г Accepted: 20.07.2020

NEW “RUSSIAN TRANSLATION”
OF THE TREATISE “DE ADMINSTRANDO IMPERIO”

AMID ITS CONTEMPORARY STUDIES
Aleksei S. Shchavelev

Institute of World History of the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation

Abstract. Introduction. The article is a critical essay about an attempt to translate the Constantine’s   treatise
“De Administrando Imperio” into an artificially archaic “Pseudo-Slavic” language, made by R.A. Gimadeev. It is
shown that his commentaries accompanying this translation are extremely primitive, the author does not follow
scientific methods and he is not familiar with modern scientific literature. This is especially clearly seen, since this
publication takes place against the backdrop of a fundamental rethinking in modern Byzantine studies of political
history and the system of power organization in the “Eastern Roman Empire” of the 10th century. This rethinking of
basic Byzantine issues is vastly based on the re-interpretations and new commenting of the classic text of “De
Administrando Imperio”. Discussion. In recent years several special articles and monographs have been published,
in which the questions about authorship, text structure, stylistics and ideology of the text of “De Administrando
Imperio” and related subjects were re-posed. Analysis. For a number of parameters, the text of the introduction and
commentaries on the text of the treatise in this new edition made by R.A. Gimadeev is far from the standards of
academic writing. His attempts to reason about the paleography of the manuscript and the text’s structure are
devoid of formal arguments and arbitrary rhetorical in their nature. The translation of the text into some artificial
archaic “Slavic Russian Language” does not convey the pragmatics and stylistics of the original, but leads to a
distortion of its perception. The uniformity of the principles of translating special vocabulary is not maintained: in
some cases, the translator refuses the usual transliterations, in others – he introduces new ones. The publication
practically does not take into account modern historiography, partly, apparently, intentionally, but often, out of
unfamiliarity with the necessary studies. Perhaps, some ideas of R.A. Gimadeev will be confirmed and find application
in the future, but all his observations require the most careful verification. Conclusions. The considered attempt of
a new reconstruction of the Greek text of the treatise and its translation by R.A. Gimadeev are not fully scientific and
qualified. As a result, the new edition turned out to be a kind of historiographical deviation, especially evident
against the background of modern studies of this masterpiece of Byzantine literature.

Key words: Constantine Porphyrogenitus, “De Administrando Imperio”, Byzantium, historiography, pseudo-
science.

Citation. Shchavelev A.S. New “Russian Translation” of the Treatise “De Adminstrando Imperio” Amid Its
Contemporary Studies. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya.
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area
Studies. International Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 292-304. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2020.6.24

УДК 94“04/14”:930 Дата поступления статьи: 25.06.2020
ББК 63.3(0)4-92г Дата принятия статьи: 20.07.2020

НОВЫЙ «РУССКИЙ ПЕРЕВОД» ТРАКТАТА «ОБ УПРАВЛЕНИИ ИМПЕРИЕЙ»
НА ФОНЕ СОВРЕМЕННЫХ ИССЛЕДОВАНИЙ

Алексей Сергеевич Щавелев
Институт всеобщей истории РАН, г. Москва, Российская Федерация

Аннотация. Введение. Статья представляет собой эссе, в котором критикуется попытка Р.А. Гимадеева
перевести текст трактата «Об управлении империей» императора Константина VII Багрянородного искусст-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 293

А.С. Щавелев. Новый «русский перевод» трактата «Об управлении империей»

венно-архаичным псевдославянским языком. Демонстрируется, что сопутствующие переводу примечания
выполнены крайне примитивно, автор не владеет научными методами и не знаком с современной научной
литературой. Однако это издание вышло на фоне принципиального переосмысления в современном визан-
тиноведении политической истории и системы организации власти в Ромейской империи X века. Причем
реинтерпретации и комментирование этого классического трактата играют в таком переосмыслении одну из
основополагающих ролей. Обсуждение. В последние годы вышло несколько статей и монографий, в кото-
рых заново ставятся вопросы об авторстве, текстологии, стилистике и идеологии текста «Об управлении
империей» и о сопутствующих сюжетах. Анализ. По целому ряду параметров текст введения и комментари-
ев Р.А. Гимадеева к тексту трактата далек от стандартов академического письма. Его попытки рассуждений о
палеографии рукописи и текстологической структуре трактата лишены формальных аргументов и носят
произвольно-риторический характер. Перевод текста на некое искусственное архаичное «славенорусское
наречие» не передает прагматику и стилистику оригинала, а приводит к искажению его восприятия. Не
выдержано единообразие принципов перевода специальной лексики – в одних случаях переводчик отказы-
вается от привычных транслитераций, в других – он вводит новые. В издании практически не учтена совре-
менная историография, отчасти, видимо, намеренно, но часто – по незнакомству с необходимыми работа-
ми. Возможно, какие-то идеи Р.А. Гимадеева подтвердятся и найдут применение в дальнейшем, но все его
наблюдения требуют самой тщательной проверки. Выводы. Рассмотренная попытка новой реконструкции
греческого текста и перевод трактата Р.А. Гимадеевым не являются в полной мере научными и квалифициро-
ванными. В результате новое издание оказалось некой историографической девиацией, особенно очевидной
на фоне современных исследований этого памятника византийской словесности.

Ключевые слова: Константин VII Багрянородный, «Об управлении империей», Византия, историогра-
фия, псевдонаука.

Цитирование. Щавелев А. С. Новый «русский перевод» трактата «Об управлении империей» на фоне
современных исследований // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История.
Регионоведение. Международные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 292–304. – DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2020.6.24

Введение. Появление нового русского
перевода такого классического византийско-
го текста, как трактат «Об управлении импе-
рией» императора Константина VII Багряно-
родного, безусловно, является неординарным
событием [6]. Я глубоко убежден, что изда-
ние любых переводов исторических источни-
ков на русский язык крайне полезно, даже если
их качество может оказаться не слишком
высоким. Появление новых, сделанных соглас-
но различным принципам переводов древних
и средневековых текстов обогащает и науку,
и отечественную словесность. Думаю, что
будет правильно предварить разбор появив-
шегося издания кратким очерком состояния
современных исследований трактата и неко-
торых проблем изучения Ромейской империи
X в., без которых этот текст не может быть
адекватно понят, переведен и интерпретиро-
ван. Сейчас в мировой науке наступил новый,
очень плодотворный этап в изучении литера-
турной деятельности византийского импера-
тора Константина VII Багрянородного (умер
в 959 г.) и авторов его круга (см. ниже). Од-
новременно появилось несколько исследова-
ний, которые предлагают принципиально но-

вые взгляды на политическое устройство Ро-
мейской империи и само понятие того, что
значило «быть ромеем» [19; 23; 34; 35], а так-
же на другие важнейшие проблемы византий-
ской истории X в., например, этнографических
описаний соседних и отдаленных народов ви-
зантийскими писателями [22] или политики и
стратегии византийцев на ее восточном фрон-
тире [38]. На наших глазах сбывается прови-
дение У. Тредголда, написавшего новую гло-
бальную историю Византии для тех, кому тес-
но в рамках старых концепций и аксиомати-
зированных интерпретаций [42]. Причем в
1997 г., когда писалась эта программная ста-
тья У. Тредголда, период Македонской дина-
стии в Византии уже длительное время оста-
вался на периферии внимания исследователей,
уступая, по крайней мере, по числу исследо-
ваний, всем остальным хронологическим от-
резкам византийской истории [42, p. 94, 96].
Показательно, что У. Тредгольд в работе жа-
луется на отсутствие биографии императора
Льва VI Мудрого (правящий император в 886–
912 гг.), период правления которого он обосно-
ванно считает перформативным для дальней-
шей истории Ромейской империи [42, p. 93–94].



294

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Теперь же в нашем распоряжении есть це-
лых две биографии этого императора – «по-
литическая» и, условно говоря, «концептуаль-
но-интеллектуальная» [31; 36]. Хотя новая
история Македонской династии Ромейской
империи IX–XI вв. еще не написана, но це-
лый ряд необходимых блоков для нее уже
подготовлен.

Обсуждение. Образец исследования
текстов, созданных авторами круга импера-
тора Константина VII, задают монография и
продолжающая ее статья А. Немета о зна-
менитом пятидесятитрехтомнике «Эксцерп-
тов», своде-компиляции выдержек из произ-
ведений разных классических авторов [29;
30]. Эта монография сейчас является лучшим
введением в проблематику «продуцирования»
и «тиражирования» знаний о прошлом и насто-
ящем при дворе Константина VII и его пре-
емников. Основной же в новых исследовани-
ях стала тема хронотопа (и техник хроното-
пического дейксиса), то есть восприятия вре-
мени (истории) и пространства (географии) в
текстах самого Константина VII и связанных
с ним авторов. Точками историографической
сборки современных идей здесь могут счи-
таться статьи Н. Гола, П. Магдалино, А. Мар-
копулоса и П. Шрайнера в очередном сбор-
нике об эпохе и географии (реальной и вооб-
ражаемой) мира императора Константина VII
[20; 27; 28; 32]. Этот сборник 2018 г. принима-
ет эстафету у знаменитого афинского сбор-
ника «Константин VII Багрянородный и его
эпоха» 1989 г. [43] и ставит веху, отмечаю-
щую начало абсолютно нового историографи-
ческого этапа. Следует также вспомнить две
более ранних статьи П. Магдалино о проду-
цировании исторического знания и об образе
ойкумены у византийских интеллектуалов во
время правления императоров Льва VI и Кон-
стантина VII [25; 26].

Снова и на новом уровне поставлен дав-
но назревший вопрос о том, что так называе-
мые «военные трактаты» X в. являются не
только (а иногда и не столько!) руководства-
ми по военному делу, сколько литературными
памятниками и памятниками идеологии и по-
литической теории. Эта тема недавно была
раскрыта на примере «Тактики» и «Syllogy
Tacticorum» времени Льва VI Мудрого [14; 31,
p. 56–94, 154–187]. Хотя исследования текстов

жанра, который сами византийцы обозначали
как «½ ôÜîéò» («таксис», «тактика», «такти-
кон»), далеки от завершения, но вполне оче-
видно, что трактат «Об управлении импери-
ей» находится как бы между более «антиквар-
ными» «Эксцерптами» и практико-ориентиро-
ванной «Тактикой». Текст «Об управлении им-
перией» в наибольшей степени воплощает дис-
курсивную природу жанра «½ ôÜîéò», образцы
которого носили отчетливо гибридный харак-
тер – в них сочетались географические, ис-
торические, этнографические, полемологичес-
кие и политические материалы. В них пере-
межались прагматические (практические),
пропедевтические, идеологически-пропаган-
дистские и мистическо-религиозные топики и
стилистики.

Наконец, за последние годы вышло не-
сколько новых работ, посвященных непосред-
ственно текстологии и стилистике текста
трактата «Об управлении империей». Фунда-
ментальная монография С.Р. Тохтасьева, фор-
мально посвященная «иноязычной лексике»
трактата «Об управлении империей», на са-
мом деле затрагивает гораздо более широ-
кий спектр тем, представляя еще и очерки его
стилистики, регистров языка, терминологичес-
кого аппарата и прочтения ряда грамматичес-
ки сложных мест [9].

Статья П. Коматины является попыткой
рассмотреть трактат «Об управлении импе-
рией» как памятник византийской историогра-
фии и исторической мысли [24]. Как отмеча-
ет П. Коматина [24, p. 40], в новейшем обзоре
жизни и творчества историков «средневизан-
тийского периода» У. Тредголда этот текст
совершенно не рассматривается [41]. П. Ко-
матина четко высказал почти еретическую
сейчас, но, на мой взгляд, очень правильную
мысль, что текст «Об управлении империей»
написан самим императором Константином VII
[24, p. 39–40, 42, 58–62]. В первой части ста-
тьи показано, что все темы, которые подроб-
но освещены в трактате, являются проекцией
личных контактов Константина VII и его бли-
жайших политических советников с правите-
лями и послами окружающих народов. Трак-
тат отражает реальную практику дипломати-
ческих переговоров, которые велись в Кон-
стантинополе [24, p. 40–50]. Во второй части
статьи прослеживаются связи и параллели



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 295

А.С. Щавелев. Новый «русский перевод» трактата «Об управлении империей»

трактата с другими синхронными «придвор-
ными» литературно-историческими текстами:
«Тактикой» Льва VI Мудрого, «Жизнеописа-
нием Василия I Македонянина» Константина
VII и его анонимного соавтора, трактатом
«О фемах» Константина VII, «Хроникой» Про-
должателя Феофана (в узком смысле), «Хро-
никой» Симеона Магистра и Логофета, энцик-
лопедией «Эксцерпты» и отдельными фраг-
ментами компилятивного трактата «О цере-
мониях» [24, p. 50–62]. В итоге П. Коматина
убедительно показывает, что, с одной сторо-
ны, трактат «Об управлении империи» был
вполне завершенным текстом, созданным в
рамках большого проекта «новой истории» Ро-
мейской империи, о котором сам Константин
VII и (или) его анонимный соавтор говорят в
«Проемии» к «Жизнеописанию Василия I Ма-
кедонянина» [15, p. 10]. С другой же стороны,
кодекс с трактатом не покидал императорс-
кого дворца, и лишь те его части, что отрази-
лись у Продолжателя Феофана оказались из
вторых рук доступны более поздним авторам
[24, p. 62].

Статья А.С. Щавелева предлагает су-
жение даты создания рукописи Paris. gr. 2009
по заказу кесаря Иоанна Дуки до 1059–1073 гг.
[33, p. 681–683, 701]. Время работы над ори-
гиналом трактата датируется им с 952 по
959 гг. [33, p. 686–688]. Также доказывается,
что между дошедшим до нас кодексом и ориги-
налом трактата не было «промежуточного спис-
ка», как считали Д. Моравчик и Р.Дж.Х. Джен-
кинс [33, p. 684–685], к этому же выводу ра-
нее пришел А. Немет [30, p. 130]. Им предло-
жена идея, что текст был написан двумя ав-
торами – самим Константином VII и его «Ано-
нимным соавтором» [33, p. 688–701]. Как по-
казал И. Шевченко, именно так шла работа
над другим текстом Константина VII – «Жиз-
неописанием Василия I Македонянина» [15,
p. 13*, 8–9]. Можно еще добавить, что почти
так же шла работа над текстом «О боевом
сопровождении» («De velitatione bellica» или
«Ðåñr ðáñáäñïìyò»): «•ò ôáýôçí hñãv
ìåìáèçκ¦ò å¡÷ñçóôïí ï¤óáí, dããñÜöùò
ðñ’ò κïéíxí ëõóéôÝëåéáí, –ðùò äås ÷ñyóèáé
ôáýôw, dîÝöåôï. κPìïr ðáñçããýçóå, κáèE Óóïí
ïpüí ôå Pκñéâ§ò ðåñr ášôyò óõíããñÜøáé κár
ðáñáäï™íáé ôïsò ìåèåîyò» [39, p. 148] / «Он
(император Никифор II Фока) на деле изучив-

ший его (метод ведения военных действий под
названием «½ ðáñáäñïìÞ») полезность; ве-
лел, как его применять, записать для общей
пользы; он повелел мне как можно точнее его
описать и передать преемникам» (перевод
В.В. Кучмы с небольшими изменениями. –
А. Щ.) [3, с. 118]. Иными словами, такова была
обычная практика императоров при состав-
лении трактатов и других литературных тек-
стов: сделать некую базовую основу и пере-
дать ее для окончательной доработки аноним-
ному соавтору.

На таком историографическом фоне по-
явление обновленной реконструкции гречес-
кого текста трактата «Об управлении импе-
рией» и его нового русского перевода можно
было бы только приветствовать. Однако пе-
реводчик Р.А. Гимадеев избрал крайне нетри-
виальную технику перевода и странный стиль
сопутствующих комментариев.

Анализ. Уже само название, которое дал
своему труду Р.А. Гимадеев, подражает, если
не сказать, пародирует, старинные длинные
титулы книг XVII–XIX веков. Воспроизводить
его я не стал, приведя к некой условной со-
временной норме. Думаю, что и профессио-
нальные библиографы также ограничатся
кратким условным обозначением. Далее
Р.А. Гимадеев поделился в сопутствующих
разделах своей книги представлениями об ок-
ружающей его действительности. В итоге по
всему тексту Р.А. Гимадеева оказались
обильно рассыпаны откровенно религизно-
фундаменталистские, конспирологические и
антисциентистские рассуждения [6, с. II, XVI–
XX, 19, 294–296, 300–301, 303–304], зачастую
автор позволяет себе намеки, которые можно
счесть расистскими или антисемитскими [6,
с. XVI–XVII, XX, 61, 298]. Похожий случай
смешения жанра монографии с памфлетом
был описан недавно А.И. Иванчиком на при-
мере книги В.П. Яйленко [4]. Кстати, на зло-
стные инвективы В.П. Яйленко в адрес кол-
лег-ученых Р.А. Гимадеев ссылается очень
одобрительно [6, с. XX]. Иногда автор преда-
ется личным воспоминаниям [6, с. XVIII–
XIX]. Конечно, каждый волен вспоминать, как
и что он хочет, но зачем это делать на страни-
цах издания и перевода исторического текста?
Стоит упомянуть и инфантильные, типичные
для люмпенов, шутки и присказки, которыми



296

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Р.А. Гимадеев обильно уснащает свой текст
[6, с. II, XIX–XX, 227, 257, 290, 301].

Наконец, Р.А. Гимадеев яростно спорит
с анонимными оппонентами, но по именам их
называть упорно отказывается. Такое избе-
гание имени противника в современном мире
видится несколько устаревшей формой дис-
куссии. Апофеозом не слишком корректной
полемики и скрупулезного выполнения описан-
ного в этнографической литературе «обычая
избегания» стала пренебрежительная оценка
фундаментальной монографии С.Р. Тохтасье-
ва [9] как «792 грамма макулатуры» [6, с. XX].
Точность указанного веса книги наводит на
неприятную мысль, а не взвесил ли на весах
Р.А. Гимадеев книгу своего заочного оппо-
нента? Ссылка на книгу С.Р. Тохтасьева, ко-
нечно же, отсутствует, а сам он зовется толь-
ко иносказательно: «Секретный Коммента-
тор» [6, с. IV, XIX–XX]. Тем не менее, оста-
вив в стороне попытки автора рецензируемой
книги произвести историографический ана-
лиз, перейдем собственно к содержательной
полемике.

Р.А. Гимадеев перевел текст трактата
«Об управлении империей» не на современ-
ный русский язык (оставим на его совести
насмешку над нашим великим русским язы-
ком и традициями русской классической ли-
тературы [6, с. XVI–XVII]), а на некое «вы-
сокое Славенорусское наречие» [6, с. XVIII].
Красоту этого архаизирующего новояза мож-
но оценить по двусмысленным оборотам: «от
приподнятости и возвышенности воспухшее»
[6, с. 7], «купует бо у них говяд» [6, с. 9], «угоб-
зив людей своих» [6, с. 13], «душонки неволь-
ничьи цепями совокупив» [6, с. 19], «всю же
зиму там пропитываясь» [6, с. 23], «скотовод-
ствовали, в шатрах живя» [6, с. 41], «сожи-
тельствовали ж они с хазарами три года» [6,
с. 155], «по нужде двинуть имеем фоссат» [6,
с. 215], «и абие наскакавший Фарнак дал дро-
том Савромату и истребил его» [6, с. 267]
и т. п. Самое поразительное, что Р.А. Гима-
деев усиленно убеждает читателя, что его
подход к «переводу» был якобы поддержан
автором перевода трактата на современный
русский язык Г.Г. Литавриным [6, с. XIX–XX].

Перевод греческих имен собственных
на «славенорусский» породил Варду Широко-
нога (напомнивший мне лично имена хобби-

тов [6, с. 227]) или Льва Несмеяна и Иоанна
Моревого (тоже вполне сказочные имена! [6,
с. 229, 245]). Борьба Р.А. Гимадеева с мни-
мой «смехотворностью» переводов греческо-
го текста на современный русский язык [6,
с. XX] обернулась гомерической пародией.
Больше всего это напоминает попытки кино-
режиссера Карпа Якина из пьесы М.А. Бул-
гакова «Иван Васильевич» разговаривать «по-
славянски» с царем Иваном Васильевичем
Грозным: «Пропал! Зинаида, подскажите
мне что-нибудь по-славянски!.. Паки,
паки... Иже херувимы!.. Ваше величество,
смилуйтесь!» [1, с. 222].

Р.А. Гимадеев неискренне сетует, что
ему-де приходится писать свою книгу «луна-
чарицей» [6, с. XVI], то есть в современной
орфографии и графике, которую «навязали» на-
шей стране большевики. Но что ему мешало
сейчас, когда советская власть осталась в про-
шлом, воссоздать старую добрую традицию
и напечатать свою книгу на языке и по графи-
ко-орфографическим правилам хоть XVIII,
хоть XIX, хоть XI столетия? Судя по содер-
жанию книги, главный редактор издательства
И.А. Савкин дал ему полный карт-бланш на
любые чудачества, а оригинал-макет, как
явствует из выходных данных, делал сам
Р.А. Гимадеев. Техническая возможность пе-
чати любыми шрифтами сейчас существу-
ет. Что мешало ему бросить вызов прогнив-
шему и опутанному сетями зла миру, вернув-
шись к священным истокам высокого «сла-
венорусского наречия»? Кажется, я знаю от-
вет. Р.А. Гимадеев, в отличие от многих фи-
лологов и даже блогеров, не способен ни на
что большее, как хаотично вставлять отдель-
ные экзотические буквы старой орфографи-
ческой системы в имена собственные и тер-
мины своего «перевода». Писать по дорефор-
менным правилам без ошибок он просто, ви-
димо, не умеет, поэтому он и создал свой соб-
ственный примитивный графический волапюк.

Отмечу, что язык и стиль трактата «Об
управлении империей» вполне соответствуют
своему времени (середина X в.), в нем соче-
таются стилистика и лексика из разных реги-
стров живого среднегреческого языка: что-то
берется из классической античной прозы и
библейского языка «Септуагинты», что-то –
из вернакулярной литературы, а также из кан-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 297

А.С. Щавелев. Новый «русский перевод» трактата «Об управлении империей»

целярита бюрократии, армейского социолек-
та и самой обыденной речи, включающей,
кроме всего прочего, пласт экзотических за-
имствованных слов [9, с. 16–95] (ср.: [40]).
В нем нет преднамеренной последовательной
нарочитой архаизации, которую мы видим в
«новом переводе» Р.А. Гимадеева. Трактат
«Об управлении империей» прекрасно пере-
водится на любой современный язык, посколь-
ку этот текст написан на вполне естествен-
ном среднегреческом языке, который был
столь же «испорчен» нововведениями, как и
наш русский язык XX века. Как бы ни рас-
суждал Р.А. Гимадеев о заговоре мировых сил
зла, направленном на порчу русского и других
языков мира [6, с. XVII], все языки эволюци-
онируют вполне естественным образом, а ус-
тная или письменная речь с научной точки зре-
ния не может быть «правильной» или «непра-
вильной», языковые практики регулируются
лишь прагматикой коммуникации индивидов
в человеческом социуме.

Хуже всего то, что Р.А. Гимадеев не
выдерживает свои собственные принципы
перевода, которые он так яростно деклариру-
ет. Он стал переводить греческие термины,
которые обычно передаются как устоявшие-
ся транслитерации. Он использует слова «ок-
руг» (фема), «червонный» (номисма), «царев
муж» (василик), «воевода» (стратиг), «началь-
ник» (архонт), «первомечник» (протоспафа-
рий), «счетовод гоньбы» (логофет дрома),
«харатейник быстрой гоньбы» («хартуларий
дрома»), «мечник-кандидат» (спафароканди-
дат), «спальник» (паракимомен), «златопечат-
ник» (хрисовул), «первенствующий» (проте-
вон), «навершник» (катепан). И еще более
яркие «славенорусизмы» – «царская судовая
станица», «корабельная станица», «письмен-
ная крепость», «мужи ответные», «склавона-
чальники», «армянские толмачи», «дружинно-
начальник», «начальник начальников» и др.
При этом он сохраняет слова «патрикий» (по-
чему бы не написать в его логике «боярин»?),
«доместик схол», «магистр», «манглавит» и
даже вводит в текст своего перевода новые
транслитерации, такие как «фоссат», «опси-
ды», «фальконы», «апликт», «фламмул», «фа-
милии» [6, с. 45, 135, 195, 213, 255]. Есть и
смешанные варианты: «друнгарий судовой
станицы», «первый а-сикритис», «первомеч-

ник манглавит», «воеводство дукатом встарь
было» (можно было бы перевести: «воевод-
ство вождеством встарь было»?), «первовес-
тиарий», «трапезничий августы» [6, с. 209, 211,
215, 229, 243, 251]. Как видим, в передаче спе-
циальной лексики трактата в «новом перево-
де» царит полный хаос и произвол переводчи-
ка. Добавлю, что я поддерживаю идею пере-
дачи любой специальной лексики текста трак-
тата с помощью транслитерации, что, конеч-
но, требует особых комментариев, но позво-
ляет избежать модернизации и русификации
переводимого текста. Часть нововведенных
транслитераций, прежде всего слов военной
лексики, включена Р.А. Гимадеевым по-сво-
ему удачно. В целом же лингвистический эк-
сперимент Р.А. Гимадеева в очередной раз
заостряет вопрос о том, нужно ли передавать
технические термины и концепты древних и
средневековых текстов в их собственной фо-
нетической форме или нужно искать их ана-
логи в древнерусском языке, в архаичных
формах русского языка или же в современ-
ном языке, на котором мы сейчас говорим.
Итоги языкового эксперимента Р.А. Гимаде-
ева, как мне кажется, свидетельствуют в
пользу последнего варианта.

Р.А. Гимадеев заявил, что рукопись
Paris. gr. 2009 он никогда не видел [6, с. XV].
Это заявление крайне странно для человека,
который декларирует «пересмотр греческого
текста» и внесение в него исправлений [6,
с. XV, XIX] (см. также полное название книги
на титуле). При этом им постоянно утверж-
дается, что рукопись чрезвычайно «плоха», а
писцу рукописи Михаилу Роизаиту «доверять
нельзя» [6, с. III, V, X, XV, 288, 297]. Учиты-
вая, что микрофильм рукописи вполне досту-
пен, Р.А. Гимадеев мог бы легко при желании
к нему обратиться. Более того, не заглянув в
рукопись (видимо, только лишь по одному от-
рывку на вклейке в критическом издании меж-
ду страницами 16 и 17? [17, p. 16–17]), Р.А. Ги-
мадеев занимается очевидной графологией
почерка писца Михаила Роизаита. Он видит в
его почерке «неуверенность, напряженность
и преувеличенную заботу о четкости письма»,
считает его почерк недостаточно «единооб-
разным» и «выработанным» [6, с. V]. Излиш-
не говорить, что это – лишь фантазии. Руко-
пись Paris. gr. 2009 – классический образец



298

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Perlsсhrift/a второй половины XI в. [11], по-
черк Михаила Роизаита – вполне профессио-
нальный и типичный для своего времени.
Пусть меня поправят специалисты, но его
можно соотнести с почерком каллиграфа Ми-
хаила Панергиса, написавшего в 1072 г. гре-
ческий Апостол для императора Михаила VII
Дуки [10; 11]. Вопреки утверждению Р.А. Ги-
мадеева, никакого смешения «уставных и ско-
рописных начертаний» (что бы это ни значи-
ло! [6, с. IV]) в рукописи Paris. gr. 2009 нет.
Не нужно быть палеографом, чтобы понять,
что листы 31 об.–32 и 35 об.–36 написаны тем
же почерком, что и весь остальной текст
(ср. рассуждения о значении появления в ру-
кописи «второго почерка» [6, с. IV]). Во вся-
ком случае, доказательств тому, что рукопись
написана несколькими почерками, Р.А. Гима-
деев не привел, ограничившись голословны-
ми утверждениями.

«Две грубые ошибки» [6, с. V], которые
Р.А. Гимадеев «нашел» в колофоне писца
Михаила Роизаита, могут быть таковыми,
только если считать, что в XI в. существова-
ла некая абсолютная грамматическая норма.
На самом же деле – это колоквизмы, обыч-
ные для вернакулярных гибридных текстов.
Первая же «ошибка» – типичный итацизм,
существование которого Р.А. Гимадеев, ког-
да ему нужно, признает (см. ниже о проблеме
упоминания в тексте «полюдья»), но в данном
случае сурово обличает как «малограмот-
ность» писца.

Весь текст трактата Р.А. Гимадеев раз-
делил на «слои»: части, которые лично напи-
сал или исправлял Константин VII (набраны
полужирным шрифтом), «необработанные
выписки» (набраны мелким шрифтом) и «от-
части обработанные» куски (набраны свет-
лым шрифтом, но кем именно они были «от-
части обработаны», не уточнено, видимо,
Михаилом Роизаитом?) [6, с. XV]. Проблема
заключается в том, что критерии этого раз-
деления, за исключением случаев прямой речи
Константина VII, в тексте носят произволь-
ный характер. Они сводятся к интуитивным
озарениям Р.А. Гимадеева, который чувству-
ет, что было важно и интересно для импера-
тора-автора трактата, а где его замысел ис-
портили полуграмотные эпигоны. Полемизи-
ровать с такой спиритической текстологией

бессмысленно, она не проходит критерии на-
учности: ее нельзя верифицировать (проверить)
и фальсифицировать (опровергнуть). К худо-
жественной литературе в жанре фэнтези дол-
жны относиться и все домыслы о процессе
создания трактата и разборе набитого «лис-
тами», «свитками» и «вощаными табличками»
«сундука-архива», который якобы остался
после смерти императора Константина VII
Багрянородного [6, с. IX–X, 287–288].

Историко-филологические комментарии
носят отрывочный характер, в них превали-
руют лирические и риторические отступления
по разным поводам, а не научные аргументы.
Автор практически не знаком с современной
историографией и со многими более ранними
базовыми работами, посвященными тексту
«Об управлении империей». Его сообщение о
том, что он «обновил ссылки» на литературу
[6, с. XV] очень далеко расходится с действи-
тельностью. В его списке литературы и ссыл-
ках по ходу изложения названо меньше десят-
ка исследований, опубликованных после вы-
хода в свет издания трактата 1991 г. [7]. Спи-
сок работ о Константине VII Багрянородном
сделан на уровне студенческого реферата [6,
с. II]. Заявление, что «Введение» Г.Г. Литав-
рина к изданию его перевода 1991 г. [7, с. 10–
30] дает необходимое представление о жизни
и творчестве императора Константина VII
Багрянородного [6, с. I], давно не соответству-
ет действительности. Это «Введение» безна-
дежно устарело, оно было написано в услови-
ях дефицита научной литературы, причем на-
писано фактически в популярной форме для
читателей, которые в своем большинстве мало
что могли узнать о Византии X века. Думаю,
именно это стремительное устаревание сопут-
ствующих переводу текстов и стало одной из
побудительных причин подготовки самим
Г.Г. Литавриным нового издания трактата в
2000-е годы.

Как это ни странно, но я не нашел ссы-
лок даже на комментарии к тексту «Об уп-
равлении империей», которые изданы вторым
томом к академическому изданию [18]. Это
хорошо видно на примере попытки Р.А. Гима-
деева пересмотреть чтение известия 9-й гла-
вы трактата о полюдье народа росов на тер-
риториях славянских общностей. Если от-
влечься от совершенно бессмысленных ком-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 299

А.С. Щавелев. Новый «русский перевод» трактата «Об управлении империей»

ментариев о древнерусском полюдье, как все-
гда не без выпадов в адрес ненавистных ему
«норманистов», то автор, на мой взгляд, с ос-
нованиями, пытается оспорить традиционную
интерпретацию фразы из посвященной наро-
ду росов 9-й главы трактата: «...åšèÝùò ïj
ášô§í dîÝñ÷ïíôáé Tñ÷ïíôåò ìåôN ðÜíôùí
ô§í FÑ§ò Pð’ ô’í Êßáâïí, κár PðÝñ÷ïíôáé
åkò ôN ðïëýäéá, • ëÝãåôáé ãýñá / ...немедлен-
но уходят их архонты со всеми росами из Ки-
ава и поднимаются в полюдия, что называ-
ется гира» [17, p. 62]. Р.А. Гимадеев предла-
гает отказаться от понимания оборота «åkò ôN
ðïëýäéá» как «в полюдия» и соответственно
не видит здесь славянизма «полюдие» (полю-
дье), а считает возможным интерпретировать
его как Асс. Pl. диминутива «ô’ ðïëßäéïí / го-
родок», где буква йота заменена ипсилоном.
Действительно, такая замена – вполне нор-
мальное явление для среднегреческого язы-
ка, особенно в позиции после сонорного ë, при-
мечательно, однако, что замена происходит в
ударном слоге, что бывает редко [13, p. 26–
27; 21, p. 270, 273; 37, p. 10–13, 76–78]. Тогда
получается перевод: «...немедленно уходят их
архонты со всеми росами из Киава и подни-
маются в городки, что называется гира».
Далее Р.А. Гимадеев отмечает, что уточне-
ние «• ëÝãåôáé ãýñá» является скрытой цита-
той из «Исагоги» («Эпанагоги») императо-
ров Василия I Македонянина и его сыновей
Льва VI и Александра. В одной из статей
«Исагоги» действительно содержится зап-
рет на несанкционированные перемещения
архонта: «Êåëåýïìåí ìçäÝíá ô§í Pñ÷üíôùí
dîåsíáé ÷ùñrò Píáãκáßáò ÷ñåßáò Pðïäçìßáò
ðïéåsóèáé ~ ôNò ëåãïìÝíáò ãýñáò / Повеле-
ваем, что ни один из архонтов, не имея насто-
ятельной необходимости, не должен совершать
выезды или так называемые объезды» [16,
p. 77]. Далее сказано, что если все-таки та-
кая необходимость выезда возникнет, то ар-
хонт не должен во время своих вояжей обре-
менять жителей области поборами, а должен
сам обеспечивать свою поездку всем необ-
ходимым. Здесь бы хотелось порадоваться за
эти находки в новом переводе, однако почти
все изложенное Р.А. Гимадеевым по данно-
му вопросу уже давно есть в комментарии Д.
Оболенского к 9-й главе трактата [18, p. 59–60].
Только Д. Оболенский поддержал в итоге вер-

сию «в полюдия», а не версию «в городки».
Вряд ли перед нами не слишком корректное
заимствование, скорее, что, впрочем, столь
же плохо, это – случай «изобретения велоси-
педа». Кроме того, Р.А. Гимадеев несколько тен-
денциозно переводит финальные фразы фраг-
мента новеллы «Исагоги». Судя по контексту,
данная новелла «Исагоги» запрещает для ар-
хонтов одновременно и отъезд «½ Pðïäçìßá»,
и объезд «½ ãýñá». Очевидно, что в первом
случае имеется в виду выезд архонта за пре-
делы вверенной ему области, а во втором –
«объезд кругом» подчиненной ему террито-
рии. Думаю, что в свете параллели из «Иса-
гоги» классические переводы слова «½ ãýñá»
как «rounds» на английский язык и «кружение»
на русский [7, с. 51; 18, p. 63] в какой-то сте-
пени правомерны. Отмечу, что раздел о пе-
реводе отдельных мест из текста 8-й главы
трактата [6, с. 54–57] по-своему интересен,
но и он тоже требует полноценной филологи-
ческой проверки. Вот, как мне кажется, и все
основное, что есть наиболее ценного в дан-
ном издании.

Остальные исторические экскурсы Р.А. Ги-
мадеева можно даже не комментировать. Рас-
суждения о причинах покупки скота росами в
Киеве у печенегов либо повторяют то, что
уже было высказано [12, с. 93], либо носят
откровенно отвлеченный характер [6, с. 289–
290]. Размышления о том, кто описал путь
росов из Киева в Константинополь, вторичны
по отношению к комментарию Д. Оболенско-
го [18, p. 38–58] и к недавней статье С.А. Коз-
лова [5]. Пассажи о лексемах «¼áðÜôçí»
(=*ô’ ¼áðÜôéïí) и «¿ ÷ïñüðïëéò» [6, с. 304–
307], по сравнению с комментариями к крити-
ческому изданию [18, p. 174, 178] и моногра-
фией С.Р. Тохтасьева [9, с. 400–444], ничего
нового для понимания этих лексем не дают.

Результаты. В современном мире процве-
тает популярная паранаучная псевдоистория,
которая с легкой руки Д.М. Володихина получи-
ла название «фольк-хистори» [2]. Р.А. Гимаде-
ев, несомненно, отличается от банальных
шарлатанов-паразитов знанием древних и но-
вых языков, знакомством с основными клас-
сическими научными трудами и желанием
сказать новое слово в науке, а не огульно от-
рицать ее. Однако он сближается с ними в
полном игнорировании научной методологии,



300

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

хаотичном привлечении работ ученых-пред-
шественников, непонимании разницы между
научной аргументацией и выпадами личного
характера в адрес оппонентов (resp. argumentum
ad hominem), а также острой неприязнью к Рос-
сийской академии наук. Р.А. Гимадеев полнос-
тью отказался от любого общения со специа-
листами и публикации предварительных ре-
зультатов своих изысканий. В его лице мы
встречаемся не с привычной популярной (пуб-
личной) фольк-хистори, а с ее новым изво-
дом – катакомбной псевдонаукой.

Не удивительно, что книга Р.А. Гимадее-
ва почти лишена атрибутов современного на-
учного издания: не указаны ни научный редак-
тор, ни рецензенты, нет грифа научного учреж-
дения, где работает автор. При этом одно яр-
кое исключение все же есть – книга вышла в
научной серии «Новая византийская библио-
тека» издательства «Алетейя». У этой серии
есть редколлегия, в которую помимо главного
редактора издательства И.А. Савкина входят
девять известных ученых, большая часть из
которых – ведущие византинисты нашей стра-
ны. В книгах этой серии перечень членов ред-
коллегии указан на авантитуле, как, например,
в недавнем издании хроники Михаила Пана-
рета [8]. У Р.А. Гимадеева перечень членов
редакционной коллегии серии на авантитуле
отсутствует, но само указание на серию все
же сохранено. Лукавое отсутствие указания
на членов редколлегии серии говорит о том,
что руководство издательства «Алетейя» хо-
рошо понимало, что за произведение они из-
дают, и не посмело обозначить уважаемых
ученых непосредственно на авантитуле этой
книги. Однако члены редколлегии, указаны они
или нет в конкретном издании, несут ответ-
ственность за всю серию. Их имена являют-
ся гарантией для ученых и особенно для ши-
рокой публики, что в этой серии будут изда-
ваться именно и только научные тексты и
притом высокого качества. Если члены ред-
коллегии серии «Новая византийская библио-
тека» никак не отреагируют на данную книгу
Р.А. Гимадеева, это будет означать, что они
молчаливо признают правомерность публика-
ции таких откровенно маргинальных текстов
под своей эгидой.

Реализованный Р.А. Гимадеевым проект
нового издания и перевода трактата «Об уп-

равлении империей», конечно, был изначаль-
но утопичен в его упорном игнорировании со-
временной историографической и языковой
реальности. Иногда это отстранение помога-
ло ему преодолеть автоматизм восприятия не-
которых привычных интерпретаций текста,
но в итоге такое отчуждение увело его дале-
ко за грань науки 1.

ПРИМЕЧАНИЕ

1 Рецензия публикуется в формате дискус-
сии. Редакционная коллегия журнала может иметь
точку зрения, отличную от точки зрения автора
статьи.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Булгаков, М. А. Собрание сочинений. В 10 т.
Т. 7. Последние дни / М. А. Булгаков ; сост. В. Пете-
лин. – М. : Голос, 1999. – 767 с.

2. Володихин, Д. История России в мелкий
горошек / Д. Володихин, О. Елисеева, Д. Олей-
ников. – М. : Мануфактура ; Единство, 1998. –
246 с.

3. Два византийских военных трактата конца
X века. О боевом сопровождении. Об обустрой-
стве лагеря / изд. подг. В. В. Кучма ; отв. ред. Г. Г. Ли-
таврин. – СПб. : Алетейя, 2002. – 410 с.

4. Иванчик, А. И. «Тысячелетний рейх» на Бос-
поре / А. И. Иванчик // Вестник древней истории. –
2011. – № 4 (279). – С. 277–281.

5. Козлов, С. А. Василики на путях Гардарики
/ С. А. Козлов // Электронный научно-образователь-
ный журнал «История». – 2019. – T. 10, вып. 9 (83). –
Электрон. текстовые дан. – Режим доступа: https://
history.jes.su/s207987840007494-2-1 (дата обраще-
ния: 10.12.2019). – Загл. с экрана.

6. Константин Багрянородный. Об управле-
нии империей / изд., пер. и примеч. Р. А. Гимадее-
ва. – СПб. : Алетейя, 2020. – 358 с.

7. Константин Багрянородный. Об управле-
нии империей. Текст, перевод, комментарий / под
ред. Г. Г. Литаврина, А. П. Новосельцева. – М. : На-
ука, 1989. – 494 c.

8. Михаил Панарет. О Великих Комнинах (Тра-
пезундская хроника) / крит. изд. и пер. С. П. Карпо-
ва, А. М. Крюкова, Р. М. Шукурова. – СПб. : Але-
тейя, 2019. – 173 с.

9. Тохтасьев, С. Р. Язык трактата Константина
VII Багрянородного ‘De Administrando Imperio’ и его
иноязычная лексика / С. Р. Тохтасьев. – СПб. : На-
ука, 2018. – 679 c.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 301

А.С. Щавелев. Новый «русский перевод» трактата «Об управлении империей»

10. Фонкич, Б. Л. Греческий Апостол 1072 г.
/ Б. Л. Фонкич // Деяния и послания апостолов.
Греческая иллюминованная рукопись 1072 года
из собрания Научной библиотеки Московского уни-
верситета / ред.-сост. Э. Н. Добрынина. – М. : Се-
верный паломник, 2004. – С. 12–14.

11. Фонкич, Б. Л. Михаил Панергис – писец
Университетского Апостола 1072 г. (палеографичес-
кий аспект исследования) / Б. Л. Фонкич // Хризог-
раф. – 2018. – Вып. 4. Сборник статей к юбилею
И.П. Мокрецовой. – С. 346–362.

12. Щавелев, А. С. «Держава Рюриковичей» в пер-
вой половине X века: хронология, территория и соци-
альная структура / А. С. Щавелев // Studia Slavica et
Balcanica Petropolitana. – 2017. – № 1 (21). – С. 82–112.

13. Buck, C. D. The Greek Dialects / C. D. Buck. –
L. : Bristol Classical Press, 1998. – 375 p.

14. Chatzelis, G. Byzantine Military Manuals as
Literary Works and Practical Handbooks. The Case of
the Tenth-Century Sylloge Tacticorum / G. Chatzelis. –
L. ; N. Y. : Routlege, 2019. – 201 p.

15.  Chronographiae quae Theophanis Continuati
Nomine Fertur. Liber V. Vita Basilii Inperatoris
Amplectitur / rec. I. Ševčenko. – Berlin : De Gruyter,
2011. – 582 p. – (Corpus Fontium Historiae Byzantinae.
Seria Berolinebsis. Vol. XLII).

16. Collectio librorum juris Graeco-Romani
ineditorum. Ecloga Leonis et Constantini, Epanagoge
Basilii, Leonis et Alexandri / ed. by K. E. Zachariae
von Lingenthal. – Lipsiae : Sumtibus J.A. Bartii, 1852. –
235 p.

17. Constantine Porphyrogenitus. De
Administrando Imperio. Vol. I. Greek Text and English
Translation / ed. by R. G. H. Jenkins & Gy. Moravcsik. –
Washington D.C. : Dumbarton Oaks, Harvard
University, 1967. – 341 p.

18. Constantine Porphyrogenitus. De
Administrando Imperio. Vol. II. Commentary / ed. by
R. G. H. Jenkins. – Washington D.C. : Dumbarton Oaks,
Harvard University, 1962. – 221 p.

19.  Eshel, Sh. The Concept of the Elect Nation in
Byzantium / Sh. Eshel. – Leiden ; Boston : Brill, 2018. –
236 p.

20. Gaul, N. Zooming in on Constantinople.
Introductory Notes on the Interplay of Center,
Province and Periphery in the Tenth-Century
Byzantine Empire / N. Gaul // Center, Province and
Periphery in the Age of Constantine VII
Porphyrogennetos. From ‘De ceremoniis’ to ‘De
Administrando Imperio’ / ed. by N. Gaul, V. Menze &
C. Bálint. – Wiesbaden : Harrassowitz Verlag, 2018. –
P. 1–21.

21. Gignac, F. T. A Grammar of the Greek Papyri
of the Roman and Byzantine Periods. Vol. I.
Phonology / F. T. Gignac. – Milan : Istituto Editoriale
Cisalpino – La Goliardica, 1976. – 365 p.

22. Kaldellis, A. Ethnography after Antiquity.
Foreign Lands and Peoples in Byzantine Literature
/ A. Kaldellis.  – Philadelphia : University of
Pennsylvania Press, 2013. – 277 p.

23. Kaldellis, A. Romanland. Ethnicity and Empire
in Byzantium / A. Kaldellis. – Cambridge Mass. ; L. :
The Belknap Press of Harvard University Press, 2019. –
373 p.

24. Komatina, P. Constantine Porphyrogenitus,
De Administrando Imperio and the Byzantine
Historiography of the Mid-10th Century / P. Komatina
// Zbornik radova Vizantološkog instituta. – 2019. –
LVI. – P. 39–68.

25. Magdalino, P. Knowledge in Authority and
Authorized History : The Imperial Intellectual Programme
of Leo VI and Constantine VII / P. Magdalino // Authority
in Byzantium / ed. by P. Armstrong. – L. ; N. Y. : Routledge,
2013. – P. 187–210.

26. Magdalino, P. Constantine VII and the
Historical Geography of Empire / P. Magdalino // Imperial
Geographies in Byzantine and Ottoman Space / ed. by
S. Bazzaz, Y. Batsaki, D. Angelov. – Cambridge :
Cambridge University Press, 2017. – P. 23–41.

27. Magdalino, P. Constantinople in the Age of
Constantine VII Porphyrogennetos. Life of the Centre
/ P. Magdalino // Center, Province and Periphery in the
Age of Constantine VII Porphyrogennetos. From ‘De
ceremoniis’ to ‘De Administrando Imperio’ / ed. by
N. Gaul, V. Menze, C. Bálint. – Wiesbaden :
Harrassowitz Verlag, 2018. – P. 39–54.

28. Markopoulos, A. Voices from the Centre.
Constantine VII Porphyrogennetos and the
Macedonian Dynasty in Contemporary Historiography
/ With the Appendix: Three Letters from R.J.H. Jenkins
to Gyula Moravcsik /A. Markopoulos // Center,
Province and Periphery in the Age of Constantine VII
Porphyrogennetos : From De ceremoniis to De
Administrando Imperio / ed. by N. Gaul, V. Menze,
C. Bálint. – Wiesbaden : Harrassowitz Verlag, 2018. –
P. 22–38.

29. Németh, A. A Database for Re-conceiving Imperial
Ideology. Constantine VII Porphyrogennetos and the
Historical Excerpts / A. Németh // Center, Province and
Periphery in the Age of Constantine VII Porphyrogennetos :
From De ceremoniis to De Administrando Imperio / ed. by
N. Gaul, V. Menze, C. Bálint. – Wiesbaden : Harrassowitz
Verlag, 2018. – P. 80–102.

30. Németh, A. The Excerpta Constantiniana and
the Byzantine Appropriation of the Past / A. Németh. –
Cambridge : Cambridge University Press, 2018. – 352 p.

31. Riedel, M.L.D. Leo VI and the Transformation
of Byzantine Christian Identity. Writings of an
Unexpected Emperor / M.L.D. Riedel. – Cambridge :
Cambridge University Press, 2018. – 236 p.

32. Schreiner, P. Clothes Make the Men – Writings
the Emperor. Tracing Constantine VII Porphyrogennetos



302

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

and His Œuvre through the Centuries / P. Schreiner
// Center, Province and Periphery in the Age of
Constantine VII Porphyrogennetos: From De
ceremoniis to De Administrando Imperio / ed. by
N. Gaul, V. Menze, C. Bálint.  – Wiesbaden :
Harrassowitz Verlag, 2018. – P. 223–242.

33. Shchavelev, A. Treatise De Administrando
Imperio  by Emperor Constant ine VII
Porphyrogenitus: Date of the Paris. gr. 2009 Copy,
Years of Compiling of the Original Codex, and a
Hypothesis About the Number of Authors / A.
Shchavelev // Studia Ceranea. Journal of the
Waldemar Ceran Research Centre for the History and
Culture of the Mediterranean Area and South-East
Europe. – 2019. – № 9. – P. 681–704.

34. Stouraitis, I. Roman Identity in Byzantium :
A Critical Approach / I. Stouraitis // Byzantinische
Zeitschrift. – 2014. – Bd. 107 (1). – P. 175–220.

35.  Stouraitis, I. Byzantine Romanness : From
Geopolitical to Ethnic Conceptions / I. Stouraitis
// Transformations of Romanness. Early Medieval
Regions and Identities / ed. by W. Pohl, C. Gantner,
C. Grifoni, M. Pollheimer-Mohaupt. – Berlin ;
Boston : Wal ter  de Gruyter  GmbH, 2018. –
P. 123–139.

36. Taugher, Sh. The Reign of Leo VI (886–912).
Politics & People / Sh. Taugher. – Leiden ; N. Y., Köln :
Brill, 1997. – 262 p.

37. The Cambridge Grammar of Medieval and
Early Modern Greek. Vol. I. General Introduction and
Phonology / ed. by D. Holton [et al.]. – Cambridge :
Cambridge University Press, 2019. – 237 p.

38.  Theotokis, G. Byzantine Military Tactics in
Syria and Mesopotamia in the Tenth Century.
A Comparative Study / G. Theotokis. – Edinburgh :
Edinburgh University Press, 2018. – 348 p.

39. Three Byzantine Military Treatises / text,
trans., notes by G. T. Dennis. – Washington D.C. :
Dumbarton Oaks, 1985. – 380 p. – (Corpus Fontium
Historiae Byzantinae. Vol. XXV).

40. Trapp, E. Learned and Vernacular Literature
in Byzantium: Dichotomy or Symbiosis? / E. Trapp
// Dumbarton Oaks Papers. – 1993. – Vol. 47. –
P. 115–129.

41. Treadgold, W. The Middle Byzantine
Historians / W. Treadgold. – L. ; N. Y. : Palgrave
Macmillan, 2013. – 546 p.

42. Treadgold, W. Why Write a New History of
Byzantium? / W. Treadgold // Treadgold W. Studies
in Byzantine Cultural History / ed. by B.-P. Maleon,
A.-E. Maleon. – Bucureşti ; Brăila : Editura Academiei
Române, Editura Istros a Muzeului Brăilei “Carol I”,
2015. – P. 83–104.

43. Êùíóôáíôßíïò ÆA ï ÐïñöõñïãÝííçôïò κáé ç
åðï÷Þ ôïõ. – Athens : European Cultural Centre of
Delphi, 1989. – 433 p.

REFERENCES

1. Bulgakov M.A. Sobranie sochineniy v 10 t.
T. 7. Poslednie dni [Collected Works in Ten Volumes].
Moscow, Golos Publ., 1999. 767 p.

2. Volodikhin D., Eliseeva O., Oleynikov D.
Istoriya Rossii v melkiy goroshek [The History of
Russia in Small Peas]. Moscow, Manufaktura Publ.;
Edinstvo Publ., 1998. 246 p.

3. Kuchma V.V., Litavrin G.G., eds. Dva
vizantiyskikh voennykh traktata kontsa X veka.
O boevom soprovozhdenii. Ob obustroystve lagerya
[Two Military Treatises of the End of the 10th Century.
About Military Convoy. About Arrangement of a
Camp]. Saint Petersburg, Aleteyya Publ., 2002. 410 p.

4. Ivanchik A.I. «Tysyacheletniy reyh» na
Bospore [“Millenarian Reich” on the Bospor]. Vestnik
drevney istorii [Journal of Ancient History], 2011,
vol. 4 (279), pp. 277-281.

5. Kozlov S.A. Vasiliki na putyakh Gardariki
[Basilics on the Ways to Gardariki]. Elektronnyy
nauchno-obrazovatelnyy zhurnal “Istoriya”, 2019,
vol. 10, no. 9 (83). URL: https://history.jes.su/
s207987840007494-2-1 (accessed 10 December 2019).

6. Gimadeev R.A., ed. Konstantin
Bagryanorodnyy. Ob upravlenii imperiey [On the
Governance of the Empire]. Saint Petersburg, Aleteyya
Publ., 2020. 358 p.

7. Litavrin G.G., Novoseltseva A.P., eds.
Konstantin Bagryanorodnyy. Ob upravlenii imperiey.
Tekst, perevod, kommentariy [On the Governance of
the Empire]. Moscow, Nauka Publ., 1989. 494 p.

8. Karpov S.P., Kryukov A.M., Shukurov R.M.,
eds. Mikhail Panaret. O Velikikh Komninakh
(Trapezundskaya khronika) [About Great Comnenos
(Trapezuntine Chronicle)]. Saint Petersburg, Aleteyya
Publ., 2019. 173 p.

9. Tokhtasev S.R. Yazyk traktata Konstantina
VII Bagryanorodnogo ‘De Adminstrando Imperio’ i
ego inoyazychnaya leksika [The Language of the
Treatise of Constantine Porphyrogenitus ‘De
administrando imperio’ and Its Foreign Lexis]. Saint
Petersburg, Nauka Publ., 2018. 679 p.

10. Fonkich B.L. Grecheskiy Apostol 1072 g. [The
Greek Praxapostolos Dated 1072]. Dobrynina E.N., ed.
Deyaniya i poslaniya apostolov. Grecheskaya
illyuminovannaya rukopis 1072 goda iz sobraniya
Nauchnoy biblioteki Moskovskogo universiteta
[The Deeds and Epistles of the Apostles. The Greek
Illuminated Manuscript 1072 Year from the Collection
of the Scientific Library of Moscow University].
Moscow, Severnyy palomnik Publ., 2004, pp. 12-14.

11. Fonkich B.L. Mikhail Panergis – pisets
Universitetskogo Apostola 1072 g. (paleograficheskiy
aspekt issledovaniya) [Michael Panerges, Scribe of
the University Apostolos of 1072 (Palaeographical



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 303

А.С. Щавелев. Новый «русский перевод» трактата «Об управлении империей»

Aspect of Research)]. Khrizograf [Chrysograph], 2018,
vol. 4, pp. 346-362.

12. Shchavelev A.S. «Derzhava Ryurikovichey»
v pervoy polovine X veka: khronologiya, territoriya i
socialnaya struktura [The Rurikid’s Polity in the First
Half of the 10th Century: Chronology, Territory and
Social Structure]. Studia Slavica et Balcanica
Petropolitana, 2017, vol. 1 (21), pp. 82-112.

13. Buck C.D. The Greek Dialects. London, Bristol
Classical Press, 1998. 375 p.

14. Chatzelis G. Byzantine Military Manuals as
Literary Works and Practical Handbooks. The Case
of the Tenth-Century Sylloge Tacticorum. London,
New York, Routlege, 2019. 201 p.

15. Ševčenko I., ed. Chronographiae quae
Theophanis Continuati Nomine Fertur. Liber V. Vita
Basilii Inperatoris Amplectitur. Berlin, De Gruyter,
2011. 582 p. (Corpus Fontium Historiae Byzantinae.
Seria Berolinebsis. Vol. XLII).

16. Zachariae von Lingenthal K.E., ed. Collectio
librorum juris Graeco-Romani ineditorum. Ecloga
Leonis et Constantini, Epanagoge Basilii, Leonis et
Alexandri. Lipsiae, Sumtibus J.A. Bartii, 1852. 235 p.

17. Jenkins R.G.H., Moravcsik Gy., eds.
Constantine Porphyrogenitus. De Administrando
Imperio. Vol. I. Greek Text and English Translation.
Washington D.C., Dumbarton Oaks, Harvard
University, 1967. 341 p.

18. Jenkins R.G.H., ed. Constantine
Porphyrogenitus. De Administrando Imperio. Vol. II.
Commentary. Washington D.C., Dumbarton Oaks,
Harvard University, 1962. 221 p.

19. Eshel Sh. The Concept of the Elect Nation in
Byzantium. Leiden, Boston, Brill, 2018. 236 p.

20. Gaul N. Zooming in on Constantinople.
Introductory Notes on the Interplay of Center,
Province and Periphery in the Tenth-Century
Byzantine Empire. Gaul N., Menze V., Bálint C., eds.
Center, Province and Periphery in the Age of
Constantine VII Porphyrogennetos. From ‘De
ceremoniis’ to ‘De Adninistrando Imperio’.
Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 2018, pp. 1–21.

21. Gignac F.T. A Grammar of the Greek Papyri
of the Roman and Byzantine Periods . Vol. I.
Phonology. Milan, Istituto Editoriale Cisalpino – La
Coliardica, 1976. 365 p.

22. Kaldellis A. Ethnography After Antiquity.
Foreign Lands and Peoples in Byzantine Literature.
Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 2013.
277 p.

23. Kaldellis A. Romanland. Ethnicity and
Empire in Byzantium. Cambridge Massachusetts,
London, The Belknap Press of Harvard University
Press, 2019. 373 p.

24. Komatina P. Constantine Porphyrogenitus, De
Administrando Imperio and the Byzantine

Historiography of the Mid-10th Century. Zbornik
radova Vizantološkog instituta, 2019, vol. LVI, pp. 39-68.

25. Magdalino P. Knowledge in Authority and
Authorized History: The Imperial Intellectual Programme
of Leo VI and Constantine VII. Armstromg P., ed.
Authority in Byzantium.  London, New York,
Routledge, 2013, pp. 187-210.

26. Magdalino P. Constantine VII and the
Historical Geography of Empire. Bazzaz S., Batsaki Y.,
Angelov D., eds. Imperial Geographies in Byzantine
and Ottoman Space. Cambridge, Cambridge University
Press, 2017, pp. 23-41.

27. Magdalino P. Constantinople in the Age of
Constantine VII Porphyrogennetos. Life of the Centre.
Gaul N., Menze V., Bálint C., eds. Center, Province
and Periphery in the Age of Constantine VII
Porphyrogennetos. From ‘De ceremoniis’ to ‘De
Adninistrando Imperio’. Wiesbaden, Harrassowitz
Verlag, 2018, pp. 39-54.

28. Markopoulos A. Voices from the Centre.
Constantine VII Porphyrogennetos and the
Macedonian Dynasty in Contemporary Historiography
/ With the Appendix: Three Letters from R.J.H. Jenkins
to Gyula Moravcsik. Gaul N., Menze V., Bálint C., eds.
Center, Province and Periphery in the Age of
Constantine VII Porphyrogennetos. From ‘De
ceremoniis’ to ‘De Adninistrando Imperio’.
Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 2018, pp. 22-38.

29. Németh A. A Database for Re-conceiving
Imperial Ideology. Constantine VII Porphyrogennetos
and the Historical Excerpts. Gaul N., Menze V., Bálint C.,
eds. Center, Province and Periphery in the Age of
Constantine VII Porphyrogennetos. From ‘De
ceremoniis’ to ‘De Adninistrando Imperio’.
Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 2018, pp. 80-102.

30. Németh A. The Excerpta Constantiniana and
the Byzantine Appropriation of the Past. Cambridge,
Cambridge University Press, 2018. 352 p.

31. Riedel M.L.D. Leo VI and the Transformation
of Byzantine Christian Identity. Writings of an
Unexpected Emperor. Cambridge, Cambridge
University Press, 2018. 236 p.

32. Schreiner P. Clothes Make the Men – Writings
the Emperor. Tracing Constantine VII
Porphyrogennetos and His Œuvre Through the
Centuries. Gaul N., Menze V., Bálint C., eds. Center,
Province and Periphery in the Age of Constantine
VII Porphyrogennetos. From ‘De ceremoniis’ to ‘De
Adninistrando Imperio’. Wiesbaden, Harrassowitz
Verlag, 2018, pp. 223-242.

33. Shchavelev A. Treatise De Administrando
Imperio by Emperor Constantine VII Porphyrogenitus:
Date of the Paris. gr. 2009 Copy, Years of Compiling of
the Original Codex, and a Hypothesis about the
Number of Authors. Studia Ceranea. Journal of the
Waldemar Ceran Research Centre for the History and



304

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Culture of the Mediterranean Area and South-East
Europe, 2019, no. 9, pp. 681-704.

34. Stouraitis I. Roman Identity in Byzantium:
A Critical Approach. Byzantinische Zeitschrift, 2014,
vol. 107 (1), pp. 175-220.

35. Stouraitis I. Byzantine Romanness: From
Geopolitical to Ethnic Conceptions. Pohl W., Gantner C.,
Grifoni C., Pollheimer-Mohaupt M., eds.
Transformations of Romanness. Early Medieval
Regions and Identities. Berlin, Boston, Walter de
Gruyter GmbH, 2018, pp. 123-139.

36. Taugher Sh. The Reign of Leo VI (886–912).
Politics & People. Leiden, New York, Köln, Brill, 1997. 262 p.

37. Holton D., Horrocks G., Janssen M., Lendary T.,
Manolessou I., Toufexis N., eds. The Cambridge
Grammar of Medieval and Early Modern Greek.
Vol. I.  General Introduction and Phonology .
Cambridge, Cambridge University Press, 2019. 237 p.

38. Theotokis G. Byzantine Military Tactics in
Syria and Mesopotamia in the Tenth Century.

A Comparative Study .  Edinburgh, Edinburgh
University Press, 2018. 348 p.

39. Dennis G.T., ed. Three Byzantine Military
Treatises. Washington D.C., Dumbarton Oaks, 1985.
380 p. (Corpus Fontium Historiae Byzantinae. Vol. XXV).

40. Trapp E. Learned and Vernacular Literature in
Byzantium: Dichotomy or Symbiosis? Dumbarton
Oaks Papers, 1993, vol. 47, pp. 115-129.

41. Treadgold W. The Middle Byzantine
Historians. London, New York, Palgrave Macmillan,
2013. 546 p.

42. Treadgold W. Why Write a New History of
Byzantium? Maleon P., Maleon A.-E., eds. Treadgold
W. Studies in Byzantine Cultural History. Bucureşti,
Brгila, Editura Academiei Române, Editura Istros a
Muzeului Brăilei “Carol I”, 2015, pp. 83-104.

43. Kōnstantinos Z o Porphyrogennētos kai ē
epohē tou [Constantine VII Porphyrogenitus and His
Age]. Athens, European Cultural Centre of Delphi,
1989. 433 p.

Information About the Author

Aleksei S. Shchavelev, Candidate of Sciences (History), Senior Researcher, Department
of History of Byzantium and Eastern Europe, Institute of World History of the Russian Academy
of Sciences, Leninskiy Prosp., 32a, 119334 Moscow, Russian Federation, alexissorel@gmail.com,
https://orcid.org/0000-0003-0997-8235

Информация об авторе

Алексей Сергеевич Щавелев, кандидат исторических наук, старший научный со-
трудник Отдела Истории Византии и Восточной Европы, Институт всеобщей истории РАН,
Ленинский просп., 32а, 119334 г. Москва, Российская Федерация, alexissorel@gmail.com,
https://orcid.org/0000-0003-0997-8235



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 305


П

ол
ыв

ян
ны

й 
Д

.И
., 2

02
0

ОБЗОРЫ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.25

UDC 94‘‘04/14’’:930 Submitted: 01.07.2020
LBC 63.3(0)4г Accepted: 17.07.2020

BYZANTINO-SLAVIC AND BULGARIAN MIDDLE AGES
IN THE RECENT WORKS BY SCHOLARS FROM THE UNIVERSITY OF LODZ

Dmitry I. Polyvyannyy
Ivanovo State University, Ivanovo, Russian Federation

Abstract. The review considers the recent works by Polish academicians from two departments of the
University of Lodz – History of Byzantium and Slavic Philology dedicated or related to the history and culture of
medieval Bulgaria and the entire Byzantino-Slavic community of the 10th – 15th c. aiming to represent them to
Russian audience, to reveal their contributions to the mentioned fields and to appreciate the current achievements
of the forming academic school of the University of Lodz. Its beginning cannot be divided from the name of the
disciple of prominent Polish Byzantinist Professor Halina Ewert-Kappesowa (1904–1985), Professor Waldemar
Ceran (1936–2009), whose research and organizational activities led to the establishment of “Byzantina Lodziensia”
book series (39 volumes published in 1997–2020), and in 2003 – to the Department of the History of Byzantium
opening. These foundations met resonance and support from a new trend of the research activities in the University
of Lodz – Old Slavonic literature studies – initiated by highly skilled paleoslavist Professor Georgi Minczew who
began his work at the Department of Slavic Philology in the middle of the 1990s. The growing synergy of the
Byzantine and Slavic trends resulted in the creation in 2011 of Ceraneum – the Centre of Research in History and
Culture of Mediterranean and South-Eastern Europe named after W. Ceran (Centrum Badań nad Historią i Kulturą
Basenu Morza Śródziemnego i Europy Południowo-Wschodniej im. prof. Waldemara Cerana, Ceraneum). Under its
aegis the University of Lodz is editing annual scholarly journal “Studia Ceranea” (10 issues in 2011–2020) and since
2019 convenes in the historical venue of Bidermann Palace, the residence of the centre, annual international
colloquium “Colloquia Ceranea” which attracts leading Polish and international scholars in Byzantine, Slavic and
Bulgarian medieval history and culture. The author critically reviews monographs and miscellanies published by
academicians of the University of Lodz in the recent five years and concludes upon the main research directions,
results and perspectives of the University of Lodz school of Byzantine, Medieval Slavic and Bulgarian research.

Key words: Middle Ages, Byzantium, Slavs, Bulgaria, University of Lodz, Waldemar Ceran, Georgi Minczew.

Citation. Polyvyannyy D.I. Byzantino-Slavic and Bulgarian Middle Ages in the Recent Works by Scholars
from the University of Lodz. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya.
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area
Studies. International Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 305-316. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2020.6.25

УДК 94‘‘04/14’’:930 Дата поступления статьи: 01.07.2020
ББК 63.3(0)4г Дата принятия статьи: 17.07.2020

ВИЗАНТИЙСКО-СЛАВЯНСКОЕ И БОЛГАРСКОЕ СРЕДНЕВЕКОВЬЕ
В НОВЕЙШИХ ТРУДАХ УЧЕНЫХ УНИВЕРСИТЕТА ЛОДЗИ

Дмитрий Игоревич Полывянный
Ивановский государственный университет, г. Иваново, Российская Федерация

Аннотация. В обзоре рассматриваются новейшие работы польских ученых двух кафедр Лодзинского
университета – истории Византии и славянской филологии, посвященные или касающиеся истории и культу-
ры средневековой Болгарии и всей византийско-славянской общности X–XV вв., с целью представить их
российской аудитории, раскрыть их вклад в исследование указанных областей и оценить текущую деятель-
ность развивающейся в Лодзи научной школы и ее перспектив. Ее начало неотделимо от имени ученика
выдающего польского византолога Халины Эверт-Каппесовой (1904–1985), профессора Вальдемара Церана



306

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

(1936–2009), чьими усилиями было начато издание Лодзинским университетом серии «Byzantina Lodziensia»
(в 1997–2020 гг. опубликованы 39 томов) и в 2003 г. была открыта кафедра истории Византии. Эти начинания
нашли отклик и поддержку еще одного, нового тренда исследовательской деятельности университета – изу-
чения средневековой литературы и фольклора православных славян – во главе с высококвалифицированным
палеославистом, получившим всестороннюю подготовку в Софийском университете Георгием Минчевым,
который начал работу на кафедре славянской филологии в середине 1990-х годов. Растущая синергия визан-
тийского и славянского направлений выразились в создании в 2011 г. Центра исследований истории и культу-
ры средиземноморского бассейна и Юго-Восточной Европы имени профессора В. Церана или Церанеума
(Centrum Badań nad Historią i Kulturą Basenu Morza Śródziemnego i Europy Południowo-Wschodniej im. prof.
Waldemara Cerana, Ceraneum). Под его эгидой Лодзинский университет издает научный ежегодник «Studia
Ceranea» (в 2011–2020 гг. опубликовано 10 томов), а с 2019 г. проводит международный научный коллоквиум
“Colloquia Ceranea”, привлекающий в исторический интерьер особняка Бидерманна – резиденции Центра –
ведущих польских и зарубежных ученых в области византийской, средневековой славянской и болгарской
истории и культуры. Автор критически аннотирует монографии и сборники научных трудов лодзинских
ученых в этих областях, изданные в последние пять лет, делая выводы об основных достижениях ученых
Лодзинского университета в этих областях, о направлениях и перспективах дальнейших исследований.

Ключевые слова: Средние века, Византия, славяне, Болгария, Лодзинский университет, Вальдемар
Церан, Георгий Минчев.

Цитирование. Полывянный Д. И. Византийско-славянское и болгарское средневековье в новейших тру-
дах ученых университета Лодзи // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, Исто-
рия. Регионоведение. Международные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 305–316. – DOI: https://doi.org/
10.15688/jvolsu4.2020.6.25

Введение. Становление локальной на-
учной школы, как правило, заметно с выхо-
дом в академическую науку третьего поко-
ления воспитанных в ее лоне ученых, которые
сознают значение традиций, заложенных их
предшественниками, и способны их достойно
продолжить и развить. Корни заявившей о
себе в начале нынешнего века Лодзинской
школы византийско-славянских исследований
прочны и глубоки. Ее историю следует начать
с трудов Халины Эверст-Каппесовой (1904–
1985) – одной из первых польских ученых-ви-
зантологов и ученицы основателя кафедры ис-
тории Византии Варшавского университета –
профессора Казимежа Закжевского (1900–
1941), погибшего от рук нацистов. Х. Эверст-
Каппесова с 1950 г. работала в Лодзинском
университете, открыв в 1957 г. отделение ис-
тории Византии, где в 1960 г. начал свою ака-
демическую карьеру ее ученик и продолжа-
тель Вальдемар Церан (1936–2009). В. Це-
рану принадлежит заслуга создания в Лод-
зинском университете кафедры истории Ви-
зантии (2003), объединившей его учеников,
включая его преемника на заведовании ка-
федрой проф. Мачея Кокошко.

Основанная В. Цераном в 1997 г. серия
«Byzantina Lodziensia», публикуемая издатель-
ством Лодзинского университета, сейчас на-

считывает 39 томов, среди которых – состав-
ленная В. Цераном двухтомная аннотирован-
ная библиография трудов польских исследо-
вателей истории Византии [7]. Первым в этой
серии трудом по византийско-славянской те-
матике была монография ученика В. Церана
Мирослава Лешки об образах государей пер-
вого Болгарского царства в византийских пись-
менных источниках VIII – первой половины
XII века [8]. Десятилетие спустя профессор
М. Лешка продолжил византийско-болгарское
направление книгой о болгаро-византийских
отношениях в правление Симеона [9], а за-
тем – написанной в соавторстве с Зофьей Бжо-
зовской монографией о болгарской царице Ма-
рии-Ирине Лакапине (927–953), «ни святой, ни
злодейке» [5]. Cодержание исследования вош-
ло в изданную в Лодзи на английском языке
коллективную монографию «Болгарское госу-
дарство в 927–969 гг. Эпоха болгарского царя
Петра I» [18], в которой приняли участие бол-
гарские медиевисты М. Каймакамова, Г. Ни-
колов, А. Николов и Н. Хрисимов. Годом поз-
же в Кракове была опубликована коллектив-
ная монография М. Лешки, З. Бжозовской и
Кирилла Маринова «Петр I Святой, царь бол-
гарский (ок. 912–969). Мария Лакапина, цари-
ца болгарская (ок. 912–963)» [6], предназна-
ченная польскому читателю. Сербско-визан-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 307

Д.И. Полывянный. Византийско-славянское и болгарское средневековье в новейших трудах ученых

тийская тематика представлена в исследова-
ниях лодзинских историков книгой Блажея
Шефлиньского о «трех обличьях» св. Саввы
Сербского – исторической фигуры, самопрезен-
тации и литературного персонажа [17].

С созданием в середине 1990-х гг. в Лод-
зи кафедры славянской филологии во главе с
языковедом-болгаристом проф. Малгожатой
Корытковской и с приходом в ее состав (а за-
тем и на заведование) Георгия Минчева, вы-
пускника Софийского университета св. Кли-
мента Охридского и видного филолога-меди-
евиста, получило новый импульс развития ис-
торико-филологическое направление византий-
ско-славянских исследований, стержнем кото-
рого стали исследования православной славян-
ской духовной культуры, а в их рамках – кано-
нических, псевдоканонических и апокрифичес-
ких текстов, в значительной части созданных
в рамках средневековой болгарской книжнос-
ти. Направление заявило о себе двумя меж-
дународными научными конференциями «Сла-
вянская апокрифическая библия» (2006 и
2009 гг.), посвященными ветхозаветным и
новозаветным славянским 1 апокрифам, и
изданиями их материалов, осуществленны-
ми в сотрудничестве с другим крупным цен-
тром польской палеославистики – Краковс-
ким университетом.

В 2007 г. на кафедре славянской филоло-
гии было создано отделение палеослависти-
ки и народной культуры, в которое помимо
Г. Минчева вошли выпускники университета
Лодзи Малгожата Сковронек, Зофия Бжозов-
ска и Иван Петров. Визитной карточкой но-
вого исследовательского направления стали
монографии и сборники, объединяющие ис-
следовательские тексты с комментированны-
ми изданиями источников в оригиналах и пе-
реводах на польский язык. Так, ей было пред-
принято издание источников о жизни и дея-
тельности киевской княгини Ольги [3]. Еще
один труд З. Бжозовской, также вышедший в
этой серии, посвящен образу Софии-Премуд-
рости Божьей в византийско-славянской куль-
туре [4]. В 2019 г. исследовательница совме-
стно с И. Петровым опубликовала древнерус-
ский текст и польский перевод старшей ре-
дакции I Новгородской (по терминологии
А.А. Гиппиуса и Т.В. Гимона [1] – Новгород-
ской владычной) летописи, ведшейся при ка-

федральном храме Великого Новгорода –
св. Софии – и сохранившейся в списке 786 Си-
нодального собрания Государственного исто-
рического музея середины XIV в. [12]. Мо-
лодой ученый Ян Миколай Вольски выпустил
в серии Byzantina Lodziensia монографию о
болгарской монашеской культуре позднего
Средневековья [1], приложением к которой
стали тексты среднеболгарского Номокано-
на по рукописи № 1060 Церковного историко-
архивного музея в Софии в оригинале и пере-
воде на польский язык.

В понимании лодзинских ученых-славя-
новедов палеославистические исследования
по определению междисциплинарны и надна-
циональны, а также должны сочетать тексто-
логический и языковедческий анализ средне-
вековых текстов с исследованиями их обще-
культурного контекста, прежде всего, литур-
гики, искусства и фольклора. Примеры реа-
лизации такого подхода – докторские диссер-
тации Г. Минчева о функционировании право-
славных канонических текстов в сакральном
искусстве и фольклоре балканских славян [11]
и его ученицы М. Сковронек – об образе Ар-
хангела Михаила в культуре православных
славян на Балканах [13].

Синергия византологического и палеосла-
вистического направлений выразилась в со-
здании в Лодзинском университете в 2011 г.
междисциплинарного центра исследований
средневекового Средиземноморья им. В. Це-
рана. Центр, ядро которого составляют лод-
зинские византинисты и палеослависты, объе-
диняет более ста ученых из многих стран мира
и издает ежегодник «Studia Ceranea» (в 2011–
2020 гг. вышло 10 томов, с 2019 г. издание ин-
дексируется в международной базе данных
SCOPUS). С 2015 г. под эгидой Центра пуб-
ликуется серия научных трудов «Series
Ceranea», к настоящему времени насчитыва-
ющая пять томов. В 2019–2020 гг. были про-
ведены два международных научных форума
«Colloquia Ceranea» (коллоквиум 2020 г. – в
удаленном формате). Материалы первого из
них опубликованы в IX выпуске Studia Ceranea
за 2019 год.

Методы. Задачи нашего обзора – в рам-
ках научных интересов и компетентности ав-
тора дать общую характеристику формиро-
вания лодзинской школы византийско-славян-



308

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ских исследований в текущем веке; охаракте-
ризовать в порядке их выхода в свет тематику
и методологию опубликованных в 2015–2020 гг.
под эгидой кафедр истории Византии и славис-
тики, а также Центра им. В. Церана универси-
тета Лодзи монографических трудов, а также
оценить их значение на фоне современного со-
стояния мировой византинистики и болгаристи-
ки и дальнейшие перспективы развития.

В силу ограниченности объема рецензии
основной применяемый нами метод – анно-
тирование с отдельными критическими заме-
чаниями. Поскольку в большинстве рецензи-
руемых работ не заявлены вербально приме-
няемые их авторами методы, мы стремимся
выявить методологические особенности тру-
дов лодзинских исследователей путем их срав-
нения между собой и с аналогичными им по
тематике современными научными работами.

Анализ.  Открывший серию «Series
Ceranea» сборник славянских источников о
средневековых дуалистических ересях [16]
включает комментированные издания пятнад-
цати отрывков текстов X–XV вв., созданных
в Болгарии, Сербии и Древней Руси, в ориги-
налах и переводах на польский язык. Книгу
открывает статья Г. Минчева «Славянские
антиеретические тексты как источники для
изучения дуалистических ересей на Балканах»,
содержание которой существенно выходит за
рамки обычного предисловия. Автор придер-
живается подхода к средневековым ересям
православных Балкан как к гетерогенному, но
внутренне связанному комплексу умозритель-
ных представлений и религиозных практик,
восходящих к восточным религиозным уче-
ниям и движениям – манихейству, мессали-
анству и павликианству. Богомильство, пред-
ставляемое в славянских источниках как «но-
воявленная ересь», по мнению Минчева, со-
четало доктринальные представления пред-
шествовавших ему еретических учений с эле-
ментами иконоборчества, «потрясавшего ви-
зантийскую ойкумену в VIII–IX вв.» [16, s. 29].
Представленные в сборнике тексты автор
относит к восьми группам источников: анти-
еретическим трактатам (Беседа против ере-
тиков пресвитера Косьмы); церковно-право-
вым текстам (болгарский и сербский Сино-
дики в Неделю православия, Кормчие книги);
агиографическим сочинениям («Житие Фео-

досия Тырновского» патриарха Каллиста и
«Житие Иллариона Мегленского» патриарха
Евфимия Тырновского); кратким описаниям
ереси в литургической и монастырской книж-
ности (служебники и уставы); усвоенным цер-
ковью псевдоканоническим книгам («Истори-
ческая палея»), «литературным текстам, бы-
товавшим на границе между канонической и
неканонической литературами» («Слово о про-
исхождении павликиан»); свидетельствам о
еретиках в контексте богословских рассуж-
дений («Шестоднев» Иоанна Экзарха Болгар-
ского). В третьем параграфе вступительной
статьи Г. Минчев оправданно ставит вопрос
о взаимоотношениях антиеретической и ере-
тической книжности, указывая на обилие об-
щих мест и литературных штампов, перешед-
ших в славянские тексты из византийских гре-
ческих источников, прежде всего «Догмати-
ческого всеоружия» Евфимия Зигавина и
«Алексиады» Анны Комнины, а также нашед-
ших отражение в латинской «Тайной книге бо-
гомилов». В статье подробно изложены док-
тринальные положения богомильства. Вошед-
шие в книгу тексты выполнены по новейшим
научным изданиям и в ряде случаев впервые
вводятся в оборот как источники по истории
богомильства. Так, четырнадцать отрывков
из «Шестоднева» Иоанна Экзарха косвенно
подтверждают высокий авторитет его авто-
ра как борца с ересями, упоминаемый Кось-
мой Пресвитером. Вместе с этим важно
вспомнить, что в другой компендиум Иоанна
Экзарха – «Небеса» – не вошли именно анти-
еретические главы его прототипа – «Точного
изложения православной веры» св. Иоанна Да-
маскина. На фоне пространных текстов «Бе-
седы против еретиков» Косьмы Пресвитера,
Синодика болгарской церкви и житий св. Ил-
лариона Мегленского, Феодосия Тырновского
и Ефрема Сербского менее информативными
выглядят небольшие фрагменты Скитского ус-
тава, Номоканона Псевдо-Зонары и других
канонических текстов, но именно они прида-
ют сборнику как коллекции славянских изве-
стий о богомильстве и других дуалистичес-
ких ересях новизну и позволяют составить
более точное представление об источниках
приводимых ими сведений. Достойно открыв
новую серию научных публикаций Центра
им. В. Церана, книга, на наш взгляд, высту-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 309

Д.И. Полывянный. Византийско-славянское и болгарское средневековье в новейших трудах ученых

пила моделью для других работ по византий-
ско-славянской культурной истории, сочетаю-
щих обобщающее исследования с научной
публикацией, пополняющейся в основном ру-
кописным материалом.

Книга Я. Вольского [20], написанная по
материалам защищенной годом ранее доктор-
ской диссертации, содержит очерки монастыр-
ской жизни в Болгарии XIII–XIV вв. и воспро-
изведение по рукописному тексту относящих-
ся к теме отрывков хранящегося в Болгарии
так называемого Архивского номоканона
XIV века 2. Ее открывает источниковедчес-
кий обзор, включающий как нарративы, так и
характеристики сохранившихся рукописей и
других свидетельств состава монастырских
библиотек. Начав обзор с немногих сохранив-
шихся описей греческих и славянских книг в
монастырях XIII–XIV вв., автор продолжает
его рекомендациями монастырских уставов и
завершает анализом присутствия и цитирова-
ния отдельных сочинений в некоторых сред-
неболгарских рукописях. Во второй части об-
зора Я. Вольский обращается к нормативным
текстам, среди которых особо выделены ука-
занный выше Архивский номоканон и канони-
ческие указания Берлинского сборника нача-
ла XIV века. Третью часть обзора составили
краткие характеристики житий болгарских
патриархов Иоакима и Евфимия, подвижников
Григория Синаита, Феодосия Тырновского, Ро-
мила Бдинского и созданных в XIII–XIV вв.
житий болгарских монахов более раннего вре-
мени, а завершает обзор источников краткая
справка о сохранившихся грамотах государей
второго Болгарского царства монастырям. На
наш взгляд, автор мог бы почерпнуть допол-
нительную информацию из так называемых
монастырских сборников смешанного соста-
ва, но привлек к анализу лишь Берлинский
сборник начала XIV века. Наблюдения за из-
менениями их репертуара, наличием текстов,
лежащих на грани между каноническими и
неканоническими сочинениями, а иногда и за
ней, распространение в монастырских сбор-
никах со второй половины XIV в. аскетичес-
ких текстов (переводы «Диоптры» Филиппа
Монотропа и трудов, приписываемых Диони-
сию Ареопагиту и пр.), расширяют возмож-
ность судить о духовных интересах монаше-
ствующих и их эволюции.

Первые две части второго, исследова-
тельского раздела «Культура монашества»
посвящены соответственно идеалам мона-
шеской жизни (отчуждению от мира, покая-
нию и молитве) и ее «стилям»: общежитель-
ному, отшельническому, «полууединенному»
исихастскому и особножительному, который
наряду с упоминаемым в Архивском номока-
ноне «самоволием» отнесен к аномальным.
Третья часть раздела, по объему равная двум
первым, трактует о «месте монашеского дви-
жения в общественной жизни средневековой
Болгарии XIII и XIV вв.» и могла бы соста-
вить отдельную часть книги. В ней выделе-
ны параграфы о жизнеописаниях святых му-
жей; роли монахов как хранителей и защитни-
ков государства, их заботе о спасении душ и
роли монастырей как центров хозяйственной,
литературной и образовательной деятельнос-
ти. Книгу завершает краткий вывод о роли
монашества как сообщества «профессиональ-
ных христиан», выполнявших важнейшую в
средневековом обществе функцию «молит-
венного делания», что формировало их осо-
бый статус в глазах средневековых болгар
помимо других значимых функций в различ-
ных сферах общественной жизни. Если ав-
тор в дальнейшем сумеет развить его на
более широкой источниковой основе и в рам-
ках ясно представляемой и внятно сформу-
лированной методологии, его дальнейшие
исследования, несомненно, смогут занять
важное место в историографии культуры бол-
гарского Средневековья.

Третьим и четвертым томами в серии
«Series Ceranea» вышли на английском и
польском языках монографии М. Сковронек о
втором славянском переводе византийской
компиляции ветхозаветных библейских сказа-
ний, известной как Историческая Палея.
В первой из них [14] наряду с критическим из-
данием текста памятника по восьми из деся-
ти известных на сегодняшний день южносла-
вянских списков XIV–XVII вв. автор харак-
теризует особенности рукописной традиции,
историю ее изучения, содержание памятника
и отличия второго славянского перевода от
предшествующих. Вторая книга «Библейские
повествования. Палея историческая в визан-
тийско-славянской традиции» [15] помимо это-
го включает исследования происхождения и



310

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

содержания цитат из Ветхого Завета, спосо-
бов конструирования сакральной истории, а
также вошедших во второй перевод поэтичес-
ких произведений и анафем. Особое значение
имеет приложение, включающее текстологи-
ческую стемму, сопоставление названий глав
в различных списках, сравнение текстов По-
каянного канона, тексты, составляющие «кон-
вой» списков Исторической Палеи в различ-
ных сборниках (цикл мистагогических и бо-
гословских текстов, имеющийся в трех спис-
ках); историю Сусанны; слово о происхожде-
нии Святого Семейства и другие сказания на
ветхозаветные темы.

Переходя непосредственно к средневе-
ковой болгарской исторической тематике, мы
отдаем себе отчет, что впечатления читате-
ля не всегда совпадают с результатами реа-
лизации авторского замысла и не могут быть
основой для оценки такового, особенно если
он не заявлен в научной работе вербально и
недвусмысленно. В предисловии к вышедше-
му через четыре года после лодзинского из-
дания болгарскому переводу книги о Симео-
не Великом (893–927) [2, с. 9–11] М. Лешка
предложил своим новым читателям взглянуть
на образ первого болгарского царя «под дру-
гим углом», представив его и его деяния ре-
зультатом многолетнего политического и куль-
турного взаимодействия Болгарии с Восточ-
ной Римской империей. В основе такого под-
хода находятся как характер и содержание ис-
точниковой основы работы (уместно напом-
нить, что написанию книги о Симеоне пред-
шествовала монография М. Лешки об обра-
зах болгарских государей в византийских ис-
точниках VIII–XII вв.), так и характерное для
историка Византии представление о цивили-
зующей роли Константинополя в развитии на-
родов и государств востока Европы. В то же
время автор строго соблюдает грань между
гипотезой и домыслом, последовательно ста-
вя под сомнение или отвергая имеющиеся в
научной литературе предположения, не нахо-
дящие подтверждений в источниках – о сак-
ральном значении отстранения Борисом-Ми-
хаилом от власти старшего сына Владимира-
Расате, соборном избрании тридцатилетнего
Симеона государем в 893 г., решении на том
же соборе перенести столицу в Преслав и пр.
История правления Симеона целиком поме-

щена в контекст болгаро-византийских отно-
шений, рассматриваемых на примерах болга-
ро-византийской войны 893–896 гг.; ее «стран-
ного» продолжения в 897–904 гг.; обострения
отношений в ходе династического кризиса в
Константинополе в 912–913 гг.; перемирия в
сентябре 913 г., закрепленного так называе-
мой «коронацией» Симеона патриархом Нико-
лаем Мистиком; возобновления конфронтации
в 914–924 гг., когда Симеону удалось разгро-
мить войска императора Романа Лакапина
20 августа 917 г. под Анхиало, но он не сумел
закрепить военные успехи, вследствие чего
очередные переговоры с Византией в 924 г.
не дали значимого результата. М. Лешка оп-
равданно отвергает версию о новом походе
Симеона на Константинополь в 927 г., подго-
товка к которому была якобы прервана нео-
жиданной смертью болгарского царя, аргумен-
тированно видя результаты византийской по-
литики Симеона в «вечном мире» и династи-
ческом браке, заключенными Константинопо-
лем с его сыном Петром. Две последние гла-
вы книги составляют пространное заключе-
ние к книге. Целями болгарского государя в
его войнах с Византией признаются достиже-
ние политического равновесия между Болга-
рией и Византией через равное достоинство
государств и церквей и, как следствие, уста-
новления дальнейших мирных отношений.
Отмечая, что войны Симеона велись преиму-
щественно на территории империи, автор ука-
зывает, что исторические свидетельства о
Симеоне в Константинополе и Преславе со-
ответственно сохранили два образа: военного
вождя и хитрого политика у византийцев и
мудрого правителя, покровителя книжности –
у болгар. Строго академический тон и скру-
пулезный анализ источников выгодно отлича-
ют оценку польским ученым Симеона и его
деятельности и от полных суперлативами по-
пулярных биографических очерков, и от мас-
штабных историографических схем «Симео-
нова века» или «Преславской цивилизации».

На наш взгляд, труды и ученики М. Леш-
ки дали импульс масштабному исследова-
тельскому проекту комплексного изучения
истории первого Болгарского царства, нача-
лом которого стала вышедшая в свет в 2015 г.
в издательстве Польской Академии наук кол-
лективная монография под редакцией М. Леш-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 311

Д.И. Полывянный. Византийско-славянское и болгарское средневековье в новейших трудах ученых

ки и К. Маринова «Болгарское царство. По-
литика – общество – хозяйство – культура.
866–971» [10]. Книга состоит из двух частей,
посвященных политической истории первого
Болгарского царства (авторы оговаривают
свое понимание этого термина, не распрост-
раняющееся на правление Самуила), и разви-
тию в его рамках государства, общества, эко-
номики и культуры. Обращает внимание кри-
тическое – а временами остро полемическое –
изложение фактов политической истории в
контексте посвященных им научных трудов.
Объем примечаний в книге почти равен тек-
сту самого исследования, критические заме-
чания даны в корректном, но твердом тоне.
Очерк политической истории начинается прав-
лением Бориса-Михаила, первые датирован-
ные сведения о котором относятся к 852 г., и
обстоятельствами принятия болгарским кня-
зем христианства, которое М. Лешка вслед за
Т. Василевским относит к 866 году. Эта дата,
вынесенная в заглавие труда, служит точкой
отсчета истории Болгарского царства, причем
автор подтверждает источниками и другое
предположение своего польского предше-
ственника – о том, что выступление болгарс-
кой знати против Бориса предшествовало кре-
щению, а не последовало за ним. В полити-
ческий раздел вошли и основные выводы кни-
ги автора о царствовании Симеона, которого
он называет «творцом первого Болгарского
царства». Главы о правлениях его сына царя
Петра (927–969) и внука Бориса II (969–971),
написанные М. Лешкой совместно с К. Ма-
риновым, завершает вывод, что походы Иоан-
на Цимисхия с их триумфальным завершени-
ем в Константинополе – развенчанием потом-
ка и соименника крестителя Болгарии
Бориса II – первоначально не имели столь мас-
штабной цели, и император решил положить
конец политическому бытию Болгарского цар-
ства, воочию убедившись в его упадке, но не
предполагая при этом, что оставшиеся вне
зоны военных действий юго-западные земли
могут стать очагом многолетнего сопротив-
ления болгар византийскому завоеванию. Вто-
рая часть книги открывается разделом о го-
сударстве и обществе, также написанным
М. Лешкой и К. Мариновым. В него вошли
разделы о монархе, центральных и провинци-
альных властях, столицах государства – Плис-

ке и Преславе. В отдельный параграф выне-
сен вопрос о так называемых государствен-
ных «соборах», где авторы констатируют от-
сутствие сведений источников об их постоян-
ном функционировании в системе государства.
Завершают раздел очерки К. Маринова о во-
оруженных силах и оборонительной системе
первого Болгарского царства. Второй раздел
посвящен роли церкви. Обращаясь в первом
параграфе к вопросу о статусе болгарской
церкви, М. Лешка критически рассматривает
существующие в болгарской научной литера-
туре гипотезы и приходит к выводу, что офор-
мление самостоятельной церковной организа-
ции завершилось установлением патриархии
лишь в начале царствования Петра. Я. Воль-
ский во втором параграфе пишет о распрост-
ранении различных монастырских практик в
Преславе, где существовали крупные монас-
тыри, и в отдаленных горных обителях, где
задолго до св. Иоанна Рильского распростра-
нилось отшельничество, а в четвертом – рас-
сматривает строительство храмов и монас-
тырей. Между этими текстами помещен па-
раграф о богомильстве, в котором автор, уча-
ствовавший в переводе текстов для издания
Г. Минчева, критически относится к попыт-
кам поисков в этом движении антигосудар-
ственных и социальных мотивов. Написанный
К. Мариновым третий раздел о хозяйстве ран-
несредневековой Болгарии акцентирует усло-
вия развития, виды хозяйственной деятельно-
сти и коммуникационную инфраструктуру ее
экономики. Автор замечает, что избрал эле-
менты хозяйства, которые считает репрезен-
тативными, но, на наш взгляд, раздел вполне
завершен и репрезентативен. Его следует счи-
тать серьезным вкладом в историографию
первого Болгарского царства, особенно с уче-
том ухода в последние тридцать лет социаль-
но-экономической тематики на второй план и
в болгарской, и мировой медиевистике. Пос-
ледний, четвертый, раздел книги о духовной
культуре и литературе Болгарии конца IX – Х в.
принадлежит Я. Вольскому и в основных чер-
тах следует общим трудам болгарских и от-
части российских ученых по данной темати-
ке, включая выделение Преславской и Охрид-
ской литературных школ, которым посвяще-
ны два составляющие его параграфа. Книга
завершается лаконичным заключением, что



312

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

именно плоды краткого, но бурного развития
первого Болгарского царства после принятия
христианства под руководством основанной
Борисом-Михаилом династии, а также исто-
рическая память болгар об их свершениях со-
здали прочную основу для сохранения, восста-
новления и дальнейшего развития болгарской
средневековой государственности.

Наиболее крупный труд лодзинских уче-
ных в области византийско-болгарских иссле-
дований на сегодняшний день является ре-
зультатом реализации М. Лешкой, З. Бжозов-
ской, К. Мариновым и Я. Вольским масштаб-
ного проекта, посвященного средневековой
Болгарии в эпоху царя Петра (927–969) [18].
В нем приняли участие ученые-медиевисты
двух болгарских университетов – Софийско-
го и Великотырновского – М. Каймакамова,
А. Николов и Н. Хрисимов. Монография о бол-
гарском государстве в царствование Петра
(927–969) – первое в историографии полномас-
штабное и комплексное исследование наиме-
нее исследованной эпохи в истории средневе-
ковой Болгарии. В изданной на английском
языке в серии «Byzantina Lodziensia»
(т. XXXIV) книге – три раздела, посвященные
событиям и структурам в Болгарии эпохи
Петра, а также их отражению в средневеко-
вых источниках и историографии. Книгу в це-
лом открывает краткий обзор источников и
литературы, а две вступительных главы пер-
вого раздела повествуют о внутреннем и внеш-
нем контекстах восхождения Петра на царс-
кий трон. Они написаны М. Лешкой на основе
его прежних исследований и глубокого анали-
за современной болгарской историографии,
включая работы на полях академического
мэйнстрима. Третья глава – «Мир», – напи-
санная Лешкой в соавторстве с К. Марино-
вым, посвящена обстоятельствам заключения
и условиям мирного договора с Византией
927 г., который конституировал положение Бол-
гарии в ее отношениях с Византией. Отдель-
ное значение придается брачному соглаше-
нию, установившему статус болгарского царя
в «семье государей», которой представлялась
из Константинополя византийская ойкумена.
Важность брачного союза подчеркивается
включением главы З. Бжозовской о византий-
ской супруге царя Петра Марии Лакапине, где,
как и в изданной годом ранее монографии,

проводится параллель с византийской супру-
гой киевского князя Владимира Святого Ан-
ной. По мнению автора, обе константинополь-
ские принцессы выступали символами импер-
ской санкции власти их мужей, не принимая
участия в государственном управлении. Вто-
рую половину раздела составляют написанные
М. Лешкой и К. Мариновым главы V–VIII о
внутренних и внешнеполитических делах в
царствование Петра, кризисе болгаро-визан-
тийских отношений после смерти Марии (963–
969), последних годах правления болгарского
царя и коротком царствовании его сына Бори-
са II (969–971). Запомнившееся болгарам, с
одной стороны, как годы изобилия в правле-
ние святого царя, а с другой – как время по-
явления богомильской ереси, царствование
Петра завершилось «ратными бедами» и кру-
шением государственности, созданной усили-
ями трех поколений первой династии христи-
анских правителей раннесредневековой Бол-
гарии. Второй раздел – «Структуры» – состо-
ит также из восьми глав, две из которых – о
повседневной жизни Болгарии эпохи царя Пет-
ра и организации государственной власти на-
писаны болгарскими историками Н. Хрисимо-
вым и Г. Николовым, а еще одна – о культу-
ре – совместно З. Бжозовской и А. Николо-
вым. Основное содержание главы составля-
ют очерки К. Маринова о географической сре-
де и геополитике Болгарского царства Петра,
его хозяйственной жизни, вооруженных силах
и военных конфликтах с Византией, в которых
особую роль играл главный для Константино-
поля геополитический маркер Болгарии – горы
с их труднопроходимыми перевалами и воин-
ственными жителями. В главе о церкви
М. Лешка связывает с правлением Петра
оформление ее статуса и внутренней органи-
зации, а Я. Вольский пишет о состоянии мо-
нашества и развитии богомильства. В завер-
шающей раздел главе о культуре З. Бжозовс-
кая представила церковную архитектуру и
искусство, преодолевая неизбежную описа-
тельность анализом сведений письменных
источников о болгарских иконах и храмовых
росписях этого времени. Третий раздел – «Ин-
терпретации» – составляют четыре главы,
одна из которых – о почитании царя Петра в
болгарских землях под властью Византии –
написана профессором Софийского универси-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 313

Д.И. Полывянный. Византийско-славянское и болгарское средневековье в новейших трудах ученых

тета М. Каймакамовой. Очерки М. Лешки об
образе царя Петра в средневековых болгарс-
ких, византийских и латинских источниках и
К. Маринова об исторических сведениях в
«Слове о мире с болгарами», атрибутируемом
византийскому сановнику Феодору Дафнопа-
ту, в общих чертах повторяют ранее вышед-
шие по-польски публикации, в то время как
написанный специально для книги Я. Вольс-
ким подробный обзор историографии эпохи
царя Петра охватывает всю литературу воп-
роса от Мавро Орбини до современных авто-
ров и представляет, наряду с внушительным
списком литературы, особый интерес для вни-
мательного читателя. Краткое, но емкое зак-
лючение подчеркивает, что именно в правле-
ние Петра средневековая Болгария оконча-
тельно отстроила свою государственность и
сумела ее защитить от многочисленных вра-
гов, но была предана своим южным соседом
и долговременным внешнеполитическим
партнером – Византией. Петр последними
усилиями смог отстоять свою страну от
спровоцированного Константинополем похо-
да Святослава Игоревича, но его наследни-
ки понесли военное поражение от Констан-
тинополя и были вынуждены возвратить Вто-
рому Риму полученные Петром царские ин-
сигнии вместе с символом небесной защиты
их столицы – храмовой иконой Богоматери.
Однако именно Петр запомнился потомкам
как последний независимый государь перво-
го Болгарского царства, а его имя стало сим-
волом государства в долгие десятилетия пре-
бывания болгарских земель в составе Визан-
тийской империи.

Еще одна форма представления резуль-
татов исследований и интеграции с коллега-
ми из других польских и зарубежных научных
центров – тематические сборники, примером
которых является вышедший в свет в теку-
щем году том «Призрак Магомета, тень Са-
муила», посвященный средневековым пред-
ставлениям других религий и культур о Ви-
зантийской империи [19]. В книгу вошли ста-
тьи по докладам двух секций Шестого конг-
ресса польских медиевистов, состоявшегося
в 2018 г. во Вроцлаве. Интересующая нас те-
матика представлена в этом сборнике стать-
ей З. Бжозовской о влиянии византийских ав-
торов на историческое сознание восточных

и южных славян на примере сказания о Му-
хаммеде в «Истории павликиан» Петра Си-
цилийского, двумя работами М. Лешки – об
образе болгарского правителя Самуила у ви-
зантийских авторов и об отражении арабско-
византийского противостояния в Х в. в хро-
нике Константина Манассии; обзором тек-
стов Палеи исторической против еретиков и
мусульман М. Сковронек и статьей профес-
сора кафедры истории Византии Лодзинско-
го университета Терезы Волиньской о вто-
рой арабской редакции сказания о сирийском
монахе Сергии (Саргисе) Бахире, одним из
первых распознавшем в юном Мохаммеде
посланного Богом пророка.

Результаты. На наш взгляд, рассмот-
ренные выше работы лодзинских медиевис-
тов существенно обогатили научную литера-
туру по истории и культуре средневековой
Болгарии, укрепив представление о ней как об
интегральной части византийско-славянского
сообщества IX–XV вв., уточнив важные фак-
ты политической истории Болгарии Х в. и дав
актуальные трактовки отдельным проблемам
духовной культуры, социальной и экономичес-
кой жизни, а также военной истории болгарс-
кого Средневековья. Рецензируемые работы
отчетливо намечают основные направления,
в которых развивается школа, выйдя за пре-
делы публикации в основном квалификацион-
ных работ и реализуя масштабные исследо-
вательские проекты, в том числе в сотрудни-
честве с зарубежными учеными. Рост числа
англоязычных публикаций идет в тренде рас-
тущего взаимодействия с мировым ученым
сообществом. Нарабатываются и уточняют-
ся методологические подходы к изучаемым
темам, что придает научной школе византий-
ско-славянских исследований Лодзинского
университета своеобразие, необходимое для
ее дальнейшего развития как одного из веду-
щих международных центров в области ви-
зантийско-славянских и болгарских исследо-
ваний. Зрелость научной школы определяет-
ся наличием и качеством исследовательской
программы, сочетающей ясно сформулирован-
ные научные проблемы и совершенствование
методологического инструментария для их
разрешения в активном взаимодействии с ве-
дущими мировыми центрами и учеными. Лод-
зинская школа, убедительно позиционируя



314

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

себя в текущем столетии, набирает темпы на
этом пути. Рецензенту остается искренне по-
завидовать той поддержке, которую она по-
лучает в своем университете, региональном
и национальном сообществах, и пожелать кол-
легам новых достижений на этом пути.

ПРИМЕЧАНИЯ

1 Здесь и далее термин «славянский», как и в
рецензируемых текстах, обозначает язык средневе-
ковых письменных источников без уточнения его
изводов и редакций.

2 Памятник является неполным списком рас-
пространенного на православных Балканах номо-
канона Псевдо-Зонары (Зинар). Название дано из-
дателями фототипного текста рукописи по ее мес-
тонахождению в Церковно-историческом архивном
институте при Священном Синоде Болгарской пра-
вославной церкви в г. София, № 1060.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Гимон, Т. В. Новые данные по истории тек-
ста Новгородской первой летописи / Т. В. Гимон,
А. А. Гиппиус // Новгородский исторический сбор-
ник. – 1999. – Вып. 7 (17). – С. 18–47.

2. Лешка, М. Симеон Велики и Византия. Из ис-
торията на българо-византийските отношения през
893–927 гг. / М. Лешка. – София : Агата-А, 2017. – 368 c.

3. Brzozowska, Z. Święta księżna kijowska Olga.
Wybór tekstów źródłowych / Z. Brzozowska. – Łódź :
Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2014. – 220 s.

4. Brzozowska, Z. Sofia – upersonifikowana
Mądrość Boża. Dzieje wyobrażeń w kręgu kultury
bizantyńsko-słowiańskiej / Z. Brzozowska. – Łódź :
Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2015. – 490 s.

5. Brzozowska, Z. Maria Lekapene, Empress of
the Bulgarians: Neither a Saint nor a Malefactress
/ Z. Brzozowska, M. Leszka. – Łódź : Wydawnictwo
Uniwersytetu Łódzkiego, 2017. – 228 s.

6. Brzozowska, Z. Piotr I Święty, car bułgarski
(ok. 912–969). Maria Lekapena, caryca bułgarska
(ok. 912–963) / Z. Brzozowska, M. Leszka,
K. Marinow. – Kraków : Avalon, 2018. – 347 s.

7. Ceran, W. Historia i bibliografia rozumowana
bizantynologii polskiej (1800–1998). Vol. I–II
/ W. Ceran. – Łódź : Wydawnictwo Uniwersytetu
Łódzkiego, 2001. – 786 s.

8. Leszka, M. Wizerunek władców pierwszego
państwa bułgarskiego w bizantyńskich źródłach
pisanych (VIII – pierwsza połowa XII wieku)
/ M. Leszka.  – Łódź : Wydawnictwo Uniwersytetu
Łódzkiego, 2003. – 169 s.

9. Leszka, M. Symeon I Wielki a Bizancjum.
Z dziejów stosunków bułgarsko-bizantyńskich w
latach 893–927 / M. Leszka. – Łódź : Wydawnictwo
Uniwersytetu Łódzkiego, 2013. – 368 s.

10. Leszka, M. Carstwo Bułgarskie. Polityka –
społeczeństwo – gospodarka – kultura, 866–971
/ M. Leszka, K. Marinow. – Warszawa : Wydawnictwo
Naukowe PWN SA, 2015. – 385 s.

11. Minczew, G. Święta księga – ikona – obrzęd.
Teksty kanoniczne a ich funkcjonowanie w sztuce
sakralnej i folklorze Słowian na Bałkanach
/ G. Minczew. – Łódź : Wydawnictwo Uniwersytetu
Łódzkiego, 2003. – 223 s.

12. Petrov, I. Latopis nowogrodzki pierwszy
starszej redakcji. Unikatowy zabytek piśmiennictwa
staroruskiego i jego polski przekład / I. Petrov,
Z. Brzozowska. – Łódź : Wydawnictwo Uniwersytetu
Łódzkiego, 2019. – 436 s.

13. Skowronek, M. Świat cały ma Cię za obrońcę.
Michał Archanioł w kulturze Słowian prawosławnych
na Bałkanach / M. Skowronek. – Łódź : Wydawnictwo
Uniwersytetu Łódzkiego, 2008. – 240 s.

14. Skowronek, M. Palaea Historica. The Second
Slavic Translation – Commentary and Text
/ M. Skowronek. – Łódz : Wydawnictwo Uniwersytetu
Łódzkiego, 2016. – 203 s.

15. Skowronek, M. Średniowieczne opowieści
biblijne. Paleja historyczna w tradycji bizantyńsko-
słowiańskiej / M. Skowronek. – Łódz : Wydawnictwo
Uniwersytetu Łódzkiego, 2017. – 396 s.

16. Średniowieczne herezje dualistyczne na
Bałkanach. Źródła słowiańskie / red. G. Minczew,
M. Skowronek, J. M. Wolski. – Łódź : Wydawnictwo
Uniwersytetu Łódzkiego, 2015. – 268 s.

17. Szefliński, B. Trzy oblicza Sawy Nemanjicia.
Postać historyczna – autokreacja – postać literacka
/ B. Szefliński. – Łódź : Wydawnictwo Uniwersytetu
Łódzkiego, 2016. – 342 s.

18. The Bulgarian State in 927–969: The Epoch of
Tsar Peter I / ed. M. Leszka, K. Marinow. – Łódź :
Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2017. – 688 p.

19. Widmo Mahometa, cień Samuela. Cesarstwo
bizantyńskie w relacji z przedstawicielami innych religii
i kultur (VII–XV wiek) / red. Z. Brzozowska, M. Leszka,
K. Marinow, T. Wolińska. – Łódź : Wydawnictwo
Uniwersytetu Łódzkiego, 2020. – 380 s.

20. Wolski, J.  M. Kultura monastyczna w
późnośredniowiecznej Bułgarii / J. M. Wolski. – Lodz :
Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2018. – 232 s.

REFERENCES

1. Gimon T.V., Gippius A.A. Novye dannye po
istorii teksta Novgorodskoy pervoy letopisi [New Data
on the History of the Novgorod First Chronicle].



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 315

Д.И. Полывянный. Византийско-славянское и болгарское средневековье в новейших трудах ученых

Novgorodskii istoricheskii sbornik [Novgorod
historical articles], 1999, vol. 7 (17), pp. 18-47.

2. Leshka M. Simeon Veliki i Vizantiya. Iz
istoriyata na blgaro-vizantiyskite otnosheniya prez
893–927 gg. [Simeon the Great and Byzantium. From
the History of the Bulgarian-Byzantine Relations in
893–927]. Sofia, Agata-A Publ., 2017. 368 p.

3. Brzozowska Z. Święta księżna kijowska Olga.
Wybór tekstów źródłowych [Saint Kievan Princess
Olga. Selection of the Sources’ Texts]. Łódź,
Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2014. 220 p.

4. Brzozowska Z. Sofia – upersonifikowana
Mądrość Boża. Dzieje wyobrażeń w kręgu kultury
bizantyńsko-słowiańskiej [Sophia – the Personified
God’s Wisdom. A History of Presentations in the Circle
of Byzantino-Slav Culture]. Łódź, Wydawnictwo
Uniwersytetu Łódzkiego, 2015. 490 p.

5. Brzozowska Z., Leszka M. Maria Lekapene,
Empress of the Bulgarians: Neither a Saint nor a
Malefactress [Maria Lekapene, Empress of the
Bulgarians: Neither a Saint nor a Malefactress]. Łódź,
Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2017. 228 p.

6. Brzozowska Z., Leszka M., Marinow K. Piotr
I Święty, car bułgarski (ok. 912–969). Maria
Lekapena, caryca bułgarska (ok. 912–963) [Peter I
the Saint, Bulgarian Tsar. Maria Lekapena, Bulgarian
Tsarina (ca 912–963)]. Kraków, Avalon, 2018. 347 p.

7. Ceran W. Historia i bibliografia rozumowana
bizantynologii polskiej (1800–1998). Vol. I–II
[History and Annotated Bibliography of the Polish
Byzantology (1800–1998)]. Łódź, Wydawnictwo
Uniwersytetu Łódzkiego, 2001. 786 p.

8. Leszka M. Wizerunek władców pierwszego
państwa bułgarskiego w bizantyńskich źródłach
pisanych (VIII – pierwsza połowa XII wieku) [Images
of the first Bulgarian State Rulers (8th – First Half of the
12th cc.)]. Łódź, Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego,
2003. 169 p.

9. Leszka М. Symeon I Wielki a Bizancjum.
Z dziejów stosunków bułgarsko-bizantyńskich w latach
893–927 [Symeon I the Great and Byzantium. From the
history of the Bulgarian-Byzantine Relations]. Łódź,
Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2013. 368 p.

10. Leszka M., Marinow K. Carstwo Bułgarskie.
Polityka – społeczeństwo – gospodarka – kultura,
866–971 [Bulgarian Tsardom. Politics – Society –
Economics – Culture]. Warszawa, Wydawnictwo
Naukowe PWN SA, 2015. 385 p.

11. Minczew G. Święta księga – ikona – obrzęd.
Teksty kanoniczne a ich funkcjonowanie w sztuce

sakralnej i folklorze Słowian na Bałkanach [Holy
Scripture – Icon – Rite. Canonic Texts and their
Functioning in the Sacral Art and Folklore of Slavs at
the Balkans]. Łódź, Wydawnictwo Uniwersytetu
Łódzkiego, 2003. 223 p.

12. Petrov I. ,  Brzozowska Z.  Latopis
nowogrodzki pierwszy starszej redakcji. Unikatowy
zabytek piśmiennictwa staroruskiego i jego polski
przekład [Novgorod First Chronicle. A Unique
Monument of Old Russian Letters and its Polish
Translation]. Łódź, Wydawnictwo Uniwersytetu
Łódzkiego, 2019. 436 p.

13. Skowronek M. Świat cały ma Cię za obrońcę.
Michał Archanioł w kulturze Słowian
prawosławnych na Bałkanach [The Entire World Has
You as Protector]. Łódź, Wydawnictwo Uniwersytetu
Łódzkiego, 2008. 240 p.

14. Skowronek M. Palaea Historica. The Second
Slavic Translation – Commentary and Text. Łódz,
Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2016. 203 p.

15. Skowronek M. Średniowieczne opowieści
biblijne. Paleja historyczna w tradycji bizantyńsko-
słowiańskiej [Medieval Biblical Tales. Historical Palaia
in the Byzantine-Slav Tradition]. Łódz, Wydawnictwo
Uniwersytetu Łódzkiego, 2017. 396 p.

16. Minczew G., Skowronek M., Wolski J.M., eds.
Średniowieczne herezje dualistyczne na Bałkanach.
Źródła słowiańskie [Medieval Dualistic Heresies an
the Balkans. The Slavonic Sources]. Łódź,
Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2015. 268 p.

17. Szefliński B. Trzy oblicza Sawy Nemanjicia.
Postać historyczna – autokreacja – postać literacka
[The Three Images of Sava Nemanich – Self-Image –
Literary Person]. Łódź, Wydawnictwo Uniwersytetu
Łódzkiego, 2016. 342 p.

18. Leszka M., Marinow K., eds. The Bulgarian
State in 927–969: The Epoch of Tsar Peter I. Łódź,
Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2017. 688 p.

19. Brzozowska Z., Leszka M., Marinow K.,
Wolińska T., eds. Widmo Mahometa, cień Samuela.
Cesarstwo bizantyńskie w relacji z przedstawicielami
innych religii i kultur (VII–XV wiek) [Image of
Muhammad, Shadow of Samuel. Byzantine Empire in
Connection with Images of Other Regions and
Cultures]. Łódź, Wydawnictwo Uniwersytetu
Łódzkiego, 2020. 380 p.

20. Wolski J.M. Kultura monastyczna w
późnośredniowiecznej Bułgarii [The Monastic
Culture in Late Medieval Bulgaria]. Lodz,
Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2018. 232 p.



316

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Information About the Author

Dmitry I. Polyvyannyy, Doctor of Sciences (History), Professor, Head of the Research and
Educational Center for the Integration of Science and Education, Ivanovo State University, Ermaka St, 39,
153025 Ivanovo, Russian Federation, dipol53@mail.ru, https://orcid.org/0000-0003-3680-5508

Информация об авторе

Дмитрий Игоревич Полывянный, доктор исторических наук, профессор, руководи-
тель научно-образовательного центра интеграции науки и образования, Ивановский государ-
ственный университет, ул. Ермака, 39, 153025 г. Иваново, Российская Федерация, dipol53@mail.ru,
https://orcid.org/0000-0003-3680-5508



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 317


Б

ар
аб

ан
ов

 Н
.Д

., 
Зо

ло
то

вс
ки

й 
В.

А
., 

Зы
ко

ва
 А

.В
., 

20
20

ОБЗОРЫ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2020.6.26

UDC 930.1(091:470.45) Submitted: 01.07.2020
LBC 63.1(2Р-4Вог) Accepted: 21.10.2020

BYZANTINE STUDIES IN VOLGOGRAD.
AN EXCURSION INTO HISTORY AND BIBLIOGRAPHY

Nikolay D. Barabanov
Volgograd State University, Volgograd, Russian Federation

Vladimir A. Zolotovskiy
Volgograd State University, Volgograd, Russian Federation

Anastasiya V. Zykova
Volgograd State University, Volgograd, Russian Federation

Abstract. The proposed essay is a publication of bibliographic information about scientific works
(dissertations, monographs, collections of scientific articles, periodicals) concerning the Byzantine history and
published in Volgograd or with the direct participation of Volgograd researchers. The origin and development of
studying the Byzantine history in Volgograd is associated with two higher educational institutions – Volgograd
State University and Tsaritsyn Orthodox University of St. Sergius of Radonezh, within the walls of which large and
internationally recognized periodicals appeared.

Key words: Byzantine studies in Volgograd, Volgograd State University, Science Journal of VolSU. History.
Area Studies. International Relations, Tsaritsyn Orthodox University, The World of Orthodoxy, V.V. Kuchma,
N.D. Barabanov.

Citation. Barabanov N.D., Zolotovskiy V.A., Zykova A.V. Byzantine Studies in Volgograd. An Excursion into
History and Bibliography. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya.
Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State University. History. Area
Studies. International Relations], 2020, vol. 25, no. 6, pp. 317-332. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/
jvolsu4.2020.6.26

УДК 930.1(091:470.45) Дата поступления статьи: 01.07.2020
ББК 63.1(2Р-4Вог) Дата принятия статьи: 21.10.2020

ВИЗАНТИНОВЕДЕНИЕ В ВОЛГОГРАДЕ.
ЭКСКУРС В ИСТОРИЮ И БИБЛИОГРАФИЮ

Николай Дмитриевич Барабанов
Волгоградский государственный университет, г. Волгоград, Российская Федерация

Владимир Алексеевич Золотовский
Волгоградский государственный университет, г. Волгоград, Российская Федерация

Анастасия Валерьевна Зыкова
Волгоградский государственный университет, г. Волгоград, Российская Федерация

Аннотация. Предлагаемый очерк представляет собой публикацию библиографической информации о
научных трудах (диссертации, монографии, сборники научных статей, периодические издания), касающихся
византийской истории и изданных в Волгограде или при непосредственном участии волгоградских исследо-
вателей. Зарождение и развитие изучения истории Византии в Волгограде связано с двумя высшими учеб-



318

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

ными заведениями – Волгоградским государственным университетом и Царицынским Православным уни-
верситетом им. преп. Сергия Радонежского, в стенах которых появились крупные и международно признан-
ные периодические издания. Текстовая часть работы проделана Н.Д. Барабановым, сведения по «Миру
Православия» систематизированы В.А. Золотовским, информация по отдельным сборникам и «Вестнику
ВолГУ. Серия 4» подготовлена А.В. Зыковой.

Ключевые слова: византиноведение в Волгограде, Волгоградский государственный университет, Вест-
ник ВолГУ. Серия 4, Царицынский Православный университет, Мир Православия, В.В. Кучма, Н.Д. Барабанов.

Цитирование. Барабанов Н. Д., Золотовский В. А., Зыкова А. В. Византиноведение в Волгограде. Экс-
курс в историю и библиографию // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, Исто-
рия. Регионоведение. Международные отношения. – 2020. – Т. 25, № 6. – С. 317–332. – DOI: https://doi.org/
10.15688/jvolsu4.2020.6.26

Введение. Предлагаемая вниманию
читателя статья имеет целью публикацию
библиографической информации о научных
работах, которые увидели свет на страницах
волгоградских периодических изданий, а так-
же отдельных тематических сборников, в пе-
риод с момента зарождения византиноведчес-
ких штудий в городе до наших дней. Нельзя
сказать, что исследования волгоградских ви-
зантинистов за почти полувековой период
были совершенно обойдены вниманием. Ин-
формация о них проникала в научную среду
через некоторые отечественные [4; 1; 2] и
даже зарубежные [5] издания. Однако указан-
ные публикации не выходили за пределы крат-
ких заметок, ограниченных хронологически-
ми рамками и описанием отдельных сборни-
ков статей. В данном случае ситуация иная –
мы пытаемся представить если не полный, то
максимально информативный перечень тру-
дов касающихся византийской истории и из-
данных в Волгограде.

Появление этой экзотической для Ниж-
него Поволжья науки в городе на Волге свя-
зано с появлением в нем новых учебных за-
ведений. Вскоре после создания в 1967 г. Выс-
шей следственной школы при МООП РСФСР
в ней появился уникальный преподаватель.
Это был историк, яркий представитель ураль-
ской школы византиноведения, ученик профес-
сора М.Я. Сюзюмова, В.В. Кучма (1938–
2011 гг.), который в труднейших для провин-
циальной науки условиях продолжил исследо-
вания по военной истории и полемологии в Ви-
зантии. В 1995 г. Владимир Васильевич стал
работать на юридическом факультете Вол-
гоградского государственного университета,
где оставался до конца своих дней, принимая
активное участие в научной жизни вуза. Тру-

ды В.В. Кучмы широко известны (список: [3])
и не нуждаются в данном случае в особой ха-
рактеристике.

Новый импульс в развитии византиноведе-
ния в Волгограде связан с созданием в 1980 г.
Волгоградского государственного университе-
та, в стенах которого через год появился один
из авторов этой публикации – Н.Д. Барабанов,
также представитель уральской школы визан-
тиноведения и ученик М.Я. Сюзюмова. С это-
го времени студенты ВолГУ стали писать
курсовые и дипломные работы по разным про-
блемам истории Византии. Интерес к визан-
тиноведению возрастал, что привело к откры-
тию аспирантуры. Следует отметить, что че-
рез эту форму обучения в университете про-
шло около десятка энтузиастов, работы кото-
рых встречаются в публикуемых далее спис-
ках. К сожалению, по совокупности причин не
все они смогли защитить диссертации и свя-
зать свою жизнь с наукой и преподаванием.
Отметим те исследования, которые были ус-
пешно завершены под руководством Н.Д. Ба-
рабанова. В 2006 г. А.А. Пржегорлинский
защитил диссертацию на тему «Идейно-по-
литические процессы в Византии на рубе-
же XIII–XIV вв.: митрополит Феолипт
Филадельфийский и его наследие», которая
позже была опубликована (Пржегорлинс-
кий, А., священник. Византийская церковь на
рубеже XIII–XIV вв. Деятельность и насле-
дие св. Феолипта, митрополита Филадельфий-
ского / священник А. Пржегорлинский ; науч.
ред. Н.Д. Барабанов. – СПб. : Алетейя, 2011. –
240 с. – (Серия «Византийская библиотека.
Исследования»). В 2009 г. была защищена
диссертация В.А. Золотовским по теме «Во-
енная организация Византии при первых
Палеологах (1259–1328 гг.): принципы



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 319

Византиноведение в Волгограде. Экскурс в историю и библиографию

формирования и сферы функционирова-
ния», которая со временем также была изда-
на: Золотовский, В.А. Армия и общество Ви-
зантийской империи: особенности военной
организации Византии раннепалеологовского
периода / В.А. Золотовский. – Saarbrucken :
LAP LAMBERT Academic Publishing, 2013.
В 2016 г. успешно защитил диссертацию Е.В.-
Стельник по теме «Путешествие в мир

иной»: образ Харона/Хароса в культуре и
религиозном сознании византийского об-
щества». В настоящее время исследование
по политической и военной истории Византии
на рубеже XIII–XIV вв. готовит к защите
П.И. Лысиков. Появление в ВолГУ группы
византинистов – единомышленников приве-
ло к активизации издательской деятельнос-
ти, которая сначала выражалась в подготов-
ке тематических сборников по истории Ви-
зантии (Власть, общество и церковь в Визан-
тии: сборник научных статей; ÓÔÑÁÔÇÃÏÓ:
сборник статей в честь Владимира Василь-
евича Кучмы; ÐÏËÅÌÏËÏÃÏÓ: сборник
статей памяти профессора В.В. Кучмы), а
затем, после успешного проведения в 2015 г.
международной конференции «Мир Правосла-
вия. Византийская цивилизация и ее насле-
дие», к рождению идеи посвящать византи-
новедческим проблемам один из выпусков
Вестника ВолГУ. Содержание сборников и
византийских выпусков Вестника представ-
лено в данной работе.

Еще одно учебное заведение Волгогра-
да, в котором уделялось большое внимание
византиноведческой тематике, это Царицын-
ский Православный университет им. преп.
Сергия Радонежского, к сожалению, уже за-
вершивший свою историю. Процесс развития
в Волгограде духовного образования был тру-
ден. Начало ему положил тогда еще архиепис-
коп Герман, открывший 4 ноября 1991 г. экст-
раординарное одногодичное духовное учили-
ще, напоминавшее по уровню подготовки свя-
щеннослужителей «курс молодого бойца».
Отметим его положительную роль в том
смысле, что вокруг училища началось объе-
динение преподавателей волгоградских вузов,
прежде всего, историков и филологов, готовых
сотрудничать с молодой епархией. Следует
отметить, что уже на этой стадии в програм-
ме училища важное место занимало изуче-

ние церковной истории с полным курсом ис-
тории византийской церкви. Стимулом для
дальнейшего развития духовной школы стало
проведение в Волгограде в сентябре 1992 г.
церковно-научной конференции «Преподобный
Сергий Радонежский и современный право-
славный университет». Идея создания имен-
но такого учебного заведения недолго броди-
ла по умам и кабинетам – уже в ноябре того
же года архиепископ Герман по благослове-
нию патриарха Алексия II подписал указ о
создании Царицынского православного уни-
верситета имени преподобного Сергия Радо-
нежского. В сентябре 1993 г. начались заня-
тия на трех факультетах – богословском, пас-
тырско-педагогическом и экологическом.
Жизненный путь учебного заведения был не-
простым, но вполне естественные трудности
периода становления были постепенно пре-
одолены. Стоит напомнить, что в Царицыне –
Сталинграде – Волгограде, как и в случае с
византиноведением, не было никаких тради-
ций ни богословского образования, ни церков-
но-исторической науки. Именно православный
университет создал ту среду, в которой стало
возможно развитие этих дисциплин. С самого
начала на богословском факультете большое
внимание уделялось науке – как в аспекте
качества преподавания, так и в аспекте раз-
работки конкретных богословских и церков-
но-исторических сюжетов, в частности, в рам-
ках византиноведения. В программе стоял курс
«Византология», преподавался древнегре-
ческий язык, готовились курсовые и диплом-
ные работы на темы византийской церковной
истории. Несколько дипломных сочинений по
истории византийской церкви были затем пре-
образованы в кандидатские диссертации и
успешно защищены в МДА. Стимулом для
активизации научной деятельности препода-
вателей и студентов стало регулярное прове-
дение конференций, а затем возник вопрос о
публикации результатов исследований. Пер-
вый, можно сказать, очень робкий сборник,
назывался «Православие: вехи истории» и уви-
дел свет в 1996 г. Опыт его издания показал,
что среди историков и филологов – препода-
вателей волгоградских вузов, занимающихся
наукой, существует устойчивый интерес к
Православию, его истории и культуре. Более
того, выяснилось, что этот интерес может



320

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

быть реализован в создании исследований
вполне достойного качества. В итоге родилась
идея серийного издания, что привело к появ-
лению в 1997 г. первого выпуска «Мира Пра-
вославия». С самого начала работа над изда-
нием осуществлялась в тесном сотрудниче-
стве с ВолГУ, а византийская тематика в ас-
пектах богословия, церковной истории, агиог-
рафии занимала в нем важнейшее место.
Сборник постепенно набирал силу. Первые
тоненькие, «малобюджетные» брошюры сме-
нились солидными томами в твердом пере-
плете. Сложился коллектив постоянных авто-
ров, к которому по мере обретения «Миром
Православия» известности в научной среде
стали присоединяться исследователи из мно-
гих научных учреждений России и ближнего
и дальнего зарубежья. Важно, что среди ав-
торов сборника стали постоянно присутство-
вать выпускники богословского факультета
ЦПУ, в том числе занимавшиеся византий-
ским богословием и историей церкви, что, кро-
ме прочего, свидетельствует о качестве их
научной подготовки. Синтез духовного и свет-
ского образования, осуществлявшийся в Ца-
рицынском Православном университете, при-
нес свои плоды. «Мир Православия», визан-
тиноведческое содержание которого представ-
лено далее – один из них. Следует особо от-
метить, что в данной публикации мы остави-
ли информацию о тех разделах и статьях это-
го издания, которые так или иначе связаны с
разными аспектами истории Византии.

ПЕРИОДИЧЕСКИЕ ИЗДАНИЯ

«Мир Православия»

1997. Выпуск 1

История Церкви

Тюленев В.И. История Церкви в описа-
нии Лактанция (“De mortibus persecutorum”)
[5–8].

Прокопьев С.М. Историческая концеп-
ция Оригена в отечественной и зарубежной
литературе [9–13].

Священник Николай Станков. Новей-
шие исследования о деятельности святых рав-
ноапостольных Кирилла и Мефодия [14–21].

Барабанов Н.Д. Византийское правосла-
вие и война: некоторые аспекты отношений
[22–31].

Малахов С.Н. О греческой письменной
традиции у народов Северного Кавказа в X –
XVII вв. [32–39].

Шевченко В.В. “Спасен заступничеством
Богородицы...” (Иосиф Вриенний об осаде
Константинополя в 1422 г.) [47–56].

1998. Выпуск 2

История Церкви

Тюленев В.М. Рассказы Лактанция о
битвах и проблема становления церковной
историографии [3–8].

Барабанов Н.Д. Приходское правосла-
вие в Византии по канонам Трулльского собо-
ра [9–13].

Священник Николай Станков. Совре-
менные исследователи о литературной дея-
тельности св. Кирилла – первоучителя славян
[14–17].

Медведев И.П. Канонизация св. Григо-
рия Паламы: исторический контекст [18–19].

Малахов С.Н.  К Истории аланской
митрополии Константинопольского патриар-
хата (местонахождение византийской ахо-
хии) [20–24].

Асташин В.В. Константинопольский
патриарх Кирилл Лукарис и шведский канц-
лер Оксеншерна [25–27].

2000. Выпуск 3

История византийской церкви

Станков Николай, священник. Споры
в историографии о целях хазарской миссии
святых равноапостольных Кирилла и Мефо-
дия [21–27].

Малахов С.Н. Христианизация Алании
в 912–922 гг. (по письмам Николая Мистика)
[28–36].

Барабанов Н.Д. Гилу (Гелло). К рекон-
струкции византийского народного верования
[37–45].

Лобова-Костогрызова Л.Ю. Духовное
наставничество в Византии: Феолипт Филадель-
фийский и Ирина-Евлогия Хумнена [46–60].



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 321

Византиноведение в Волгограде. Экскурс в историю и библиографию

Макаров Д.И. Учение Григория Паламы
об очищении человека (по трактату «Три главы
о молитве и чистоте сердца») и некоторые па-
раллели в поздневизантийской мистике [61–72].

Асташин В.В. Константинопольский пат-
риарх Кирилл Лукарис о положении греческой
Церкви в первой трети XVII в. [73–86].

2002. Выпуск 4

История византийской церкви

Алимов Д.Е. Первое крещение хорватов
[3–21].

Барабанов Н.Д. Традиции публичных
жертвоприношений в византийском приходском
православии VI–VII вв [22–50].

Пржегорлинский А.А.  Арсенитская
схизма в изображении св. Феолипта Филадель-
фийского и личность Феолипта в свете его
противостояния арсенитам [51–76].

Михайленко С.В. Роль арсенитов в по-
литической жизни Византии в начале XIV в.
[77–102].

Лобовикова К.И. Георгий Лапиф в кон-
тексте исихастской дискуссии [103–112].

Коновалов А.А. «Мессалианин» Григо-
рий Палама и «православный». Григорий Акин-
дин: святой глазами еретика [113–124].

Красиков С.В. Григорий Палама как за-
щитник аристотелевских силлогизмов в тео-
логии [125–130].

Макаров Д.И. О значении слова «космос»
в гомилиях св. Григория Паламы [131–140].

Рецензии

Михайленко С.В. Рец. на кн.: Криву-
шин И.В. Ранневизантийская церковная исто-
риография. – СПб.: Изд-во «Алетейя», 1998. –
255 с. – (Серия «Византийская библиотека», раз-
дел «Исследования») [388–395].

2004. Выпуск 5

Христианство в период
поздней античности

и раннего средневековья

Прокопьев С.М. Христианство в пери-
од поздней античности и раннего средневе-

ковья методологические подходы к разработ-
ке проблем исторической концепции Ориге-
на [7–23].

Стельник Е.В. Топология пути в загроб-
ный мир в античных и раннехристианских
представлениях [24–50].

Тюленев В.М. Сульпиций Север и судь-
ба церковно-исторического жанра в период
раннего средневековья [51–66].

Дряхлов В.Н. Христиане в языческих
сообществах раннего средневековья [67–79].

Макаров Д.И. Этюды о раннехристиан-
ской и византийской гомилетике на преобра-
жение господне (III–ХV века). Ч. 1. Св. Ки-
рилл Александрийский как последователь
Златоуста [80–89].

История византийской церкви

Барабанов Н.Д. К истории приходского
православия в Византии. Материальное поло-
жение клира в VII веке по канонам Трулльско-
го собора [90–103].

Бармин А.В. Вероятная причина церков-
ного столкновения 1053–1054 годов [104–109].

Романчук А.М. Агиографические и ар-
хеологические свидетельства о топографии
Херсона (Херсонеса) [110–123].

Пржегорлинский А.А. Антиарсенитские
трактаты св. Феолипта Филадельфийского
[124–133].

Приложение 1. [134–142]
Приложение 2. [143–162]
Малахов С.Н., Тихонов Н.А. Два визан-

тийских штампа из Закубанья [163–172].
Красиков С.В. Платонизм Варлаама

Калабрийского [172–190].

Рецензии

Золотовский В.А. Рец. на кн.: Êüëéá-
ÄåñìéôæÜκç EÁ . FÏ âõæáíôéíüò «jåñïò ðüëåìïò».
FÇ hííïéá κáß ½ ðñïâïëÞ ôï™ èñéóκåõôéκï™
ðïëÝìïõ óôü ÂõæÜíôéï. – EÁèÞíá. 1991. –
471 с. [517–528].

Пржегорлинский А.А. Рец. на кн.: Ма-
каров Д.И. Антропология и космология св.
Григория Паламы (на примере гомилий). –
СПб.: Изд-во Олега Абышко, 2003. – 544 с.
(серия «Библиотека христианской мысли». Ис-
следования) [529–540].



322

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Пржегорлинский А.А. Рец. на кн.: Се-
лезнев Н. Христология ассирийской церкви
востока. Анализ основных материалов в кон-
тексте истории формирования вероучения. –
М.: Еuroasiatica, 2002. – 198 с. [541–555].

2006. Выпуск 6

История раннего христианства

Дряхлов В.Н. Языческое противодей-
ствие христианству в Римской империи в кон-
це IV в. (По данным Сократа Схоластика и
Сульпиция Севера) [3–11].

Тюленев В.М. Церковно-историческая
концепция Руфина Аквилейского [11–25].

Поспелов Д.А., Макаров Д.И. «Слово
на святое Воскресение Спасителя нашего
Иисуса Христа» св. Иоанна Бейрутского (V в.)
[26–35].

Золотова С.Ю. Церковно-государствен-
ные отношения в Римской империи в I–IV вв.
в трудах А. А. Спасского [36–47].

Православие в Византии

Баранов В.А. О малоизвестном доико-
ноборческом учении об «умеренном» иконо-
почитании [48–60].

Кучма В.В. Война как инструмент госу-
дарственной политики по «Тактике Льва» (не-
которые идеологические и конфессиональные
аспекты) [61–75].

Барабанов Н.Д. Почитание икон в Ви-
зантии и сакральная топография. К постанов-
ке проблемы [75–91].

Ларионов А.В. Михаил Пселл как бого-
слов и историк Церкви [91–110].

Брезгунов С.К. Святой Неофит Затвор-
ник [110–131].

Власов А.В. Византийская церковь в
XIII в. и Лионская уния (1274 г.) [131–166].

Шамгунова Т.А. Восприятие войны с
варварами византийским монахом (Максим
Плануд и Алексей Филантропин) [167–173].

Патрин В.Г. К истории споров о возник-
новении «молитвы Иисусовой» [173–186].

Пржегорлинский А.А. Исихия как «при-
звание каждого христианина» в писаниях
св. Феолилта и в традиции поздневизантийско-
го исихазма [187–203].

Святой Феолипт, митрополит Филадель-
фийский Слово на Пятидесятницу. О нисхож-
дении Всесвятого Духа. Перевод и примеча-
ния А.А. Пржегорлинского [204–207].

Гаген С.Я. Антилатинская полемика
1234–1258 гг. (Никифор Влеммид и Феодор II
Ласкарис) [208–223].

2008. Выпуск 7

Православие в истории Византии

Лурье В.М. Евфимия в Эдессе и Евфи-
мия в Халкидоне: две агиографические леген-
ды на фоне догматических споров [8–40].

Баранов В.А. Иконоборческие споры и
богословское значение Нерукотворного Обра-
за [41–57].

Ларионов А.В. (Волгоград–Фессалони-
ки). Ангелология Михаила Пселла (в контек-
сте богословских взглядов церковных писате-
лей XI века) [57–77].

Дунаев А.Г. Православное учение о Евха-
ристии в контексте паламитских споров [77–98].

Пржегорлинский А.А., священник. Свя-
тые Афанасий I Константинопольский и Фео-
липт Филадельфийский: неприязнь или беспри-
страстное единомыслие? [99–106]

Барабанов Н.Д. Танец с иконой. К ис-
тории почитания образа Одигитрии в Констан-
тинополе [107–126].

Золотова С.Ю. Отношение византийского
государства к монастырскому землевладению
(институт харистикия) в отечественной исто-
риографии конца XIX – XX века [127–146].

2012. Выпуск 8

Из истории раннего христианства

Дряхлов В.Н. миссионеры и язычники в
Галлии в эпоху крушения западной римской
империи [3–13].

Стефанов П., архимандрит (Болгария).
Женщины в монтанистском духовенстве [13–32].

Православие в истории Византии

Барабанов Н.Д. Праздник рождества
св. Иоанна Предтечи в византийской народ-
ной традиции [33–66].



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 323

Византиноведение в Волгограде. Экскурс в историю и библиографию

Коноводов И.В. Интеллектуальный и
физический труд в византийских монастырях
X–XII вв. [66–81].

Пржегорлинский А.А., священник. Еди-
ные уста и единое сердце” пророка Авваку-
ма и святителя Феолипта Филадельфийского:
к вопросу о природе богообщения в византий-
ской патристике [81–90].

2015. Выпуск 9

Из истории раннего христианства

Патрин В.Г. Новый образ прп. Антония
Великого [3–20].

Византия и ее наследие

Афиногенов Д.Е. Иоанн Златоуст (?)
Об эсхатологическом предназначении рим-
ской империи: свидетельство Георгия Мо-
наха [21–30].

Дагрон Ж. Тень сомнения: агиография
под вопросом, VI–XI столетия [31–53].

Барабанов Н.Д. След стопы на иконе.
Метаморфозы народного почитания священ-
ных изображений [54–60].

Вин Ю.Я. Сельская община поздней Ви-
зантии (XIII–XV вв.) В условиях этнокультур-
ных и конфессиональных конфликтов: опыт
исторической реконструкции поздневизантий-
ской общины как внутриэтнической группы
[61–99].

Стельник Е.В. Харос как ангел в визан-
тийском народном богословии [100–117].

Малахов С.Н., Рудницкий Р.Р. Средне-
вековые вотивные железные кресты западно-
го Кавказа (новые находки) [118–131].

Традиции византийского искусства

Гаврилович А. О Литературных осно-
вах явления пророка Давида и певчих в сце-
не смерть праведника в трапезной монасты-
ря святого Иоанна Богослова на Патмосе
[132–149].

Лещева Я.И. Истоки византийской ико-
нографии вращающегося диска [150–173].

Кутковой В.С. О Синергии творчества
в православной культуре [174–188].

Традиции византийского богословия
в России

Макаров Д.И. О некоторых особеннос-
тях тринитарных и христологических воззре-
ний св. Иоанна Кронштадтского в контексте
святоотеческой традиции Византии XI–
XIV вв. Статья первая [189–205].

Сенина Т.А. Антропологические воззре-
ния иеросхимонаха Антония (Булатовича)
[206–229].

Рецензия

Пржегорлинский А.А. Рец. на кн.: Гри-
горий Богослов. Догматические поэмы / пер.
Т.Г. Сидаша. – СПб.: Нестор-История, 2012. –
180 с. – (Издательский проект “Квадривиум”,
серия “Hellenica”) [481–494].

2019. Выпуск 10

Богословские сюжеты

Пржегорлинский А., священник. От-
кровение имени божия в служении мессии
(к экзегезе ин. 17:26) [3–18].

Патрин В., священник. Полемика с
мессалианами в апофтегме Аввы Лукия: со-
циальная роль аскета-молитвенника [19–31].

Неклюдов И., священник. Антропология
св. прав. Николая Кавасилы в свете богосло-
вия творения [32–42].

Византия: церковь и общество

Вин Ю.Я. Закон порядка требует: поня-
тие «закон» по материалам экспертной систе-
мы «византийское право и акты». К XXIII меж-
дународному конгрессу византийских исследо-
ваний. Белград, 22–27 августа 2016 г. После-
словие [43–95].

Серов В.В. На подступах к проблемати-
ке религиозных построек Юстиниана [96–105].

Сенина Т.А. Эллинистические и свет-
ские мотивы в эпиграммах Кассии Констан-
тинопольской [106–146].

Сенина Т.А. (предисловие, перевод, ком-
ментарии) Житие преподобного Иоанна Пси-
хаита BHG 896 [147–176].



324

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Рамазян А.С. Вопрос об иконопочитании
в армяно-византийской полемике в конце X –
середине XI века [177–194].

Кузнецова Я.И. Свето-пространственная
композиция храма монастыря Хоры в Констан-
тинополе. К постановке проблемы [195–210].

Византийская Таврика

Сорочан С.Б. Баптистерии раннесред-
невекового византийского Херсона: некоторые
итоги изучения [211–219].

Могаричев Ю.М. К проблеме начальной
истории готской епархии в Крыму [220–237].

Паломничества. История и специфика

Ларионов А.В., диакон. Афон глазами
паломников: история и организация русского
паломничества на Афоне до начала XX века
[238–251].

Яшаева Т.Ю. Евлогии святой земли в
византийском Херсоне [252–265].

Чхаидзе В.Н. Паломническая ампула-
евлогия с Таманского городища [266–271].

«Вестник Волгоградского
государственного университета.

Серия 4. История, Регионоведение,
Международные отношения».
Тема: Византийское общество:

история, право, культура

2015. Vol. 20. No. 3

Византийская сфрагистика

Зоде К. (Германия) Византийские печа-
ти как средство презентации личностной и
социальной идентичности [6–18].

Алексеенко Н.А. «Тебя, хранителя моей
души и моих, писаний, вырезываю на моей
печати...» [19–29].

Византийская историография
и литература

Валгрен Ш. (Норвегия) Историография
средневизантийского периода: традиция, инно-
вация и рецепция [30–37].

Афиногенов Д.Е. Славянский перевод
жития преп. Евфимия Великого: наблюдения
о языке и авторе [38–42].

Дробышев М.И. Известия о «немцах»
(ïj Íåìßôæïé) в византийских нарративных со-
чинениях X–XII веков [43–47].

Византийское право и его влияние

Шаркич С. (Сербия) Влияние византий-
ского права на средневековое сербское право
[48–57].

Бубало Д. (Сербия) Время Законника
Стефана Душана [58–78].

Идеология и духовная культура
в Византии

Бардашова Т.Н. (Германия) Аспект ви-
зуального в системе идеологической пропа-
ганды династии Великих Комнинов в Трапе-
зундской империи (1204–1461) [79–91].

Барабанов Н.Д. Византийская народная
антропология. Сила стопы и ее отражение в
Житии св. Феодора Сикеота [92–99].

Военная история Византии

Золотовский В.А. Прония в военной
организации Византии раннепалеологовского
времени. Часть 1 [100–115]. Вторая часть
статьи была опубликована в нетематическом
номере 2016 г. Т. 21, № 2 [40–51].

Критика и библиография

Лысиков П.И. Библиография новейшей
русскоязычной литературы (2010–2015 гг.) по
проблемам военной организации Византий-
ской империи [116–122].

2016. Vol. 21. No. 5

Византийская сфрагистика

Алексеенко Н.А. Новые сфрагистические
находки в окрестностях византийского Херсона
(к вопросу об адресатах корреспонденции) [6–18].

Йорданов И. (Болгария) Печати деяте-
лей из «Алексиады», найденные в Велики-
Преславе [19–31].



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 325

Византиноведение в Волгограде. Экскурс в историю и библиографию

История, культура, право
в византийских провинциях

Болгова А.М., Болгов Н.Н. Гимерий ри-
тор и его школа в Афинах 2-й половины IV века
[32–42].

Вин Ю.Я. «Земледельческий закон» –
источник правового регулирования и коллек-
тивного самосознания сельской общины в
средневековой Византии [43–54].

Ендольцева Е.Ю., Чхаидзе В.Н. Лапидар-
ная коллекция Таманского городища: варианты
идентификации византийских рельефов [55–66].

Науменко В.Е. К дискуссии о политико-
административном статусе Боспора в Х–
XII вв. [67–80].

Война и византийское общество

Капсалыкова К.Р. Образы войны в визан-
тийской литературе Х в.: Никифор Уран [81–91].

Мохов А.С. Византийская фема Хиос
[92–101].

Византийское православие

Сенина Т.А. (монахиня Кассия). Иоанн
Грамматик и Лев Математик под прицелом
ортодоксальной критики: параллели и истори-
ческий контекст [102–112].

Серов В.В., Крейдун Ю.А. Храмовое
строительство в начальный период правления
Юстиниана I (527–534 гг.) [113–120].

Стельник Е.В. Схватка с Харосом в визан-
тийском хтоническом мировоззрении [121–128].

Византийская правящая элита
при Палеологах

Кущ Т.В. Политическая элита при Ма-
нуиле II Палеологе: эволюция придворной
иерархии [129–136].

Лысиков П.И. Государство и церковь в
Византии в период гражданской войны 1321–
1328 гг.: император Андроник II Палеолог и
патриархи Герасим I и Исайя [137–148].

Хроника научной жизни

Барабанов Н.Д. VIII Международный ви-
зантийский семинар «×ÅÑÓÙÍÏÓ ÈÅÌÁÔÁ:

империя и полис». Севастополь, Государ-
ственный историко-археологический музей-
заповедник «Херсонес Таврический». 30 мая –
4 июня 2016 г. [149–153].

Критика и библиография

Барабанов Н.Д., Маркарян Г.Г. Византия
и Армения: метаморфозы военных связей (Мне-
ние читателей о книге: Ayvazyan, A. The Armenian
Military in the Byzantine Empire. Conflict and Alliance
Under Justinian and Maurice [Text] / A. Ayvazyan. –
Alfortville : Editions Sigest, 2014. – 152 p.) [154–158].

2017. Vol. 22. No. 5

Византийское православие

Афиногенов Д.Е. Памфлет Арефы Ке-
сарийского против Николая Мистика и импе-
ратора Александра [6–15].

Вишняк М.А. Образ арсенитов в эпи-
столярном наследии патриарха Афанасия I
Константинопольского [16–26].

Крейдун Ю.А., Серов В.В. Церковное
строительство Юстиниана I по данным издан-
ных им новелл [27–37].

Византийская Таврика

Айбабин А.И. О реформе системы уп-
равления владениями Византии в Крыму в
последней четверти VI века [38–45].

Бочаров С.Г. О причинах конфликта меж-
ду иерархами Херсонской, Сугдейско-Фульской
и Готской митрополий за приходы южного бе-
рега Крыма (вторая половина XIV в.) [46–55].

Могаричев Ю.М. «Пещерный город»
Эски-Кермен в описании А.С. Уварова [56–74].

Науменко В.Е. О византийской феме в
Таврике в правление императора Никифора I
Геника (802–811): критические замечания к
гипотезе Тибора Живковича [75–85].

Хайрединова Э.А. Византийские кресты с
инкрустацией из Юго-Западного Крыма [86–99].

Византийская сфрагистика

Алексеенко Н.А. Византийская Таврика
во второй половине XI века и новая печать
Льва Алиата из Херсона [100–111].



326

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Кънев Н. (Болгария) Новая находка печати
византийского стратига города Преслав [112–115].

Степаненко В.П. Две печати стратигов
малоазийских фем из Северного Причерномо-
рья [116–124].

Византийский мир

Матович Т.М. (Сербия) К вопросу о раз-
нице правового значения документа в визан-
тийском частном праве [125–131].

Тотоманова А.-М. (Болгария) Парабиб-
лейские и библейские хронографические ком-
пиляции в Болгарии времени царя Симеона
[На англ.] [132–141].

Боровков Д.С. Из истории византийской
служилой аристократии: семья Халкуцев в X–
XI веках [142–148].

Вин Ю.Я. Понятие «äïõëåßá» как соци-
окультурный концепт в репрезентации визан-
тийских актов [149–161].

Кршлянин Н. (Сербия) Титул самодерж-
ца (автократора) в Сербии и России: два пути
развития византийского наследия [162–183].

Курышева М.А. К вопросу об узкой дати-
ровке рукописи трактата «De cerimoniis aulae
Byzantinae» (Leipzig, Univ. Bibl. Rep. I 17) [184–191].

Сенина Т.А. (монахиня Кассия). Афи-
ны versus Иерусалим? Отношение к научно-
му знанию в Византии [192–204].

Чхаидзе В.Н. Лев Сгур – тиран и патри-
от. Правитель северо-восточного Пелопонне-
са в начале XIII века [205–213].

Византиноведение и философия:
метаморфозы отношений

Карчагин Е.В., Токарева С.Б., Яворс-
кий Д.Р. Понятие справедливости в истории ран-
невизантийской мысли (IV–VII вв.) [214–226].

Византия и варвары

Казанский М.М. (Франция), Мастыко-
ва А.В. Варвары в городе: погребения герман-
цев в городских некрополях Северного Илли-
рикума в ранневизантийское время [227–238].

Мастыкова А.В. Женский костюм гер-
манского происхождения в погребальном кон-
тексте ранневизантийских городов Северно-
го Причерноморья (V–VI вв.) [239–251].

Византия и война

Золотовский В.А. Добровольцы в визан-
тийской армии позднего периода: к вопросу о
телематариях [252–260].

Кущ Т.В. Турецкая осада и штурм Кон-
стантинополя 1422 года: военно-политический
аспект [261–270].

Лысиков П.И. Письма Максима Плану-
да к Алексею Филанфропину и Мелхиседеку
Акрополиту: проблемы источниковедения в
контексте военно-политической ситуации в
Византии в конце XIII века [271–287].

Мехамадиев Е.А. Армянская экспеди-
ция императора Констанция II в 338/339 го-
дах и войсковые подразделения экспедицион-
ной армии Фракии на Ближнем Востоке: к воп-
росу о позднеримской военной организации в
середине IV века [288–299].

Мохов А.С., Капсалыкова К.Р. «Стра-
тигисса среди них во всем предстала блес-
ке»: роль знатной женщины в византийской
провинциальной военной семье [300–310].

Критика и библиография

Барабанов Н.Д. Рец. на кн.: Caseau, B.
Nourritures terrestres, nourritures célestes. La
culture alimentaire à Byzance [Text] / B. Caseau. –
Paris : ACHCByz, 2015. – Liv, 346 p. – (College
de France – CNRS. Centre de recherche
d’histoire et civilization de Byzance. Monographies ;
46) [311–315].

2018. Vol. 23. No. 5

Византийское светское
и каноническое право

Вин Ю.Я. Рецепция и транслитерация
понятий и терминов византийского права: ког-
нитивные аспекты систематизации [6–24].

Анашкин А.В. Жанровая природа кано-
нико-правовых ответов патриарха Николая III
Кирдиниата Грамматика [25–33].

Византийское наследие в проблемах
богословия и философии ХХ века

Бирюков Д.С. Исследование рецепции
паламизма в русской мысли начала XX в.:



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 327

Византиноведение в Волгограде. Экскурс в историю и библиографию

вопрос о философском статусе паламизма и
варлаамизма, его решения и контекст [34–47].

Макаров Д.И. Трактат «Об образован-
ности» Феодора Метохита и некоторые аспек-
ты понятия созерцания у позднего Бергсона:
к проблеме перекличек [48–59].

Сенина Т.А. (монахиня Кассия). Визан-
тийская гимнография как источник учения о
божественной энергии в богословии Иеросхи-
монаха Антония (Булатовича) [60–70].

Византийская Таврика

Айбабин А.И.  О дате образования
Крымской Готии [71–78].

Майко В.В. Салтово-маяцкая провинци-
ально-византийская культура Крыма [79–87].

Хайрединова Э.А. Византийские перст-
ни с надписью «ÖÙC ÆÙÇ» из погребений
крымских готов [88–104].

Могаричев Ю.М. Сюйреньская кре-
пость в описании А.С. Уварова [105–118].

Степаненко В.П. А.А. Васильев о
Крымской Готии второй половины X – начала
XI века [119–130].

Чхаидзе В.Н. Византийская аристокра-
тия в Крыму и на Тамани: Агиостефаниты
(XII в.) [131–137].

Судьба Малой Азии в восприятии
византийцев палеологовского времени

Радич Радивой Дж. (Сербия) «Мизийс-
кий плен» в поздневизантийской литературе
[На англ.] [138–146].

Кущ Т.В. Судьба утраченных территорий:
взгляд византийского императора Мануила II
Палеолога [147–156].

Вопросы культуры Византии
и Византийского Содружества Наций

Болгова А.М. Орибасий и медицинская
традиция Ранней Византии [157–168].

Шелудченко Ю.В., Болгов Н.Н. К воп-
росу об источниках и влияниях в сочинениях
Кирилла Скифопольского [169–178].

Щавелев А.С. Датировка дипломати-
ческих писем Хасдая ибн Шапрута [179–185].

Стельник Е.В. Харон в эпитафиях Иоанна
Геометра (Кириота) [186–195].

Ендольцева Е.Ю., Дбар Д. (архиманд-
рит). Архитектурная декорация и малые фор-
мы церкви в Дранде: новые данные [196–209].

Курышева М.А. Рукописи, составленные
из писем: Анонимный учитель (X в.), Михаил
Пселл (XI в.) и Максим Маргуний (XVI в.)
[210–218].

Полывянный Д.И. Возникновение и раз-
витие древнеболгарской исторической апока-
липтики в XI–XII веках [219–229].

Война и общество в Византии.
История и историография

Мохов А.С., Капсалыкова К.Р. История
византийской армии и военного искусства в
неопубликованных работах М.Я. Сюзюмова
1930–1940-х годов [230–237].

Золотовский В.А. Византийский флот
периода правления первых Палеологов (1259–
1328) [238–250].

Критика и библиография

Чхаидзе В.Н. Рец. на кн.: Алексеенко, Н. А.
Византийский Херсон VI–XIII столетий в па-
мятниках сфрагистики. 1. Чиновники Херсо-
на VIII–XI вв. [Teкст] / Н. А. Алексеенко. –
Севастополь : Колорит, 2017. – 474 с. : 273 ил.
[251–256].

Серов В.В., Крейдун Ю.А. Рец. на кн.:
Turlej, S. Justiniana Prima. An Underestimated
Aspect of Justinians Church Policy [Text]
/ S. Turlej. – Krakow : Jagiellonian University
Press, 2017. – 244 p. – (Jagiellonian Studies in
History ; vol. 7) [257–265].

2019. Vol. 24. No. 6

Византийская Таврика

Айбабин А.И. Топоним Климаты в сред-
невековом Крыму [6–17].

Майко В.В. Византийский комплекс пер-
вой половины XIII в. в портовой части Сугдеи
[18–31].

Хайрединова Э.А. Перстни с изображе-
нием архангела Михаила конца VI – VII в. из
Крыма [32–46].

Могаричев Ю.М., Ергина А.С. К воп-
росу о периодизации фресковых росписей пе-



328

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

щерной церкви Южного монастыря Мангупа
[47–63].

Мастыкова А.В. О находках метал-
лических крестов на средневековом мо-
гильнике Горзувиты (Южный берег Крыма)
[64–80].

Науменко В.Е. О боспорской нефти Кон-
стантина VII Багрянородного и византийском
«греческом огне»: археологические свиде-
тельства [81–89].

Византийская сфрагистика

Кънев Н. (Болгария) Византийская свин-
цовая печать нотария и авидика Константина,
найденная в Болгарии [90–94].

Алексеенко Н.А. Ранневизантийское чи-
новничество в юго-западной Таврике в свете
сфрагистических данных из Херсона и его
округи [95–110].

Степаненко В.П. К иконографии св. вои-
на-всадника в византийской сфрагистике XII–
XIII вв. Св. Димитрий Солунский [111–120].

Источниковедение Византии
и стран «Византийского Содружества»

Курышева М.А. Китонит Никита – за-
казчик «Библии Никиты» X века [121–128].

Щавелев А.C. Об одной византийской
риторической уловке для дезавуирования дип-
ломатического прецедента (Const. Porph. Dai.
13.145–194 и Liud. Relatio. 55) [129–138].

Тотоманова А.-М. (Болгария) Отрывок
«Хроники» Георгия Синкелла в славянском
переводе [139–149].

Павлович Б.Д.  (Сербия) Некоторые
замечания к расхождениям в нарративе Ге-
оргия Акрополита и Феодора Скутариота
[На англ. яз.] [150–172].

Полывянный Д.И. «Болгарская аноним-
ная хроника»: опыт аналитической декомпо-
зиции [173–183].

Византия в войнах и конфликтах

Казанский М.М. (Франция) Ранневизан-
тийские шлемы типа Балденхейм в Поднеп-
ровье [184–197].

Золотухина Н.Е., Болгов Н.Н. Обще-
ство Северной Африки накануне войны Им-

перии с вандалами и его отношение к Юсти-
ниановской реконкисте [198–205].

Лысиков П.И. Социальная и полити-
ческая дестабилизация в Византии в начале
XIV в.: причины и последствия [206–230].

Золотовский В.А. Фемная система и
провинциальные вооруженные силы Византии
раннепалеологовского периода (1259–1328 гг.)
[231–244].

Кущ Т.В. Пираты Эгейского моря: мор-
ской разбой в Восточном Средиземноморье
XV века [245–254].

Византийское православие

Грацианский М.В. Четвертый Вселен-
ский собор и проблема первенства римского
епископа [255–271].

Войтенко А.А. Приход или святцы?
К вопросу о базовых элементах религиозной
самоидентификации этноконфессиональных
общин Христианского Востока [272–283].

Сенина Т.А. (монахиня Кассия). Житие
св. Никифора Севазийского как иллюстрация
восприятия иконоборческой эпохи византийца-
ми в позднейшее время (с приложением пе-
ревода Жития) [284–296].

Макаров Д.И. Две заметки о понятии
образованности у Феодора Метохита и в сред-
невизантийской святоотеческой традиции
[287–304].

Бирюков Д.С. Античная натурфилосо-
фия в византийской христологии: тема проник-
новения огня в железо [305–315].

Барабанов Н.Д. Волосы-змеи. К про-
блеме семантики византийских филактериев
с «истерой» [316–330].

Стельник Е.В. Харон или Харос? Языко-
вые группы и культурные уровни в византийс-
ком обществе IX–XII веков [331–337].

Обзоры

Анашкин А.В. «...Леонтия славного
дочь»: историческая роль и творчество Элии
Евдокии Августы в современной историогра-
фии (На материале книги Александровой Т. Л.
«Византийская императрица Афинаида-Евдо-
кия: жизнь и творчество в контексте эпохи
правления императора Феодосия II (401–
450)». СПб. : Алетейя, 2018. 416 с.) [338–344].



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 329

Византиноведение в Волгограде. Экскурс в историю и библиографию

СБОРНИКИ СТАТЕЙ

ÐÏËÅÌÏËÏÃÏÓ: сборник статей
памяти профессора В.В. Кучмы /

сост. и общ. ред. Н.Д. Барабанова. –
Волгоград : Изд-во ВолГУ, 2012.

Военная история Византии

Серов В.В. «Стратегикон» и военные «за-
боты» императора Маврикия [16–30].

Сорочан С.Б. (Украина). Эволюция фор-
тификации византийского Херсонеса/Херсона
в VI–X вв. [31–57].

Цурцумия М. (Грузия). Эволюция пластин-
чатого доспеха в Грузии и Византии. Ламелляр-
ные и чешуйчатые доспехи в X–XII вв. [58–95].

Золотовский В.А. «Константинополь-
ская кампания» Михаила Палеолога: военно-
историческая реконструкция [96–126].

Византийская сфрагистика

Алексеенко Н.А. Болгары в армии Рома-
на IV Диогена: карьера Самуила Алусиана по
данным сфрагистики [127–139].

Йорданов И. (Болгария). Печат на Гри-
горий Бакуриани (Пакуриани) – архонт на ар-
хонтите [140–146].

Степаненко В.П. «Архонт архонтов» в
византийской сфрагистике XI в. [147–159].

Византийское источниковедение

Грацианский М.В. Лев Диакон – чита-
тель Лукиана [160–170].

Козлов А.С. К истории изучения Chronica
Theodoricana [171–197].

Медведев И.П. Речь Георгия Гемиста
Плифона на похоронах Клеопы Малатесты
[198–206].

Византийское православие

Барабанов Н.Д. Народное почитание
священных изображений в Византии. К поста-
новке проблемы [207–214].

Герд Л.А. Перезахоронение останков
человека в поствизантийском каноническом
праве [215–226].

Коноводов И.В. Поминальные службы
в системе материального обеспечения визан-
тийских монастырей XI–XII вв. [227–241].

Макаров Д.И. О пневматологических
основаниях мариологии Феофана Никейского
[242–258].

Малахов С.Н., Рудницкий Р.Р. Энколпио-
ны и нательные кресты как источник по исто-
рии христианства Алании [259–294].

Византийский социум

Мохов А.С. К вопросу об эволюции при-
дворных должностей в Византии X–XI вв.:
доместик ипургии [295–303].

Вин Ю.Я. Социокультурный концепт соб-
ственности: по материалам византийских
афонских актов [304–342].

Коробейников Д.А. Кыпчаки на восточ-
ных границах Никейской (Византийской) им-
перии в XIII в. [343–358].

Поляковская М.А., Кущ Т.В. Итальян-
цы глазами византийских авторов середины
XIV в.: сфера культуры и политики [359–369].

Несмотря на то, что следующие сбор-
ники статей не были опубликованы в Вол-
гограде, волгоградские исследователи прини-
мали непосредственное участие в их издании.

Власть, общество и церковь
в Византии : сборник научных статей
/ сост. Н.Д. Барабанов, С.Н. Малахов. –

Армавир : б.и., 2007

Пенская Т.М., Пенской В.В. Формиро-
вание концепции «Богоизбранного» государ-
ства в раннехристианской идеологии [5–18].

Михалицын П.Е. О христологических ас-
пектах, содержащихся в трагедии «×ÑÉÓÔÏÓ
ÐÁÓ×ÙÍ» («страждущий Христос»), и их
сопоставление с христологией свт. Григория
Богослова [19–49].

Горайко А.В. Свт. Иоанн Златоуст как
защитник права убежища Церкви [50–59].

Домановский А.Н. О «торгово-ремес-
ленном департаменте» секрета эпарха горо-
да Константинополя в середине VII – IX в.
[60–73].

Бондач А.Г. Íüìïé κár κáíüíåò в визан-
тийском церковном праве [74–88].



330

ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Кучма В.В. Методика боевой подготов-
ки по «Тактике Льва»: господство принципов
традиционализма [89–116].

Малахов С.Н. К истории алано-визан-
тийских отношений в 1045–1055 гг. [117–129].

Соколов Ю.Г. К истории Никейской
империи: политическая роль высшей знати
[130–142].

Власов А.В. Иосиф Исповедник, патри-
арх Константинопольский (1267–1275, 1282–
1283) [143–164].

Деминцев М.С. К вопросу о заговоре
Франгопула 1267 года [165–172].

Деминцев М.С. Церковный собор на
Балканах 1277 года [173–182].

Пржегорлинский А.А. Аскетика св. Фео-
липта, митрополита Филадельфийского, и
традиция поздневизантийского исихазма
[183–217].

Патрин В.Г. К истории византийских
молитвословий. Дидактика и эпиклеза как
формообразуюшие принципы «молитвы Иису-
совой» [218–223].

Гаген С.Я. Аллегория судебной тяжбы
в антилатинской полемике (Никифор Григора
и Варлаам Калабрийский) [224–230].

Барабанов Н.Д. Иеротопия и проблема
«народной религиозности» в Византии (Неко-
торые соображения к развитию концепции)
[231–238].

Лиман С.И., Сорочан С.Б. Деятель-
ность императора Юстиниана I в оценках ис-
следователей украинских земель Российской
империи (1804–1885 гг.) [239–257].

ÓÔÑÁÔÇÃÏÓ : сборник статей в честь
Владимира Васильевича Кучмы

/ отв. ред. С.Н. Малахов ;
сост. Н.Д. Барабанов, С.Н. Малахов. –

Армавир : б.и., 2008
Золотовский В.А. Владимир Васильевич

Кучма как исследователь Военной истории
Византии [5–18].

Барабанов Н.Д. Пастырь и паства. От-
ношения константинопольского патриарха
Афанасия I и жителей византийской столицы
в контексте проблемы «народной религиозно-
сти» [19–29].

Кучма В.В. Физиологические нормы и
санитарно-гигиенические правила несения

службы в вооруженных силах Византийской
империи [30–61].

Литаврин Г.Г. К вопросу о значении
налога натурой в Византии X в. [62–70].

Макаров Д.И. Слава божия или слава
ангелов? Некоторые аспекты полемики об
ангелах на третьем этапе исихастских споров
[71–94].

Медведев И.П. Византийская полемоло-
гия в неопубликованном труде А.Н. Оленина
(из истории науки) [95–103].

Перевалов С.М. Северо-восточная гра-
ница Римской империи по Notitia dignitatum
(ок. 400 г.) [104–111].

Поляковская М.А. Влахерны – резиден-
ция василевсов при Палеологах [112–125].

Пржегорлинский А.А. Митрополит Фи-
ладельфии Феолипт и византийская Церковь
его времени [126–159].

Романчук А.И. О влиянии концепции на
«прочтение» археологических отчетов
[160–166].

Сорочан С.Б. Византийский преторий
IX в. в «цитадели» Херсона [167–173].

Степаненко В.П. К датировке серебря-
ной монеты (?) Никифора Вотаниата [174–179].

Шyкуров Р.М. О нескольких восточных
именах в антропонимике Трапезундской им-
перии [180–186].

Заметки

Малахов С.Н. Моливдовул епископа
Феодора из Алании [187–190].

Рецензии и библиография

Соколов Ю.Г. Рец. на: Urbs capta. The
Fourth Crusade and its Consequences. Paris, 2005
[191–199].

Основные научные труды В.В. Кучмы по
истории Византии [200–204].

Заключение. Представленная в дан-
ной публикации информация на библиогра-
фическом материале отражает трудный путь
становления и утверждения византиноведения
в учебных заведениях Волгограда. В настоя-
щее время изучение разных аспектов исто-
рии Византии продолжается на двух кафед-
рах Волгоградского государственного универ-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6 331

Византиноведение в Волгограде. Экскурс в историю и библиографию

ситета. Силами небольшой группы волгоград-
ских византинистов при активной и благоже-
лательной поддержке коллег из крупнейших
центров отечественной науки византийский
выпуск Вестника ВолГУ стал авторитетным,
международно признанным изданием, что по-
зволяет ему уверенно смотреть не только в
средневековое прошлое, но и в ближайшее
будущее.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Патрин, В. Г. Научная жизнь на Богослов-
ском факультете Царицынского Православного уни-
верситета / В. Г. Патрин // Мир Православия. –
2004. – Вып. 5. – С. 398–421.

2. Соколов, Ю. Г. Публикации по византино-
ведению в изданиях Волгограда: опыт аннотирован-
ной библиографии / Ю. Г. Соколов // Византийский
временник. – 2007. – Т. 66 (91). – С. 295–302.

3. Список научный трудов В. В. Кучмы // Ви-
зантийский временник. – 2011. – Т. 70 (95). –
С. 295–301.

4. Konovalov, А. А. Byzantium, the Christian
Orient, and the Slavic World in the Publication of the
Volgograd State University / A. A. Konovalov // Хри-
стианский Восток. – 2001. – T. 2 (VIII). – С. 507–510.

5. Thomov, T. Vestnik Volgogradskogo
gosudarstvennogo universiteta, serija 4: Istorija.
Regionovedenie. Meždunarodnye otnošenija. Tema
nomera: “Vizantijskoe ob estvo: istorija, pravo,
kul’tura” [Bестник Bолгоградского государственно-
го университета, серия 4: История. Pегионоведение.
Mеждународные отношения. Tема номера:

«Bизантийское общество: история, право, культу-
ра»],  t. 20, No. 3, 2015, t. 21, No. 5, 2016 and t. 22,
No. 5, 2017 / T. Thomov // Études balkaniques. –
2019. – LV/3. – P. 638–644.

REFERENCES

1. Patrin V.G. Nauchnaya zhizn na Bogoslovskom
fakultete Tsaritsynskogo Pravoslavnogo universiteta
[Scientific Life at the Theological Faculty of the
Tsaritsyn Orthodox University]. Mir Pravoslaviya
[The World of Orthodoxy], 2004, vol. 5, pp. 398-421.

2. Sokolov Yu.G. Publikatsii po
vizantinovedeniyu v izdaniyakh Volgograda: opyt
annotirovannoy bibliografii [Publications on Byzantine
studies in Volgograd editions: an attempt of annotated
bibliography]. Vizantiiskii vremennik, 2007, vol. 66 (91),
pp. 295-302.

3. Spisok nauchnykh trudov V.V. Kuchmy [List
of Scientific Works of V.V. Kuchma]. Vizantiiskii
vremennik, 2011, vol. 70 (95), pp. 295-301.

4. Konovalov А.А. Byzantium, the Christian
Orient, and the Slavic World in the Publication of the
Volgograd State University. Khristianskiy Vostok
[Christian East], 2001, vol. 2 (VIII), pp. 507-510.

5. Thomov T. Vestnik Volgogradskogo
gosudarstvennogo universiteta, serija 4: Istorija.
Regionovedenie. Meždunarodnye otnošenija. Tema
nomera: “Vizantijskoe ob estvo: istorija, pravo,
kultura” [Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo
universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie.
Mezhdunarodnye otnosheniya. Topic: “Byzantine
society: history, law, and culture”], t. 20, No. 3, 2015,
t. 21, No. 5, 2016 and t. 22, No. 5, 2017. Études
balkaniques, 2019, vol. LV/3, pp. 638-644.



ОБЗОРЫ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

Information About the Authors

Nikolay D. Barabanov, Candidate of Sciences (History), Associate Professor, Department of
Russian and General History, Archaeology, Volgograd State University, Prosp. Universitetsky, 100, 400062
Volgograd, Russian Federation, byzbar@mail.ru, https://orcid.org/0000-0001-7873-5806

Vladimir A. Zolotovskiy, Candidate of Sciences (History), Head of the Department of Service
and Tourism, Volgograd State University, Prosp. Universitetsky, 100, 400062 Volgograd, Russian Federation,
zolotovskiy.azi@volsu.ru, https://orcid.org/0000-0002-4259-8851

Anastasiya V. Zykova, Chief Curator of the Museum Complex, Volgograd State University,
Prosp. Universitetsky, 100, 400062 Volgograd, Russian Federation, nastenka96zykova@mail.ru,
https://orcid.org/0000-0003-2701-2688

Информация об авторах

Николай Дмитриевич Барабанов, кандидат исторических наук, доцент кафедры оте-
чественной и всеобщей истории, археологии, Волгоградский государственный университет,
просп. Университетский, 100, 400062 г. Волгоград, Российская Федерация, byzbar@mail.ru,
https://orcid.org/0000-0001-7873-5806

Владимир Алексеевич Золотовский, кандидат исторических наук, заведующий кафедрой
сервиса и туризма, Волгоградский государственный университет, просп. Университетский, 100, 400062
г. Волгоград, Российская Федерация, zolotovskiy.azi@volsu.ru, https://orcid.org/0000-0002-4259-8851

Анастасия Валерьевна Зыкова, главный хранитель фондов Музейного комплекса, Вол-
гоградский государственный университет, просп. Университетский, 100, 400062 г. Волгоград, Рос-
сийская Федерация, nastenka96zykova@mail.ru, https://orcid.org/0000-0003-2701-2688



РЕЦЕНЗЕНТЫ ЖУРНАЛА В 2020 г.

333Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6



www.volsu.ru

Редакция журнала благодарит ученых, выступивших в роли анонимных рецензентов статей
в 2020 году:

к.и.н., ст. науч. сотр. П.А. Аваков (ЮНЦ РАН,
Ростов н/Д, РФ)
к.и.н., ст. науч. сотр. Р.С. Авилов (ДВО РАН,
Владивосток, РФ)
д.филос.н., проф. В.А. Авксентьев (ЮНЦ
РАН, Ростов н/Д, РФ)
к.полит.н. Д.С. Агалин (ЦИТ ВО, Волгог-
рад, РФ)
к.и.н., PhD, ст. науч. сотр. Н.А. Алексеенко
(ИА Крыма РАН, Симферополь, РФ)
д.и.н., проф. Т.В. Алентьева (КГУ, Курск, РФ)
к.филол.н. А.В. Анашкин (ПСТГУ, Москва, РФ)
д.и.н., проф. А.Ю. Андреев (ПСТГУ, Москва, РФ)
к.полит.н. Е.А. Антюхова (МГИМО, Москва, РФ)
к. искусствоведения С.А. Аргасцева (ГИМ
музей-заповедник «Сталинградская битва»,
Волгоград, РФ)
д.полит.н., доц., вед. науч. сотр. И.И. Арсен-
тьева (УрО РАН, Екатеринбург, РФ)
к.и.н., доц. Е.В. Архипова (ВолГУ, Волгоград, РФ)
д.полит.н., проф. В.А. Ачкасов (СПбГУ,
Санкт-Петербург, РФ)
к.полит.н., вед. науч. сотр. Л.О. Бабынина
(ИЕ РАН, Москва, РФ)
к.э.н. А.Ю. Баженов (Облкультнаследие,
Волгоград, РФ)
д.и.н., проф. М.А. Балабанова (ВолГУ, Вол-
гоград, РФ)
д.и.н., проф. К.Е. Балдин (ИвГУ, Ивановск, РФ)
к.и.н., доц. Н.Д. Барабанов (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)
д.и.н., д.полит.н., проф. А.В. Баранов (КУб-
ГУ, Краснодар, РФ)
д.полит.н., доц. А.И. Бардаков (ВИУ РАН-
ХиГС, Волгоград, РФ)
д.и.н., гл. науч. сотр. В.И. Батюк (ИСК РАН,
Москва, РФ)
к.социол.н., доц. Е.О. Беликова (ВолГУ, Вол-
гоград, РФ)

к.и.н., вед. науч. сотр. Г.П. Белоглазов (ДВО
РАН, Владивосток, РФ)
д.полит.н., проф. В.К. Белозеров (МГЛУ,
Москва, РФ)
к.полит.н., доц. Ю.Г. Белоногов (ПНИПУ,
Пермь, РФ)
д.и.н., гл. науч. сотр. М.В. Бибиков (ИВИ
РАН, Москва, РФ)
д.филос.н., PhD, науч. сотр. Д.С. Бирюков
(НИУ ВШЭ РАН, Москва, РФ)
д.и.н., проф. Н.Н. Болгов (БелГУ НИУ, Бел-
город, РФ)
к.полит.н., доц. А.М. Болгова (БелГУ НИУ,
Белгород, РФ)
к.и.н. В.Е. Болдырев (ИИАЭ ДВО РАН, Вла-
дивосток, РФ)
к.и.н., доц. С.Ю. Болдырева (САФУ, Архан-
гельск, РФ)
д.с.-х.н., проф. Е.П. Боровой (ВолГАУ, Вол-
гоград, РФ)
д.и.н., проф., гл. науч. сотр. Н.Ф. Бугай (ИРИ
РАН, Москва, РФ)
д.и.н., проф. А.П. Бужилова (НИИ и Музей
антропологии МГУ, Москва, РФ)
д.и.н., доц. Е.В. Булюлина (ЦДНИВО, Вол-
гоград, РФ)
к.и.н., доц. Ю.Е. Бут (УрФУ, Екатеринбург, РФ)
к.и.н., доц. Т.Я. Валетов (МГУ, Москва, РФ)
д.и.н., проф. Н.Э. Вашкау (ЛГПУ, Липецк, РФ)
к.и.н., доц. В.В. Ведерников (журнал «Исто-
рическая экспертиза», Санкт-Петербург, РФ)
д.и.н., проф. А.В. Венков (ЮНЦ РАН, Ростов
н/Д, РФ)
д.полит.н., проф. А.А. Вилков (СГУ, Сара-
тов, РФ)
к.и.н., ст. науч. сотр. Ю.Я. Вин (ИВИ РАН,
Москва, РФ)
д.и.н., вед. науч. сотр. А.А. Войтенко (ЦЕИ
РАН, Москва, РФ)



РЕЦЕНЗЕНТЫ ЖУРНАЛА В 2020 г.

334 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

д.полит.н., проф. С.В. Володенков (МГУ, Мос-
ква, РФ)
д.и.н., проф. А.А. Выборнов (СГСПУ, Сама-
ра, РФ)
ст. науч. сотр. И.О. Гавритухин (ИА РАН,
Москва, РФ)
к.и.н. А.В. Гайдашев (ГИМ музей-заповедник
«Сталинградская битва», Волгоград, РФ)
к.и.н., доц. А.Г. Герцен (КФУ им. В.И. Вер-
надского, Симферополь, РФ)
уч. секретарь Н.В. Гинькут (ГИАМЗ «Хер-
сонес Таврический», Севастополь, РФ)
д.и.н., проф. В.Н. Глазьев (ВГУ, Воронеж, РФ)
д.полит.н., вед. науч. сотр. С.В. Голунов
(ИМЭМО РАН, Москва, РФ)
к.и.н., доц. О.В. Гоманенко (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)
к.и.н., вед. науч. сотр. А.Д. Гомбожапов (СО
РАН, Улан-Уде, РФ)
к.и.н. В.А. Горелкин (ВолГУ, Волгоград, РФ)
д.и.н., доц. Н.Е. Горюшкина (ЮЗГУ, Курск, РФ)
к.и.н., PhD, вед. науч. сотр. М.В. Грацианс-
кий (ПСТГУ, Москва, РФ)
д.пед.н., доц., вед. науч. сотр. Т.Л. Гурулева
(ИДВ РАН, Москва, РФ)
д.филос.н., доц. Р.А. Данакари (ВИУ РАН-
ХиГС, Волгоград, РФ)
д.и.н., проф. В.Н. Данилов (СГУ, Саратов, РФ)
д. философии, проф. Ф. Дауке (Центр изуче-
ния России, Кавказа и Европы (CERCEC) Выс-
шей школы социальных наук (EHESS), Париж,
Франция)
к.и.н., доц., ст. науч. сотр. Д.В. Дубровская
(ГАУГН, ИВ РАН, Москва РФ)
д.и.н, проф. А.М. Дубовиков (ПВГУС, Толь-
ятти, РФ)
к.полит.н. П.Н. Дудин (ВСГУТУ, Улан-Удэ, РФ)
к. искусствоведения, ст. науч. сотр. Е.Ю. Ен-
дольцева (ИВ РАН, Москва, РФ)
к.полит.н., доц. Е.В. Ефанова (ВолГУ, Вол-
гоград, РФ)
к.б.н. Е.Ю. Жарова (ИИЕТ РАН, Москва,
РФ)
к.пед.н., доц. А.В. Жданов (СПб АППО,
Санкт-Петербург, РФ)
к.и.н., доц. Т.Н. Жуковская (СПбГУ, Санкт-
Петербург, РФ)
к.и.н. А.И. Захаров (ИВ РАН, Москва, РФ)
к.и.н., доц. Г.Е. Захаров (ПСТГУ, Москва, РФ)
к.и.н., доц. В.А. Золотовский (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)

д.полит.н., проф., гл. науч. сотр. В.Ю. Зорин
(ИЭА РАН, МГУ, Москва, РФ)
науч. сотр. И.Ю. Зуенко (ДВО РАН, Влади-
восток, РФ)
к.и.н., ст. науч. сотр. Н.С. Иванов (ИВИ РАН,
Москва, РФ)
д.э.н., проф. Т.Б. Иванова (ВИУ РАНХиГС,
Волгоград, РФ)
к.и.н. С.А. Иванюк (ГИМ музей-заповедник
«Сталинградская битва», Волгоград, РФ)
к.и.н., ст. науч. сотр. К.С. Казакова (ЦГП
КНЦ РАН, Апатиты, РФ)
к.филос.н., доц. О.С. Карнаухова (ЮФУ, Ро-
стов н/Д, РФ)
к.полит.н. Е.Г. Кирсанова (МГУ, Москва, РФ)
д.и.н., проф. В.А. Китаев (НГУ им. Н.И. Ло-
бачевского, Нижний Новгород, РФ)
к.и.н., доц. О.С. Киценко (ВолгГМУ, Волгог-
рад, РФ)
д.и.н., проф. А.В. Кияшко (ЮФУ, Ростов н/Д, РФ)
д.и.н. А.Л. Клейтман (Облкультнаследие,
Волгоград, РФ)
к.и.н., доц. В.М. Клепиков (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)
к.полит.н. Е.В. Клиньшанс (АНО социальной
поддержки граждан «Инициатива», Волгог-
рад, РФ)
к.и.н., доц. В.А. Ковалев (СПбГУП, Санкт-
Петербург, РФ)
к.и.н., доц. И.П. Ковяко (БГПУ им. М. Тан-
ка, Минск, Беларусь)
к.и.н., доц., вед. науч. сотр. В.В. Кожевников
(ДВО РАН, Владивосток, РФ)
к.и.н., ст. науч. сотр. А.Д. Козак (ИА НАН
Украины, Киев, Украина)
д.и.н., гл. науч. сотр. А.Г. Козинцев (МАЭ
РАН, Санкт-Петербург, РФ)
к.и.н., доц. А.С. Козлов (УрФУ, Екатеринбург, РФ)
гл. ред. А.И. Колпакиди (Изд-во «Алгоритм»,
Москва, РФ)
д. социальных н. Н.М. Комини (Университет
Нью-Йорка, Буэнос Айрес, Аргентина)
д.полит.н., проф. В.Н. Конышев (СПбГУ,
Санкт-Петербург, РФ)
д.и.н., доц. А.Л. Корзинин (СПбГУ, Санкт-
Петербург, РФ)
к.и.н., доц. Т.В. Королева (ИГЭУ, Иваново, РФ)
д.полит.н., проф. Г.В. Косов (СевГУ, Севас-
тополь, РФ)
д.э.н., к.и.н., проф. В.Н. Косторниченко
(МГЛУ, Москва, РФ)



РЕЦЕНЗЕНТЫ ЖУРНАЛА В 2020 г.

335Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No. 6

к.и.н., ст. науч. сотр. С.А. Котеньков (ИО
РАН, Москва, РФ)
к.и.н. А.С. Кравчук (КИПУ им. Фефзи Яку-
бова, Симферополь, РФ)
д.и.н., проф.-эмерит Краузе Тамаш (Универ-
ситет им. Ломранда Эмтвёша, Будапешт,
Венгрия)
к.и.н. М.В. Кривошеев (ВолГУ, Волгоград, РФ)
к.и.н., науч. сотр. М.С. Круглова (ИЭ РАН,
Москва, РФ)
д.и.н., проф. А.И. Кубышкин (СПбГУ, Санкт-
Петербург, РФ)
к.и.н., доц. О.В. Кузнецов (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)
к.и.н. В.В. Кузьминков (ФТС России в Япо-
нии, Токио, Япония)
к.и.н. А.А. Курапов (КБУК АО «Астраханс-
кий музей-заповедник», Астрахань, РФ)
д.и.н., проф. И.И. Курилла (ЕУСПб, Санкт-
Петербург, РФ)
к.и.н., ст. науч. сотр. М.А. Курышева (ИВИ
РАН, Москва, РФ)
д.и.н., доц. Т.В. Кущ (УрФУ, Екатеринбург, РФ)
к.и.н., доц. А.С. Лапшин (ВГСПУ, Волгог-
рад, РФ)
к.ю.н., доц. Н.С. Латыпова (БашГУ, Уфа, РФ)
д.полит.н., проф. М.М. Лебедева (МГИМО,
Москва, РФ)
д.полит.н., проф. Я.В. Лексютина (СПбГУ,
Санкт-Петербург, РФ)
к.и.н., доц. К.А. Лотарев (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)
д.и.н., проф. С.И. Лукьяшко (ЮНЦ РАН, Ро-
стов н/Д, РФ)
к.и.н., доц. А.В. Луночкин (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)
к.и.н., доц. Д.И. Люкшин (КФУ, Казань, РФ)
д.и.н., доц. Д.А. Ляпин (ЕГУ, Елец, РФ)
ст. преп. К.М. Макаренко (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)
д.филос.н., проф. Д.И. Макаров (УГК им.
М.П. Мусоргского, Екатеринбург, РФ)
к.и.н., доц. С.Н. Малахов (АГПУ, Арма-
вир, РФ)
к.и.н. М.Н. Малашевская (СПбГУ, Санкт-
Петербург, РФ)
к.и.н., вед. науч. сотр. С.М. Маркедонов
(МГИМО, Москва, РФ)
д.и.н., проф. Д.Е. Мартынов (КФУ, Казань, РФ)
к.полит.н., доц. А.Н. Марчуков (ЮФУ, Рос-
тов н/Д, РФ)

к.пед.н., доц. О.А. Машкина (МГУ, Москва, РФ)
д.и.н., проф. А.П. Медведев (ВГУ, Воронеж, РФ)
д.и.н., вед. науч. сотр. М.Б. Медникова (ИА
РАН, Москва, РФ)
к.и.н., доц. И.В. Меркулов (СПбГУ, Санкт-
Петербург, РФ)
к.и.н. Е.А. Мехамадиев (СПбГУ, Санкт-Пе-
тербург, РФ)
к.и.н., вед. науч. сотр. В.И. Мизин (ИМЭМО
РАН, Москва, РФ)
д.и.н., проф. Н.А. Мининков (ЮФУ, Ростов н/Д,
РФ)
д.полит.н., доц. А.В. Михалев (БГУ им. Д. Бан-
зарова, Улан-Уде, РФ)
д.и.н., вед. науч. сотр. Ю.М. Могаричев (ИА
Крыма РАН, Симферополь, РФ)
д.и.н., проф. С.Ю. Монахов (СГУ, Саратов, РФ)
к.и.н., доц. В.М. Морозов (МГИМО, Моск-
ва, РФ)
д.полит.н., доц. И.Л. Морозов (ВИУ РАН-
ХиГС, Волгоград, РФ)
к.полит.н., доц. С.И. Морозов (ВолГУ, Вол-
гоград, РФ)
к.и.н., доц. К.Г. Муратшина (УрФУ, Екате-
ринбург, РФ)
д.полит.н., проф. Н.М. Мухарямов (КГЭУ,
Казань, РФ)
д.и.н., ст. науч. сотр. Е.Г. Наземцева (ВАГШ
ВС РФ, Москва, РФ)
к.и.н., доц. В.Е. Науменко (КФУ им. В.И. Вер-
нандского, Симферополь, РФ)
к.и.н., доц. И.Н. Наумов (ВГТУ, Волгоград, РФ)
д.и.н., проф., вед. науч. сотр. Т.А. Невская
(СКФУ, Ставрополь, РФ)
к.э.н., доц. С.И. Невский (МГУ, Москва, РФ)
к.и.н. Т.В. Нелин (Облкультнаследие, Волгог-
рад, РФ)
к.социол.н. А.Г. Нестерова (ООО «Фактор
успеха», Волгоград, РФ)
к.социол.н., доц. Н.А. Николенко (ВолГУ, Вол-
гоград, РФ)
к.тех.н., проф. П.П. Олейников (ВолгГТУ,
Волгоград, РФ)
д.и.н., проф. Е.Г. Олейникова (ВИУ РАН-
ХиГС, Волгоград, РФ)
д.и.н., проф., вед. науч. сотр. А.П. Павлов
(СПбГУ, Санкт-Петербург, РФ)
д.полит.н., проф. С.А. Панкратов (ВолГУ,
Волгоград, РФ)
к.социол.н. Л.С. Панкратова (СПбГУ,
Санкт-Петербург, РФ)



РЕЦЕНЗЕНТЫ ЖУРНАЛА В 2020 г.

336 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2020. Т. 25. № 6

к.и.н., доц. А.Ф. Парубочая (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)
к.э.н. А.Е. Парфенов (Музей-заповедник
«Старая Сарепта», Волгоград, РФ)
к.и.н., доц. Е.В. Перерва (ВИУ РАНХиГС,
Волгоград, РФ)
д.полит.н., доц., гл. науч. сотр. С.К. Песцов
(ДВО РАН, Владивосток, РФ)
д.и.н., проф. А.В. Петров (СПбГУ, Санкт-
Петербург, РФ)
к.филос.н., доц., ст. науч. сотр. В.В. Петров
(СО РАН, Новосибирск, РФ)
к.и.н., к.ю.н. К.В. Петров (ЛГУ им. А.С. Пуш-
кина, Санкт-Петербург, РФ)
д.филос.н., проф. И.А. Петрова (ВолгГМУ,
Волгоград, РФ)
д.и.н., проф. Е.М. Петровичева (ВлГУ им. А.Г.
и Н.Г. Столетовых, Владимир, РФ)
д.и.н., проф. В.О. Печатнов (МГИМО, Мос-
ква, РФ)
к.и.н. Е.О. Пивоварова (СГУ, Саратов, РФ)
д.филос.н., проф., вед. науч. сотр. А.И. Пига-
лев (ВолГУ, Волгоград, РФ)
д.и.н., проф. А.Г. Подмарицын (Caмарская
духовная семинаря Самаской и Сызранской
Епархии Русской Православной Церкви, Са-
мара, РФ)
д.и.н., проф. Д.И. Полывянный (ИвГУ, Ива-
ново, РФ)
д.полит.н., проф. Е.Г. Пономарева (МГИМО,
Москва, РФ)
д.и.н., проф. С.И. Посохов (Харьковский на-
циональный университет им. В.Н. Каразина,
Харьков, Украина)
д.полит.н., доц., проф. С.П. Поцелуев (ЮФУ,
Ростов н/Д, РФ)
к. богословия, к.и.н. А.А. Пржегорлинский
(ЦПУ преп. Сергия Радонежского, Волгог-
рад, РФ)
д.и.н., проф. В.В. Пузанов (УдГУ, Ижевск, РФ)
к.и.н., ст. науч. сотр. Б.А. Раев (ЮНЦ РАН,
Ростов н/Д, РФ)
к.и.н., доц. Я.Н. Рабинович (СГУ, Саратов, РФ)
д.и.н., проф. О.Ю. Редькина (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)
PhD, доц. истории С.Б. Ригг (Техасский уни-
верситет A&M, Техас, США)
PhD Майкл Рейнольдс (независимый иссле-
дователь, Невада, США)
к.и.н., доц. Н.Г. Рогулин (СПбГУ, Санкт-Пе-
тербург, РФ)

д.и.н., проф. О.В. Романько (КФУ им. В.И.
Вернадского, Симферополь, РФ)
к.и.н., науч. сотр. А.А. Роменский (ГИАМЗ
«Херсонес Таврический», Севастополь, РФ)
д.и.н., доц. Е.А. Ростовцев (СПбГПУ, Санкт-
Петербург, РФ)
д.социол.н. Л.С. Рубан (ИСПИ ФНИСЦ РАН,
Москва, РФ)
к.и.н., доц. Н.В. Рыбалко (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)
д.и.н., вед. науч. сотр. М.А. Рыблова (ЮНЦ
РАН, Ростов н/Д; Волгоградский областной
центр казачьей культуры, Волгоград, РФ)
к.и.н., ст. преп. С.М. Рязанов (Пермский ин-
ститута ФСИН России, Пермь, РФ)
д.и.н., доц. А.Ю. Савосичев (ОГУ им. И.С.
Тургенева, Орёл, РФ)
к.и.н., доц. Д.А. Садаков (ВятГУ, Киров, РФ)
д.и.н., гл. науч. сотр. С.М. Самуйлов (ИСК
РАН, Москва, РФ)
к.и.н., доц. С.А. Сафронов (СФУ, Красно-
ярск, РФ)
к.и.н. Д.Л. Семушин (журнал «Евразия Дей-
ли», Москва, РФ)
д.и.н., проф. Д.В. Сень (ЮФУ, Ростов н/Д, РФ)
к.филос.н., ассоц. науч. сотр. Т.А. Сенина (мо-
нахиня Кассия) (СИ РАН (ф) ФНИСЦ РАН,
Санкт-Петербург, РФ)
д.социол.н., доц. О.В. Сергеева (СПбГУ,
Санкт-Петербург, РФ)
д.полит.н., проф. А.А. Сергунин (СПбГУ,
Санкт-Петербург, РФ)
к.и.н., доц. В.В. Серебряная (ВолгГТУ, Вол-
гоград, РФ)
к.и.н., доц. А.А. Сидоров (МГУ, Москва, РФ)
д.и.н., проф. С.Г. Сидоров (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)
д.и.н., проф. А.С. Скрипкин (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)
д.и.н., проф. Т.И. Славко (Выборгский фили-
ал РАНХиГС, Выборг, РФ)
к.и.н., гл. науч. сотр. Н.Р. Славнитский (Го-
сударственный музей истории Санкт-Петер-
бурга, Санкт-Петербург, РФ)
к.и.н., доц. А.Н. Сорокин (ОГУ им. Ф.М. До-
стоевского, Омск, РФ)
к.и.н., доц. Е.В. Стельник (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)
д.и.н., проф. В.П. Степаненко (УрФУ, Екате-
ринбург, РФ)
д.и.н. А.Д. Таиров (ЮУрГУ, Челябинск, РФ)



РЕЦЕНЗЕНТЫ ЖУРНАЛА В 2020 г.

Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2020. Vol. 25. No 6

д.и.н., проф. Н.П. Таньшина (РАНХиГС, Мос-
ква, РФ)
к.и.н. В.А. Тихонов (независимый исследова-
тель, Москва, РФ)
к.э.н., вед. науч. сотр. Б.И. Ткаченко (ИИАЭ
ДВО РАН, Владивосток, РФ)
д.филол.н., доц. О.В. Томберг (УрФУ, Екате-
ринбург, РФ)
д.и.н., проф. Т.И. Трошина (САФУ им. М.В.
Ломоносова, Архангельск, РФ)
д.и.н., проф. В.П. Трут (ДГТУ, Ростов н/Д, РФ)
к.и.н., к.ю.н., доц. И.В. Тушканов (ВолГУ,
Волгоград, РФ)
д.и.н., проф. И.О. Тюменцев (ВИУ РАНХиГС,
Волгоград, РФ)
д.и.н., гл. науч. сотр. Г.Н. Ульянова (ИРИ
РАН, Москва, РФ)
к.и.н, доц. А.Т. Урушадзе (ЮФУ, Ростов н/Д, РФ)
к.и.н. Б.Г. Усик (ЦДНИВО, Волгоград, РФ)
к.полит.н. Д.Р. Фатыхова (КФУ, г. Казань, РФ)
к.и.н., доц. А.М. Феофанов (ПСТГУ, Моск-
ва, РФ)
к.пед.н., доц. О.А. Фокина (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)
к.и.н., доц. Е.Л. Фурман (ВолГУ, Волгоград, РФ)
к.и.н., доц. Т.Ф. Хайдаров (ИВИ РАН, Моск-
ва, РФ)
к.и.н. Э.А. Хайрединова (ИА Крыма РАН,
Симферополь, РФ)
д.и.н., проф. Е.В. Хахалкина (ТГУ, Томск, РФ)
к.и.н., науч. сотр. Л.Р. Хлебникова (ИВ РАН,
Москва, РФ)
к.полит.н., доц. О.А. Хлопов (РГГУ, Москва, РФ)

д.и.н., проф. А.А. Хохлов (СГСПУ, Самара, РФ)
к.и.н., доц. И.А. Цветков (СПбГУ, Санкт-
Петербург, РФ)
к.и.н., доц. Д.А. Цыганков (МГУ, Москва, РФ)
д.и.н., проф. А.В. Цюрюмов (КалмГУ, Элис-
та, РФ)
к.и.н. П.А. Чемоданов (ЦГАКO, Киров, РФ)
к.и.н., науч. сотр. В.Н. Чхаидзе (ИА РАН,
Москва, РФ)
к.филос.н. В.В. Шевченко (ВолГУ, Волгог-
рад, РФ)
д.и.н., проф. С.Ю. Шенин (СГУ, Саратов, РФ)
к.социол.н. Н.А. Шеховцова (КОУ ВСШ № 1
Волгоградской области, Волгоград, РФ)
д.филол.н., проф. М.Г. Шилина (РЭУ им.
Г.В. Плеханова, Москва, РФ)
к.и.н., доц. В.В. Шишкин (СЗИУ РАНХиГС,
Санкт-Петербург, РФ)
к.и.н., доц. П.В. Шувалов (СПбГУ, Санкт-
Петербург, РФ)
к.и.н., ст. науч. сотр. А.С. Щавелев (ИВИ
РАН, Москва, РФ)
д.и.н., проф. Т.В. Юдина (ВолГУ, Волгоград, РФ)
д.и.н., проф. В.Т. Юнгблюд (ВятГУ, Киров, РФ)
д.и.н., гл. науч. сотр. И.Н. Юркин (ИИЕН
РАН, Москва, РФ)
к.и.н., ст. науч. сотр. Л.В. Яворская (ИА РАН,
Москва, РФ)
д.филос.н., проф. Д.Р. Яворский (ВолГУ, Вол-
гоград, РФ)
к.филол.н., доц. М.В. Яценко (СПбГУТ
им. проф. М.А. Бонч-Бруевича, Санкт-Пе-
тербург,  РФ)





Миссия журнала «Вестник Волгоградского государственного универси-
тета. Серия 4. История. Регионоведение. Международные отношения»  –  со-

действие коллаборации российского и международного профессио-
нального сообщества в целях интернационализации исторической и
политической наук.
Редакционная политика журнала направлена на публикацию статей,
посвященных общим и частным проблемам истории Европы, Аме-
рики и России и вопросам политического развития современного

мира. Редакция принимает к опубликованию рукописи, подготовленные в русле
классических традиций и современных направлений исторической науки. Пуб-
ликуемые статьи позволяют читателю увидеть тесную связь между исто-
рией и современным состоянием общества, показать различные взгляды про-
фессионального сообщества на мировую и российскую историю. В журнале
приветствуются междисциплинарные исследования и научные дискуссии по
актуальным проблемам исторических и политических наук.

Цели журнала:
– публикация оригинальных исторических и политологических исследо-

ваний, основанных на тщательном анализе источников и использовании класси-
ческих или новых методологических подходов;

– ознакомление широкого круга исследователей с современными тенден-
циями и достижениями исторических и политических наук;

– содействие интеграции российской исторической науки в международ-
ное научное пространство;

– бережное отношение и критическое использование трудов и знаний, по-
лученных историками прошлых лет, как российскими, так и зарубежными.

Уважаемые читатели!

Подписка на I полугодие 2021 года осуществляется
по «Объединенному каталогу. Пресса России. Газеты и журналы». Т. 1.

 Подписной индекс 20988.

Стоимость подписки на I полугодие 2021 года 2494 руб. 50 коп.
Распространение журнала осуществляется по адресной системе.



The mission of Science Journal of Volgograd State University. History. Area
Studies. International Relations is to promote the collaboration of the Russian and

international professional community with the aim to internationalize
historical scholarship and political science.
Following the Editorial policy, the journal covers articles on general and
specific problems of the history of Europe, America and Russia and on
political development of the modern world. The Editors publish articles
prepared in accordance with both classical traditions and modern trends

in historical scholarship. The published articles let readers reveal the close connection
between history and modern society, show different views of professional community
on world and Russian history. The journal also seeks to transcend traditional disciplinary
boundaries and foster academic discussions on a wide range of topical issues of
historical scholarship and political science.

Purposes of the journal:
– to publish original historical and political research based on thorough source

studies, traditional and new methodological approaches;
– to promote modern trends and advances in history and political science to a

wide range of scholars;
– to foster the integration of Russian historical scholarship into the international

academia;
– to respect and critically apply knowledge obtained by Russian and foreign

historians of the past.



Dear readers!

Subscription for the 1st half of 2021 is carried out through
“The United Catalog. Russian Press. Newspapers and Journals”. Vol. 1.

The subscription index is 20988.

The cost of subscription for the 1st half of 2021 is 2494.50 rubles.
Distribution of the journal is carried out through the address system.



УСЛОВИЯ ОПУБЛИКОВАНИЯ СТАТЕЙ
В ЖУРНАЛЕ «ВЕСТНИК ВолГУ.

Серия 4. ИСТОРИЯ. РЕГИОНОВЕДЕНИЕ. МЕЖДУНАРОДНЫЕ ОТНОШЕНИЯ»

1. Редакционная коллегия журнала «Вестник ВолГУ. Серия 4. История. Регионоведение. Между-
народные отношения» принимает к печати оригинальные авторские статьи.  

2. Подача, рецензирование, редактирование и публикация статей в журнале являются бесплатны-
ми. Никаких авторских взносов не предусмотрено.  

3. Авторство должно ограничиваться теми, кто внес значительный вклад в концепцию, дизайн,
исполнение или интерпретацию опубликованного исследования. Все они должны быть указаны в каче-
стве соавторов. 

4. Статья должна быть актуальной, обладать новизной, содержать постановку задач (проблем),
описание основных результатов исследования, полученных автором, выводы. Представляемая для
публикации статья не должна быть ранее опубликована в других изданиях. 

5. Автор несет полную ответственность за подбор и достоверность приведенных фактов, цитат,
статистических и социологических данных, имен собственных, географических названий и прочих
сведений, за точность библиографической информации, содержащейся в статье.

6. В случае обнаружения ошибок или неточностей в своей опубликованной работе автор обязан
незамедлительно уведомить об этом редактора журнала (или издателя) и сотрудничать с ним, чтобы
отменить статью или внести в нее исправления.

7. Автор обязан указать все источники финансирования исследования. 
8. Представленная статья должна соответствовать принятым журналом правилам оформ-

ления. 
9. Текст статьи представляется по электронной почте на адрес редколлегии журнала (vestnik4@volsu.ru).

Бумажный вариант не требуется. Обязательно наличие сопроводительных документов.
10. Полнотекстовые версии статей, аннотации, ключевые слова, информация об авторах на рус-

ском и английском языках размещаются в открытом доступе (Open Access) в Интернете.
Отправка автором рукописи статьи и  сопроводительных документов на e-mail

редакции vestnik4@volsu.ru является формой акцепта оферты на принятие договора (публичной
оферты) предоставления права использования произведения в периодическом печатном издании
«Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4. История. Регионоведение. Меж-
дународные отношения».

Редколлегия приступает к работе со статьей после получения всех сопроводительных докумен-
тов по электронной почте. 

Решение о публикации статей принимается редакционной коллегией после рецензирования. Редак-
ция оставляет за собой право отклонить или отправить представленные статьи на доработку на основании
соответствующих заключений рецензентов. Переработанные варианты статей рассматриваются заново.

Среднее количество времени между подачей и принятием статьи составляет восемь недель.

Более подробно о процессе подачи, направления, рецензирования и опубликования науч-
ных статей смотрите на сайте журнала https://hfrir.jvolsu.com в разделе «Для авторов».



CONDITIONS OF PUBLICATION
IN SCIENCE JOURNAL OF VOLGOGRAD STATE UNIVERSITY.

HISTORY. AREA STUDIES. INTERNATIONAL RELATIONS

1. The Editorial Staff of Science Journal of Volgograd State University. History. Area Studies.
International Relations publishes only original articles.  

2. The submission, reviewing, editing and publication of articles in the journal are free of charge.
No author fees are involved.

3. Authorship should be limited to those who have made a significant contribution to the conception,
design, execution, or interpretation of the reported study. All those who have made significant contributions
should be listed as co-authors.

4. An article must be relevant and must include a task (issue) statement, the description of main
research results and conclusions. The submitted article must not be previously published in other journals.

5. The author bears full responsibility for the selection and accuracy of facts, citations, statistical and
sociological data, proper names, geographical names, bibliographic information and other data contained in
the article.

6. If the author discovers a significant error or inaccuracy in his/her own published work, it is the
author’s obligation to promptly notify the journal editor or publisher and cooperate with the editor or publisher
to retract or correct the article.

7. The author must disclose all sources of the financial support for the article. 
8. The submitted article must comply with the journal’s format requirements.
9. Articles should be submitted in electronic format only via e-mail vestnik4@volsu.ru. The author

must submit the article accompanied by cover documents.
10. Full-text versions of published articles and their metadata (abstracts, key words, information

about the author(s) in Russian and English) are available in the Open Access on the Internet.
Submitting an article and cover documents via the indicated e-mail vestnik4@volsu.ru the author

accepts the offer of granting rights (public offer) to use the article in Science Journal of Volgograd State
University. History. Area Studies. International Relations printed periodical.

The Editorial Staff starts the reviewing process after receiving all cover documents by e-mail.
The decision to publish articles is made by the Editorial Staff after reviewing. The Editors reserve the

right to reject or send submitted articles for revision on the basis of the relevant opinions of the reviewers.
Revised versions of articles are reviewed repeatedly.

The review usually takes 8 weeks.

For more detailed information regarding the submission, reviewing, and publication of academic
articles, please refer to the journal’s website https://hfrir.jvolsu.com/index.php/en/ (section
“For Author”).



scholar

Research Bible


	ИСТОРИЯтом25-6-обл-лицо
	Dlya oblozhki
	Vestnik_Istoriya_6_2020.pdf
	ИСТОРИЯтом25-6-спинка

