
Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2025. Vol. 30. No. 6 163


 С

те
ль

ни
к 

Е.
В

., 
20

25
Византийская ЦЕРКОВЬ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2025.6.12

UDC 94(495).03+355.48+355.233.23 	 Submitted: 15.06.2025
LBC 63.3(0)4-93 	 Accepted: 18.12.2025

CHAROS AND THEOTE: THE DIVINE AND THE CTHONIAN  
IN ACRITIC SONGS OF THE 10th – 12th CENTURIES

Evgeny V. Stelnik
Volgograd State University, Volgograd, Russian Federation

Abstract. Introduction. In this paper, we examine a very interesting object given to Charos by God himself 
at a critical moment in battle. In six Cypriot songs (first described by G. Saunier in 1972), this object is called the 
word θεότη. The θεότη is rare and complex. It apparently has Platonic roots, as it appears in one work of Plutarch. 
This word is present in the New Testament (Colossians 2:9) and plays a crucial role in the formulation of the 
Orthodox Christological concept. It is remarkable how this complex and rich word entered “popular” Byzantine 
culture and became the weapon of Charos. In our view, the word θεότη itself is clear evidence of the transformation 
of Christian concepts in the folklore environment. Methods and materials. We analyze Cypriot folk songs based 
on general hermeneutic approaches as formulated by Hans-Georg Gadamer. Our goal is to reconstruct the hidden 
content of Akritian songs from the 10th to 12th centuries and to seek a correct interpretation of the mythological 
context of Byzantine folklore. Analysis. It is important to note that the word θεότη appears in the poems of Andreas 
Sklentzas (late 15th century), an author familiar to Joannes Picator. The word θεότη appears in a fascinating context 
in Andreas Sklentzas. In his Hymn to the Virgin Mary, he calls the Mother of God “the castle of divinity” (κάστρον 
τῆς θεότης) and “the lamp of beauty” (καντήλα τς ὀμορφιᾶς). In the Hymn to Mary Magdalene, Peter and John, 
running to the tomb of Jesus Christ, not only saw divinity – the θεότη – but also two pure, shining angels (δύο 
ἀγγέλους ἔκλαμπρους). In our opinion, it is precisely the brilliance of divinity that explains this strange object – 
the θεότη – in the hands of Charos. Results. Byzantine folklore returns even such a complex theological term as 
θεότη to an archaic context. Θεότη, as the “personal deity” of the Church Fathers and theologians, does not fit into 
a magical worldview and is simplified to a “bright object” that becomes the weapon of Charos.

Key words: Charos, θεότη, Akritas, Byzantine folklore, divinity, “lower world”, everyday history.

Citation. Stelnik E.V. Charos and Theote: The Divine and the Cthonian in Acritic Songs of the 10th – 12th Centu-
ries. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye 
otnosheniya [Science journal of Volgograd State University. History. Area Studies. International Relations], 2025, 
vol. 30, no. 6, pp. 163-168. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2025.6.12

УДК 94(495).03+355.48+355.233.23	 Дата поступления статьи: 15.06.2025
ББК 63.3(0)4-93	 Дата принятия статьи: 18.12.2025

ХАРОС И THEOTE: БОЖЕСТВЕННОЕ И ХТОНИЧЕСКОЕ  
В АКРИТСКИХ ПЕСНЯХ X–XII веков

Евгений Викторович Стельник
Волгоградский государственный университет, г. Волгоград, Российская Федерация

Аннотация. Сюжет схватки культурного героя Акрита (Дигениса) со смертью в лице Хароса является 
ключевым для византийского фольклора. Возникнув, вероятно, в IX в. в Малой Азии, эта мифологическая 
сцена стала общей для всех акритских песен. Cюжет борьбы со Смертью имеет многочисленные вариан-
ты и ответвления. В этой схватке каждый, казалось бы, незначительный элемент или нюанс может иметь 
ключевое значение для правильного прочтения повседневного религиозного переживания византийского 
времени. В данной работе мы рассматриваем очень интересный предмет, который в критический момент 
схватки Харосу дает сам Бог. Этот предмет в шести кипрских песнях (впервые описанных Г. Сонье в 1972 г.) 
называется θεότη. Θεότη – редкое и сложное слово. Оно, видимо, имеет платонические корни, так как встре-
чается в одной работе Плутарха. Это слово присутствует в Новом завете (Послание к Колоссянам 2:9) и 
играет важнейшую роль в формулировании ортодоксальной христологической концепции. Удивительно, как 



164

Византийская ЦЕРКОВЬ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2025. Т. 30. № 6

это сложное и наполненное слово попало в «народную» византийскую культуру и стало оружием Хароса. 
На наш взгляд само слово θεότη является ярким свидетельством трансформации христианских понятий в 
фольклорной среде. Из всего сложного богословского контекста магическое народное сознание смогло ус-
воить только внешнюю часть божественности, а именно яркий свет и блеск, которые сопровождают явление 
Бога или его ангелов. Поэтому, на наш взгляд, θεότη в руках Хароса это не что иное как яркий блестящий 
предмет (это может быть икона или молния), который поражает жертву своим губительным ярким светом.

Ключевые слова: Харос, θεότη, Акрит, византийский фольклор, божественность, «нижний мир», 
повседневная история.

Цитирование. Стельник Е. В. Харос и theote: божественное и хтоническое в акритских песнях X–
XII веков // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. 
Международные отношения. – 2025. – Т. 30, № 6. – С. 163–168. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2025.6.12

Введение. В шести кипрских народных 
песнях традиционный сюжет схватки Акрита 
и бога смерти Хароса приобретает весьма не-
ожиданный поворот [17, p. 135]. Всесильный 
Харос не может одолеть Акрита, захваты 
которого оказываются исключительно креп-
кими. Тогда Харос вырывается из рук Акрита 
и просит помощи у самого Господа (как вари-
ант: поднимается на небо за помощью Бога). 
Находясь на грани поражения, Харос широко 
раскидывает руки и жалуется Господу на свое 
бессилие: Акрит оказывается слишком силен 
для неумолимого и коварного бога Смерти 
[26, σ. 302]. Жалобы Хароса вызывают не-
удовольствие Бога, ведь он послал его не для 
того, чтобы он боролся с Акритом, а чтобы 
забрал душу героя. Более того, чтобы спасти 
ситуацию, Бог дает Харосу особый предмет – 
θεότη, с помощью которого Харос быстро 
побеждает Акрита. Иногда просто при виде 
этого предмета Акрит сдается сам.

Методы. Анализ кипрских народных пе-
сен мы проводим, опираясь на общие подходы 
герменевтики, как они были сформулированы 
Х.-Г. Гадамером. Наша задача заключается в 
реконструкции скрытого содержания акрит-
ских песен X–XII вв., в поиске корректной 
интерпретации мифологического контекста 
византийского фольклора.

Анализ. Включенность архаичного хто-
нического Хароса в православную картину 
мира сама по себе не нова. Похожее вмеша-
тельство Бога в схватку Акрита и Хароса 
можно также найти в цикле песен «Харос и 
пастух». Здесь Господь отдает строгий приказ 
(πρόσταγμα) Харосу забрать душу у архонта 
[26, σ. 303, 305]. Этот приказ Бог отдает на-
столько сурово, что его невозможно ослу-
шаться [26, σ. 306]. В песне «О Константине» 

повествуется о том, как Харос стоит у самих 
ног Господа, который сидит в кресле и ведет 
книгу живых и мертвых. Еще живого Кон-
стантина Бог почему-то записывает к мертвым 
[25, σ. 239] (в других песнях, книгу живых и 
мертвых могут вести три ангела [25, σ. 240]). 
Переписать эту запись в книге невозможно, и 
Константину теперь не остается ничего дру-
гого как умереть.

Иногда сам Харос описывается как 
ангел Господа: он теряет свой характерный 
черный цвет и приобретает ослепительно 
белые одежды [26, σ.  305]. Харос угрожает 
Акриту (Констанину, Янису) теперь не один, 
а вместе с архангелом Михаилом [11, p. 224] и 
пророком Ильей [25, σ. 223]. Характерно, что 
в поствизантийской поэме Иоанна Пикатора 
«Rima therenatika» (XVII в.) Харос даже жалу-
ется, что он вынужден быть злым и сожалеет 
о своих жертвах, но он не может ослушаться 
приказов сурового Бога [8, S. 38]. Здесь мы 
наблюдаем эволюцию представлений о Харо-
се, связанную с постепенным глубоким про-
никновением православного мировоззрения 
в повседневные представления византийцев, 
когда архаичный бог Смерти уже не может 
сосуществовать с христианским Богом, кото-
рый в итоге подчиняет своей власти Хароса. 
Харос из ужасного и кровожадного хтониче-
ского образа превращается в «дедушку Хароса»  
[3, c. 160], помощника в лечении болезней  
[13, p. 103], крестного для детей [13, p. 102] и 
даже в святого [13, p. 101]. Интересно, что Ха-
рос, теряя свои архаичные и хтонические черты, 
как бы передает их православному Богу, кото-
рый представляется в ветхозаветных образах, 
ментально близких к византийскому фольклору.

Интерес в этих шести кипрских песнях 
вызывает загадочный предмет θεότη, с помо-



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2025. Vol. 30. No. 6 165

Е.В. Стельник. Харос и theote: божественное и хтоническое в акритских песнях X–XII веков

щью которого Харос побеждает такого силь-
ного Акрита. Г. Сонье, первый исследователь, 
который обратил внимание на θεότη (1972), 
считал, что это слово проникло в византий-
ский фольклор из «научной» литературы  
[17, p. 135]. Это слово носит не свойственный 
для акритских песен абстрактный характер и 
само по себе является, по его мнению, призна-
ком переработки изначального фольклорного 
сюжета [17, p. 135]. Тем не менее θεότη доста-
точно рано проникло в акритские песни и было 
известно и понятно слушателям песен. Но что 
же означает это слово? Что это за предмет? 
Г. Сонье обращает внимание, что θεότη может 
в одном из вариантов означать самого Бога  
[17, p. 135], являясь результатом трансформа-
ции слова Θεός. Однако здесь перед нами явное 
искажение. В более поздней работе (2003) 
Г. Сонье понимает θεότη как «божественный 
предмет» [19, p. 54], но ясности что это за 
предмет не появляется.

Важно обратить внимание, что θεότη со-
всем не характерный предмет в руках Хароса. 
Оружие Хароса – это всегда определенная 
концепция смерти.

В акритских песнях практически всегда 
Харос вооружен обычным византийским ору-
жием Х–XII вв.: это кинжал / длинный нож 
(μάχαιρα) или меч (σπαθί, ξίϕους) [9, p. 221]. 
Это оружие позволяет Харосу легко извлекать 
душу, которая выходит сама вместе с кровью 
из перерезанного горла несчастной жертвы 
[26, σ. 305]. Жизнь в этом смысле связана на-
прямую с движением крови, столь важным для 
традиционного сельского общества. Более того, 
истечение кровью героя превращает акт смерти, 
по замечанию Ж. Дю Булей, в акт рождения, но 
наоборот [11, p. 232]. Не зря часто Харос дарит 
Акриту пред схваткой красную ленту, его пре-
красной жене – черное платье [17, p. 335].

Иной контекст представляет собой лук в 
руках Хароса [26, σ. 294, 297]. Такая смерть – 
это уже не открытый и справедливый бой, 
а  коварное нападение издалека, часто из за-
сады. Харос, превратившись в ласточку, хитро 
пускает одну стрелу за другой в героя, попадая 
прямо в самое сердце [26, σ. 294]. Герой сна-
чала бледнеет, а потом начинает болеть, так 
как жизненные силы покидают его с каждой 
попавшей стрелой. В такой ситуации бес-
сильны даже самые искусные доктора. Такое 

понимание смерти исключает акт героической 
схватки со Смертью, но отражает представле-
ние о «зависти» Хароса к живым людям. Лук, 
как дистанционное оружие, отражает пред-
ставление о «жадности и ненасытности», но 
и неотвратимости смерти.

Харос в этих контекстах носит четко 
выраженный хтонический характер, он – под-
земное существо, забирающее живых людей 
в «нижний мир», где властвует Земля-Ночь 
(Μαυρηγή или Μαύρη Παναγιά) – мать всех 
живущих людей, возвращающая с помощью 
верного слуги Хароса детей обратно в свое 
лоно [29, σ. 36].

Θεότη в руках Хароса – это явно абсо-
лютно другая концепция смерти и умирания. 
Для выяснения этой концепции мы должны 
рассмотреть само слово.

Слово θεότη имеет платонический кон-
текст. Это слово встречается у Плутарха (De 
Def. Orac. 10), у Лукиана Самосатского (Ic-
arom. 9) и в романе Гелиодора (в цитировании 
Орибасия) [14, p. 669]. Как и все греческие 
существительные на της оно происходит от 
прилагательного, обозначает качество, а не 
сущность, и несет достаточно абстрактный 
характер. У античных авторов θεότη обо-
значает «божественность», «божественную 
природу» и «божественность как особое 
качественное состояние» [4, c. 778; 1, c. 603; 
15, S. 1198; 6, p. 416].

В христианской литературе смысл этого 
непростого слова меняется. В Новом завете 
слово встречается один раз. Слово само по 
себе, по мнению Р.Ч. Тренча, исключительно 
редкое [22, p. 9]. У Апостола Павла в Послании 
к Колоссянам (2:9) θεότη дается в контексте 
сущностной полноты божественности Хри-
ста. Это полное и личностное воплощение 
божества, то есть Христос не просто носитель 
божественных качеств, а Бог в прямом, абсо-
лютном смысле этого слова. В этом смысле 
полнота божества Иисуса явлена «телесно». 
То есть слово θεότη имеет четкие христоло-
гические значения [20, p. 36], что будет иметь 
далеко идущие исторические последствия 
в арианских и монофизистких конфликтах. 
У  Августина Блаженного (De Civitate Dei 
contra paganos 7.1.) θεότη – это особое со-
стояние божественного бытия, это божество 
в своей сущности, а не в качестве или в виде 



166

Византийская ЦЕРКОВЬ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2025. Т. 30. № 6

атрибута. Это личное Божество Сына-Бога. 
В византийском словоупотреблении, по мне-
нию И. Криараса, существительное женского 
рода θεότη понимается похожим образом, как 
то, что «относится к божественной природе», 
либо сама «божественная природа», «боже-
ственная сущность» [24, σ. 106, 175.]. 

Интересно, что Р.Ч. Тренч, комментируя 
разницу между словом θεότη и θειότης прибе-
гает к достаточно яркой метафоре божествен-
ности Иисуса: «Это были не просто лучи боже-
ственной славы, которые озаряли Его, освещая 
Его личность на время и с великолепием, не 
принадлежащим Ему; но Он был и есть абсо-
лютный и совершенный Бог» [22, p. 8].

Θεότη встречается 6 раз в Посланиях 
Василия Великого [7, p. 68, 86, 206, 234, 390, 
402], 5 раз в сочинении Иоанна Дамаскина 
[12, p. 94, 224, 274, 318, 480], упоминается у 
Фотия [27]. Слово θεότη весьма особенное и 
возникает вопрос, как оно вообще оказалось 
в употреблении кипрских певцов народных 
песен. Возможно, ответ в том, что именно 
на Кипре сложилось настоящее сообщество 
«профессиональных» «народных» поэтов 
(ποιητάρηδες) [17, p. 142], которые могли 
вставить это «научное» слово для большего 
эффекта у аудитории.

Тем не менее θεότη встречается в стихах 
Андреаса Скленцаса (конец XV  в.), автора, 
знакомого Иоанну Пикатору. Θεότη у Андреаса 
Скленцаса дается в очень интересном контек-
сте. В Гимне Деве Марии он называет Бого-
матерь «замком божественности» (κάστρον τῆς 
θεότης) и «светильником красоты» (καντήλα τς 
ὀμορφιᾶς) [23, p. 129]. В Гимне Марии Магда-
лине Петр и Иоанн, прибежавшие к гробнице 
Иисуса Христа, не только увидели божествен-
ность – θεότη, но и двух чистых сияющих 
ангелов (δύο ἀγγέλους ἔκλαμπρους) [23, p. 121]. 
На наш взгляд, именно блеск божественности 
может дать объяснение этому странному пред-
мету θεότη в руках Хароса.

Яркий блеск – традиционно одна из ос-
новных свойств божества в народном понима-
нии [5, p. 160]. Блеск – это свойство небесного 
происхождения божества [5, p. 379].

Ветхозаветный Бог – это «блестящий и 
сверкающий Бог» [5, p. 380], служат такому 
божеству яркие ангелы, сотворенные из «огня и 
ветра», «сверкающие войны» [5, p. 379]. Ангелы 

в ветхозаветной традиции, которая так близка 
к византийскому фольклору, часто напрямую 
связывались со звездами и небесными свети-
лами [21, p. 229] или даже молниями [2, c. 228].

Θεότη, как божественность, в конкрет-
ном и предметном фольклорном понимании 
кипрских песен может принимать вид яркого 
«божественного предмета».

Так, в одной из кипрских песен, опубли-
кованных К. Хаджиоанну, рассказывается, 
что Харос приходит к своей жертве с иконой 
Господа в руках, от которой настолько яркий 
свет, что несчастный сразу умирает [28, σ. 138]. 
Иногда Харос, который обычно представля-
ется как «черный всадник», внезапно превра-
щается в очень яркое Солнце, двигающееся 
на Запад прямо через горы (цикл песен «спор 
Яниса с Солнцем») [18, p. 135, 140]. Иногда 
Харос описывается одетым в слишком яркие 
одежды [26, σ. 306], у него могут быть яркие 
золотые волосы [13, p. 100], которые блестят 
как солнце [26, σ. 306]. Важно обратить вни-
мание, что взгляд у Хароса может быть такой 
же яркий как молния [25, σ. 248]. Этот блеск 
исключительно опасен для живых людей.

Выводы. Предмет θεότη представляет 
совершенно иную концепцию смерти, но от 
этого не менее архаичную. Харос в этом кон-
тексте персонаж небесного, божественного 
мира. Харос через предмет θεότη наделяется 
божественной энергией, но этот небесный мир 
только напоминает христианский. Загробный 
мир в византийском фольклоре может при-
нимать своеобразный вид античного «сол-
нечного сада» [10, S. 23]. Даже Гелиос в этом 
контексте может представляться богом Аида 
[16, p. 81], а Аполлон мог сеять смерть своим 
ярким светом [28, σ. 138]. А главное, что в этом 
варианте представлений сам Бог начинает при-
нимать исключительно архаичные черты. Это, 
скорее, Бог Ветхого Завета, суровый, жестокий 
и неуклонный, не даром его в народных пред-
ставлениях начинает уравновешивать добрая 
Богородица.

Византийский фольклор даже такой 
сложный богословский термин, как θεότη, 
возвращает в архаичный контекст. Θεότη как 
«личностное божество» отцов Церкви и бого-
словов не укладывается в магическое мировоз-
зрение и упрощается до «яркого предмета», 
который превращается в оружие Хароса.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2025. Vol. 30. No. 6 167

Е.В. Стельник. Харос и theote: божественное и хтоническое в акритских песнях X–XII веков

REFERENCES

	 1.	 Veisman A.D. Grechesko-russkiy slovar 
[Greek-Russian Dictionary]. Moscow, Greko-lat.kab. 
Yu.A. Shichalina, 1991. 1370 p.
	 2.	  Glagolev A. Vethozavetnoe bibleyskoe 
ucheniye ob angelah. Opyt bibleysko-bogoslovskogo 
issledovaniya [The Old Testament Biblical Teaching 
on Angels: An Experiment in Biblical-Theological 
Research]. Kiev, tip. I.I. Gorbunova, 1900. 705 p.
	 3.	  Grecheskie narodnye pesni [Greek Folk 
Songs]. Moscow, Gos. Izd-vo khud. lit., 1957. 294 p.
	 4.	 Dvoretskiy I.Ch. Drevnegrechesko-russkiy 
slovar. T. I [Ancient Greek-Russian Dictionary. Vol. 1]. 
Moscow, Gos. Izd-vo inostr. i nats. slovarei, 1958. 
1143 p.
	 5.	 Alomia K. Lesser Gods of the Ancient Near 
East and Some Comparisons with Heavenly Beings  
of the Old Testament. Ann Arbor, MI University Mi-
crofilms International, 1989. 654 p.
	 6.	 Bailly A. Abrégé du Dictionnaire Grec-Fran-
çais. Paris, Librairie Hachette, 1919. 1012 p.
	 7.	 Deferrari R.J., ed. Basil. Letters. Volume I: 
Letters 1–58. Cambridge, Harvard University Press, 
1926. 432 p.
	 8.	 Beck H.-G. Die Byzantiner und ihr Jenseits: 
Zur Entstehungsgeschichte einer Mentalität. München, 
Verlag der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, 
1979. 71 S.
	 9.	 Birkenmeier J.W. The Development of the 
Komnenian Army 1081–1180. Leiden; Boston, Brill, 
2002. 266 p.
	 10.	 Dieterich A. Nekyia. Beiträge zur Erklärung 
der Neüestdeckten Petrusapokalypse. Leipzig, Druck 
und Verlag von B. G. Teubner, 1893. 238 S.
	 11.	 Du Boulay J. The Greek Vampire: A Study  
of Cyclic Symbolism in Marriage and Death. Man, 
1982, vol. 17, iss. 2, pp. 219-238.
	 12.	 Woodward G.R., Mattingly, H., eds. John 
Damascene. Barlaam and Ioasaph. Cambridge, Har-
vard University Press, 1914. 636 p.
	 13.	 Lawson J.C. Modern Greek Folklore and An-
cient Greek Religion: A Study in Survivals. Cambridge, 
Cambridge University Press, 1910. 664 p.
	 14.	 Liddell H.G., Scott R. A Greek-English Lexi-
con. Oxford, Clarendon Press, 1901. 1774 p.
	 15.	  Pape W. Handwörterbuch der griechischen 
Sprache: in vier Bänden. Bd.  1 (Alpha – Kappa). 
Braunschweig, u.a., 1842. 1336 S.
	 16.	 Rocco S. Sull’origine del mito di Caronte. 
Rivista di Storia Antica e Scienze Affini: Diretta da 
Giacomo Tropea II (1896–1897). Roma, “L’erma” Di 
Bretschneider, 1972. pp. 73-81.

	 17.	 Saunier G. Le combat avec Charos dans 
les chansons populaires grecques. Ellēnika, 1972, 
vol. 25, no. 1, pp. 119-152; no. 2 (Meros deutero  
[The 2nd Part]), pp. 335-370.
	 18.	 Saunier G. Le pari de Yannis et du soleil. 
Études rurales, 1985, no. 97–98, pp. 133-151.
	 19.	 Saunier G. Quelques personnages de la poé-
sie épique. Les mythes et les légendes que partagent 
les peoples de l’Europe. Table ronde animée par 
Hélène Ahrweiler. Paris, Université de l’Europe, 2004,  
pp. 52-59.
	 20.	 Strong J. A Concise Dictionary of the Words 
in the Greek Testament; with their Renderings  
in the Authorized English Version. New York, Eaton  
& Mains Cincinnati, Jennings & Grahan, 1890. 2425 p.
	 21.	 Stuckenbruck L. Angel Veneration and Chris-
tology: A Study in Early Judaism and in the Christology 
of the Apocalypse of John. Tübingen, J.C.B. Mohr, 
1995. 348 p.
	 22.	 Trench R.C. Synonyms of the New Testament. 
London, Kegan, Paul, Trench, Trübner, 1894. 425 p.
	 23.	 Kakoulidi E.D. Poiēmata tou Andrea Sklentza. 
Kritikē ekdosē [The Poems of Andrew Sklentza. 
A Critical Edition]. Ellēnika, 1967, no. 20, pp. 107-145.
	 24.	 Kriaras E. Leksiko tēs Mesaiōnikēs Ellēnikēs 
Dēmōdous Grammateias: 1100–1669. T. 7 [Diction-
ary of Medieval Greek Popular Literature: 1100–
1669. Vol.  7]. Thessaloniki, s.n., 1980. 242 p.
	 25.	 Politis N.G. Akritika asmata. O thanatos tou 
Digenē [The Death of Digenes]. Laographia [Folk-
lore], 1909, vol. 1, pp. 169-275.
	 26.	 Passow A., ed. Tragoudia rōmaiika = 
Popularia carmina Graeciae recentioris [The Roman 
Roman Tragedy = Popular Poems of Later Greece]. 
Lipsiae, B.G. Teubner, 1860. 650 p.
	 27.	 Phōtios o Megas. Epistolē pros Boulgaron 
Ēgemona [Photius the Great. Letter to the Bulgarian 
Ruler]. URL: https://www.myriobiblos.gr/texts/greek/
fotios_metafrasi_7.html
	 28.	 Chatziioannou K. Laographika Kuprou: 
dēmotika tragoudia, paroimies, mythoi, paramythia, 
paradoseis, deisidaimonies kai prolēpseis, ainigmata, 
ksorkia, leksilogio [Folklore of Cyprus: Folk Songs, 
Proverbs, Myths, Fairy Tales, Traditions, Superstitions 
and Folk-Beliefs, Riddles, Spells, Vocabulary]. 
Lefkosia, Zaballe LTD Publ., 1984. 187 p.
	 29.	 Psychogiou E. Maurē gē kai Elenē: 
Teletourgies thanatou kai anagennēsēs: Chthonia 
mythologika, nekrika drōmena kai moirologia stē 
sygchronē Ellada [Black Earth and Helen: Rituals  
wof Death and Rebirth: Chthonic Mythological, 
Funeral Events and Obituaries in Modern Greece]. 
Athens, Akadēmia Athenōn Publ., 2008. 532 p.



168

Византийская ЦЕРКОВЬ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2025. Т. 30. № 6

Information About the Author
Evgeny V. Stelnik, Candidate of Sciences (History), Associate Professor, Department of Service and 

Tourism, Volgograd State University, Prosp. Universitetsky, 100, 400062 Volgograd, Russian Federation, 
analitika@volsu.ru, https://orcid.org/0000-0003-1097-1161

Информация об авторе
Евгений Викторович Стельник, кандидат исторических наук, доцент кафедры сервиса 

и туризма, Волгоградский государственный университет, просп. Университетский, 100, 400062  
г. Волгоград, Российская Федерация, analitika@volsu.ru, https://orcid.org/0000-0003-1097-1161


