

 П

аш
ко

в 
П

.А
., 

20
25

140 Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2025. Т. 30. № 6

Византийская ЦЕРКОВЬ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2025.6.10

UDC 371.2:27-36	 Submitted: 28.05.2025
LBC 86.372.11-3	 Accepted: 03.10.2025

“AUGUSTINE AGREED WITH OUR TEACHERS”:  
INTERPRETATIONS OF Saint AUGUSTINE’S TRIADOLOGY  

IN BYZANTINE ANTI-LATIN POLEMIC
Petr A. Pashkov

Orthodox St. Tikhon University for the Humanities, Moscow, Russian Federation

Abstract. Introduction. This article explores the reception of Saint Augustine’s triadology in Greek-
language polemical literature from the 7th to the 15th centuries. The problem of the reception of Latin thought in 
Byzantium represents one of the most pressing areas of contemporary Byzantine studies. The research focuses 
on how Byzantine theologians interpreted Augustine’s Trinitarian doctrine in comparison with Eastern Orthodox 
theology. Methods and materials. The analysis is based on a corpus of Byzantine anti-Latin polemical writings 
spanning from Patriarch Photius to Gennadios Scholarios. The study employs diachronic comparative-historical 
and source-critical methods, alongside theological approaches, including systematic reconstruction and comparative 
theological analysis. The principal primary sources include key Byzantine texts addressing the Filioque question, as 
well as the Greek translation of Augustine’s De Trinitate prepared by Maximos Planoudes in the late 13th century. 
Analysis. Earlier Byzantine theologians demonstrated limited awareness of Augustine’s works and showed general 
reluctance to attribute authoritative weight to his testimony. A more nuanced approach is present in St. Maximus the 
Confessor’s letter to Marinus, which proposed a conceptual distinction between the Latin procedere and the Greek 
ἐκπορεύεσθαι. This interpretation allowed for a more nuanced understanding of the Spirit’s procession “through 
the Son,” without implying dual hypostatic origination. The translation of De Trinitate by Planoudes expanded the 
Byzantine engagement with Augustinian thought. In the 14th – 15th centuries, under the influence of Palamite theology, 
Byzantine authors began to reinterpret Augustine’s triadology in a way compatible with Orthodox doctrine. Results. 
The reception of Augustine’s Trinitarian teaching in Byzantium evolved from rejection to reinterpretation. By the 
Palamite period, Byzantine thinkers had developed a coherent hermeneutic that allowed Augustine’s teaching on 
the Filioque to be understood within an Orthodox framework: the Holy Spirit originates from the Father alone, yet 
is manifested through the Son as the common gift of both. Funding. The research was carried out with funds of a 
grant from the Russian Science Foundation, project no. 24-78-10165, https://rscf.ru/project/24-78-10165/.

Key words: Greek-Latin polemics, Council of Ferrara-Florence, Filioque, Blessed Augustine, Maximus the 
Confessor, Mark of Ephesus.

Citation. Pashkov P.A. “Augustine Agreed with Our Teachers”: Interpretations of Saint Augustine’s 
Triadology in Byzantine Anti-Latin Polemic. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. 
Seriya  4. Istoriya. Regionovedenie. Mezhdunarodnye otnosheniya [Science Journal of Volgograd State 
University. History. Area Studies. International Relations], 2025, vol. 30, no. 6, pp. 140-149. (in Russian).  
DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2025.6.10

УДК 371.2:27-36	 Дата поступления статьи: 28.05.2025
ББК 86.372.11-3	 Дата принятия статьи: 03.10.2025

«АВГУСТИН БЫЛ С НАШИМИ УЧИТЕЛЯМИ СОГЛАСЕН»: 
ИНТЕРПРЕТАЦИИ ТРИАДОЛОГИИ БЛаЖенного АВГУСТИНА  

В ВИЗАНТИЙСКОЙ АНТИЛАТИНСКОЙ ПОЛЕМИКЕ
Петр Алексеевич Пашков

Православный Свято-Тихоновский гуманитарный университет, г. Москва, Российская Федерация

Аннотация. Введение. В данной статье рассматривается рецепция триадологии святого Августина в 
грекоязычной полемической литературе VII–XV веков. Проблема восприятия латинской мысли в Византии 
является одной из наиболее актуальных тем современной византинистики. Исследование сосредоточено 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2025. Vol. 30. No. 6 141

П.А. Пашков. «Августин был с нашими учителями согласен»

на том, как византийские богословы истолковывали триадологическое учение Августина в сопоставлении 
с восточнохристианским богословием. Методы и материалы. Анализ основан на корпусе византийских 
антилатинских полемических сочинений от св. патриарха Фотия до Геннадия Схолария. В исследовании 
применяются диахронный сравнительно-исторический и источниковедческий методы, а также методы 
теологические, включающие систематическую реконструкцию и сравнительно-богословский анализ. В чис-
ло основных источников входят ключевые византийские тексты, посвящённые вопросу Filioque, а также 
греческий перевод трактата Августина De Trinitate, выполненный Максимом Планудом в конце XIII века. 
Анализ. Ранние византийские богословы имели ограниченное представление о сочинениях Августина и, 
как правило, не придавали его свидетельствам авторитетного значения. Более дифференцированный подход 
наблюдается в послании святого Максима Исповедника к Марину, где предлагается концептуальное раз-
личие между латинским procedere и греческим ἐκπορεύεσθαι. Это толкование позволило по-новому понять 
«исхождение» Духа «через Сына» – в смысле, не подразумевающем двойного ипостасного происхожде-
ния. Перевод De Trinitate, выполненный Планудом, значительно расширил представление византийцев об 
учении св. Августина. В XIV–XV вв. под влиянием паламитского богословия византийские авторы начали 
реинтерпретировать триадологию Августина в духе православного вероучения. Результаты. Рецепция 
триадологического учения Августина в Византии прошла путь от неприятия к богословскому переосмыс-
лению. Опираясь на паламитский богословский синтез, византийские мыслители выработали целостную 
герменевтику, позволявшую истолковать учение Августина о Filioque в православных категориях: Святой 
Дух исходит от одного только Отца, но является миру через Сына как общий дар Отца и Сына. Финанси-
рование. Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда № 24-78-10165, https://rscf.
ru/project/24-78-10165/.

Ключевые слова: греко-латинская полемика, Ферраро-Флорентийский собор, Filioque, блаженный 
Августин, Максим Исповедник, Марк Евгеник.

Цитирование. Пашков П. А. «Августин был с нашими учителями согласен»: интерпретации триадо-
логии блаженного Августина в византийской антилатинской полемике // Вестник Волгоградского государ-
ственного университета. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. – 2025. – Т. 30, 
№ 6. – С. 140–149. – DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu4.2025.6.10

Введение. Проблема восприятия латин-
ской мысли в Византии представляет собой 
одно из наиболее актуальных направлений 
современной византинистики. В последние 
десятилетия исследователи отказываются от 
представления о византийской мысли в позд-
нейший период существования Восточной 
империи как «герметичном» мире, изолиро-
ванном от латинской традиции. Особую значи-
мость вопрос о греко-латинских культурных и 
интеллектуальных связях приобретает в связи 
со спором об исхождении Св. Духа – как из-
вестно, именно вопрос о том, исходит ли Дух 
только от Отца или от Отца и Сына, составлял 
важнейшее богословское содержание греко-
латинской полемики. Вместе с тем, несмотря 
на существование множества исследований, 
посвященных вопросу о Filioque, в русскоя-
зычной науке отсутствуют исследования, в 
которых была бы представлена в обобщенном 
виде картина византийской рецепции бого-
словия блаженного Августина в связи с этим 
богословским спором. Шагом к созданию 
такой работы является настоящая публикация; 

этим определяется ее актуальность и новизна. 
Цель данной работы – системная реконструк-
ция (в диахронии) интерпретаций учения блж. 
Августина об исхождении Св. Духа у визан-
тийских церковных писателей IX–XV веков.

Методы и материалы. Настоящее ис-
следование проведено на материале корпуса 
византийских антилатинских полемических 
сочинений от св. патр. Фотия до (частично) 
Геннадия Схолария. Реконструкция подходов 
византийских мыслителей к триадологии блж. 
Августина в контексте спора о Filioque произ-
ведена с использованием методов диахрони-
ческого сравнительно-исторического анализа, 
источниковедческого метода и совокупности 
теологических методов, включая методологию 
системной реконструкции с последующим 
применением метода компаративного теоло-
гического анализа.

Анализ. Уже в «золотой век» патристики 
между греко- и латиноязычным миром суще-
ствовал коммуникативный разрыв. Формально 
признавая авторитет латинских святых отцов, 
византийцы знакомились с верой западной ча-



142

Византийская ЦЕРКОВЬ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2025. Т. 30. № 6

сти христианского мира почти исключительно 
через посредство кратких вероисповедных 
текстов, в первую очередь папских посланий. 
Ограниченность византийского богословского 
кругозора особенно ощущалась в случае с на-
следием блж. Августина: вплоть до IX в. тво-
рения блаженного Августина были известны 
в основном по флорилегиям [1, p. 37–76; 4, 
p. 726–734]; на греческий язык был переведен 
только один небольшой его трактат – «О дея-
ниях Пелагия» [14, p. 572].

Положение дел начало меняться в связи 
со спором об исхождении Святого Духа. Ви-
зантийские полемисты, начиная со свт. Фотия, 
могли настаивать, что у грекоязычных святых 
отцов ясно выражено представление, что 
только Отец является в Троице «причиной» 
(αἰτία) бытия двух других ипостасей. Но и 
их оппоненты апеллировали к наследию свя-
тых – западных учителей Церкви, учивших, 
что «Spiritus Sanctus a Patre Filioque procedit». 
Латинские полемисты, таким образом, ставили 
византийцев перед выбором: «...Либо [латин-
ские учителя Церкви] благочестиво учили, и 
те, кто считает их отцами, должны быть соглас-
ны с их мнением, либо нужно отвергать вместе 
с мнением и их как зачинателей злочестивых 
догматов» [17, col. 344]. Исключение святого 
Августина или Иеронима из числа учителей 
Церкви было для ромеев немыслимым (только 
в ХХ в. чрезвычайно оригинальный мысли-
тель – священник Иоанн Романидис – мог 
предлагать «официально осудить сочинения 
Августина, а затем объяснить причины этого 
европейцам» [33, σ. 342]). Следовательно, 
византийским богословам было необходимо 
предложить такую интерпретацию сочинений 
блж. Августина, которая позволила бы, при-
знавая его святость, не делать тех выводов, 
которые делали позднейшие латинские цер-
ковные писатели.

Сам св. Фотий, патр. Константинополь-
ский, имевший крайне ограниченное представ-
ление о латинской богословской мысли, считал 
Filioque не более, чем досадной ошибкой от-
дельных церковных деятелей. В отношении 
высказываний западных учителей Церкви об 
исхождении Св. Духа «и от Сына» св. Фотий 
допускал следующие ходы мысли:

1. Считать эти изречения подложными 
[17, col. 352].

2. Признать, что упомянутые святые 
ошибались по неведению [17, col.  348] или 
«по икономии» [17, col. 352–353].

3. Отвергнуть их, поскольку сторонников 
учения об исхождении Св. Духа от одного Отца 
среди святых было значительно больше [12, 
col. 146–147].

Проблемой предложенного св. Фотием 
решения – «стратегии отрицания» – было то, 
что оно не учитывало степени распростра-
ненности Filioque на Западе: признанные 
Востоком святые, в особенности блж. Авгу-
стин, говорили об исхождении Святого Духа 
слишком много и слишком подробно, чтобы 
их рассуждения можно было бы отмести как 
ошибки по недомыслию или подлоги.

Хотя именно св. Фотий традиционно 
считается первым из крупных антилатинских 
полемистов, первый спор по вопросу об ис-
хождении Св. Духа между представителями 
христианского Востока и Запада развернулся 
задолго до него. Свидетельством об этом 
споре является Opusculum 10 прп. Максима 
Исповедника – выдержка из сохранившегося 
фрагментарно его послания к пресвитеру 
Марину. Из письма, написанного в 645/646 г. 
[24, p. 53–55], следует, что несколько ранее 
папа Римский Феодор (первым из римских 
понтификов) направил на Восток послание с 
исповеданием веры, которое включало в себя 
упоминание об исхождении Св. Духа и от 
Сына. Это вызвало возмущение со стороны 
византийской иерархии, в ту эпоху монофе-
литской. Прп. Максим, стремясь защитить 
Римскую Церковь от возможных нападок, дал 
ортодоксальное толкование латинской форму-
ле «a Patre Filioque procedere». 

«...[римляне] привели единодушные 
свидетельства Римских отцов, а также Кирил-
ла Александрийского, из составленного им 
трактата на Евангелие от Иоанна. Посредством 
этих [речений] они показали, что не делают 
Сына причиной Духа Святого (οὐκ αἰτίαν τὸν 
Υἱὸν ποιοῦντας τοῦ Πνεύματος), ибо признают 
Отца единственной причиной Сына и Духа 
(μίαν γὰρ ἴσασιν Υἱοῦ καὶ Πνεύματος αἰτίαν τὸν 
Πατέρα), Одного – по рождению, Другого – по 
исхождению. Но они хотят указать, что [Дух] 
выступает (πρόεισι) через [Сына], и тем самым 
сделать очевидным единство и неотличимость 
сущности» [15, col.  136]. Толкование прп. 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2025. Vol. 30. No. 6 143

П.А. Пашков. «Августин был с нашими учителями согласен»

Максим сопроводил замечанием о затрудни-
тельности перевода терминологии с одного 
языка на другой [15, col. 136].

Предложенная св. Максимом интерпре-
тация латинских текстов представляла собой 
набросок, а не развернутую систему, и была 
сформулирована на материале отдельных 
отрывков и цитат. Тем не менее можно гово-
рить о том, что в письме к Марину изложены 
основные принципы согласования греческой 
и латинской триадологии:

1. Латинская триадологическая терми-
нология не имеет прямых эквивалентов в 
греческом языке. 

2. Отец есть единственная причина (αἰτία) 
бытия Сына и Св. Духа.

3. Сын связан со Св. Духом, но эта связь 
отлична от образа получения Св. Духом ипо-
стасного бытия (τὸ ἐκπορεύεσθαι).

Несмотря на свою оригинальность (или 
именно из-за нее), послание к Марину не сразу 
стало авторитетным текстом. Как и св. Фотий, 
последующие полемисты либо оспаривали 
подлинность текстов латинских святых, пи-
савших об исхождении Св. Духа и от Сына, 
либо попросту признавали их ошибочными 
(иногда и в целом принижая авторитет этих 
авторов). Характерным примером может 
служить митр. Никейский Евстратий (писал 
около 1112–1113 гг.), который характеризовал 
«Августина, Амвросия и Ипполита» как «тех, 
кто у латинян исследовал догматы... частным 
образом и поодиночке» и потому «уклонился 
от должного» [29, σ. 67]. Даже более резко 
высказывался Михаил Глика: «Когда [отцы] 
согласны с истиной, Августин устыдится, Ам-
вросий замолчит» [32, σ. 341]. Блж. Августин 
здесь представал не только не авторитетом, но 
скорее одним из оппонентов, которых нужно 
было заставить «замолчать» и «постыдиться».

На этом фоне выделялся трактат блж. 
Феофилакта, архиеп. Охридского, «О том, в 
чем обвиняются латиняне» (создан, вероятно, 
ок. 1112 г.; нельзя исключать и датировку ок. 
девяностого года XI столетия [8, p. 114]) с его 
попыткой интерпретации латинской триадо-
логии:

«Ты мне скажешь, что и сам знаешь, что 
Отец – причина бытия Духа (αἴτιος τοῦ εἶναι 
τῷ Πνεύματι) по образу исхождения (κατὰ τὸν 
τρόπον τῆς ἐκπορεύσεως) точно так же, как и 

Сына – по образу рождения, а об исхождении 
Духа от Сына говоришь не в этом значении, а 
в смысле излияния и раздаяния. <...> Бедность 
речи и скудость латинского языка вынуждают 
тебя [выражаться таким образом]. <...>. Тогда 
я всюду готов позволить тебе употреблять те 
выражения, которые есть в твоем языке, <...> 
но только с надлежащим предварительным 
разъяснением, чтобы слушатели не остава-
лись в неведении о том, что за одним словом 
стоит двоякий смысл. Но в Символе возвещай 
исхождение только от Отца; ибо здесь мы ис-
поведуем свою веру, и это исповедание должно 
быть чистым, светлым и простым (таково ведь 
и то, во что мы верим), свободным от смеше-
ния, темноты или многозначности» [8, p. 257].

Несмотря на отсутствие у блж. Феофи-
лакта прямых ссылок на послание к Марину, 
как кажется, начальная часть цитируемого 
фрагмента («εἰδέναι καὶ ὡς αἴτιος τοῦ εἶναι 
τῷ Πνεύματι ὁ Πατὴρ κατὰ τὸν τρόπον τῆς 
ἐκπορεύσεως, ὥσπερ κατὰ τὸν τῆς γεννήσεως 
τῷ Υἱῷ») представляет собой парафраз тек-
ста прп. Максима («μίαν γὰρ ἴσασιν Υἱοῦ καὶ 
Πνεύματος τὸν Πατέρα αἰτίαν· τοῦ μὲν κατὰ 
τὴν γέννησιν· τοῦ δέ, κατὰ τὴν ἐκπόρευσιν»). 
Развивая эту мысль далее, Феофилакт так-
же опирается на Исповедника (хотя у него 
присутствует характерное снисходительное 
отношение к латинскому языку, которого у 
прп. Максима не заметно): в латинском языке 
отсутствует ясное разграничение терминоло-
гии для «исхождения» как получения бытия и 
«раздаяния» даров Духа Святого, и потому на 
латинском языке допустимо говорить об «ис-
хождении» Духа и от Сына при правильном 
понимании этого исхождения и признания 
Отца единственной «причиной» бытия двух 
других ипостасей. 

Все упомянутые выше авторы не рас-
сматривают конкретных текстов ни при 
отрицании авторитета латинских учителей 
Церкви, ни при попытках интерпретации их 
позиции. Разумеется, эта ситуация со време-
нем, пусть и медленно, менялась, особенно 
в связи с интенсификацией греко-латинских 
культурных связей в эпоху Комнинов, одна-
ко знание латинской патристики в Византии 
оставалось фрагментарным. Уже в XIII столе-
тии Димитрий Торник, высокопоставленный 
чиновник Никейской империи, в одном из 



144

Византийская ЦЕРКОВЬ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2025. Т. 30. № 6

полемических текстов пытался предложить 
опровержение Filioque через выражение блж. 
Августина Spiritus a Patre principaliter procedit 
[28, σ. 933] – в использованном Торником 
переводе principaliter было передано как πρω-
τοτύπως: «Если же Дух первичным образом 
(πρωτοτύπως) исходит от Отца, – как учит тебя 
Августин, великий для твоего Святейшества 
[папы Римского], да и для нас, <...> то от Сына 
Он вовсе не исходит, потому что исхождение от 
Отца не несовершенно, а значит в исхождении 
от Сына для совершенства и не нуждается» [5, 
p. 195]. Торник уже не позволял себе выраже-
ний в духе «Августин постыдится», однако и 
его прочтение богословия блж. Августина ис-
ходило из единственного выражения, взятого 
вне контекста. 

Даже в ходе споров о Лионской унии 
(1274–1282) участники полемики практически 
не ссылались на тексты латинских святых. 
В том числе и Иоанн Векк, униатский патри-
арх Константинопольский, ограничивался 
лишь общим указанием на авторитет западных 
учителей Церкви, без обращения к конкретным 
текстам [16, p. 109]. Характерно, что и патр. 
Григорий Кипрский – его наиболее значимый 
богословский оппонент, предложивший свой 
оригинальный вариант трактовки вопроса 
об исхождении Св. Духа, также ни разу не 
упоминал св. Августина в своих сочинениях. 
Причиной такого положения вещей оставался, 
по-видимому, языковой барьер.

Ситуацию изменил перевод Максимом 
Планудом трактата «О Троице» блж. Авгу-
стина, созданный после 1274 г., в связи с 
Лионской унией [6, p. 15]. Перевод Плануда 
стал импульсом для более глубокой рецепции 
учения блж. Августина у последующих поко-
лений богословов 1. Тем не менее тенденция 
к отвержению авторитета блж. Августина в 
какой-то степени продолжала сохраняться, так 
что возникала нужда в защите его статуса как 
учителя Церкви как такового. Так, рукопись 
Vat. gr. 606. Fol. 312v-313r (XIV в.) содержит 
составленную Димитрием Кидонисом не-
большую подборку цитат из Деяний Соборов, 
подтверждающих авторитет святителя. Ха-
рактерен заголовок флорилегия: «Наглядное 
доказательство относительно Августина, что 
Соборы провозглашают его в высшей степени 
выдающимся учителем и святым» [21, S. 2–4].

Впрочем, несмотря на эти колебания, к 
середине XIV в. трактат «De Trinitate» в гре-
ческом переводе был в целом «усвоен» визан-
тийскими богословами и стал использоваться в 
том числе и в богословских сочинениях, кото-
рые не имели непосредственного отношения к 
антилатинской полемике. Подробное рассмо-
трение всех случаев обращения византийских 
церковных писателей к блж. Августину выхо-
дит за рамки настоящей публикации, но доста-
точно заметить, что в ходе паламитских споров 
к «De Trinitate» обращались и свт. Григорий 
Палама (см.: [7, p. 63–80]), и его впоследствии 
анафематствованный оппонент, Григорий 
Акиндин [3, p. 189; 28, σ. 403]. Прямые, хотя 
и без указания источника, заимствования из 
трактата «О Троице» присутствуют в описа-
нии Духа Святого как Любви Отца и Сына в 
«150 Главах» св. Григория [25, p. 120–122; 28, 
σ. 929]. Однако Палама предлагал для этого 
августиновского образа прочтение в духе 
византийской ортодоксии: если Дух Святой 
есть любовь Отца и Сына, это означает, что 
Он имеет бытие от Отца и почивает в Сыне 
как единосущный Ему. Дух как общая любовь 
Отца и Сына для свт. Григория сближался с 
Божественной энергией, нетварным действием 
Святого Духа. 

Тогда же, в середине XIV в., была сфор-
мулирована «каноническая» византийская 
интерпретация триадологии Св. Августина. 
Еще Варлаам Калабрийский в своей полемике 
против Filioque в 30-е гг. этого столетия огра-
ничивался, как ранее Димитрий Торник, указа-
нием на слова блж. Августина об исхождении 
Св. Духа «κυρίως ἐκ τοῦ Πατρός» [7, p. 664] 
и вообще не обнаруживал (вопреки мнению 
некоторых современных исследователей [22, 
p. 194, 195]) особенного интереса к наследию 
латинского учителя Церкви. Однако несколько 
позже послание прп. Максима Исповедника к 
Марину стало основой для нового прочтения 
западной патристики. 

Собственно, уже в XIII в. константи-
нопольский богослов иеромонах Иерофей 
обратился к посланию «Ad Marinum» для 
объяснения святоотеческих текстов, кото-
рые казались благоприятными для униатов  
[31, σ. 144–145], однако в тот момент его ин-
терпретация не получила всеобщего призна-
ния даже среди противников унии. В середине 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2025. Vol. 30. No. 6 145

П.А. Пашков. «Августин был с нашими учителями согласен»

XIV в. тот же подход применил архиеп. Нил 
Кавасила, сподвижник свт. Григория Паламы 
и соавтор документов паламитского Собора 
1351 г.; его влияние сделало послание к Ма-
рину настоящим «ключом» к ортодоксальному 
истолкованию филиоквистских выражений 
«Римских отцов» (то есть в первую очередь 
блж. Августина, единственного доступного 
византийцам в достаточном объеме автора): 

«Если кто-то слышит, что Римские отцы 
учили, что Дух исходит также и от Сына, это 
не следует понимать в том смысле, что Сын 
является причиной [бытия Духа], но только в 
том значении, что Отцы говорили о Его высту-
пании (προϊέναι) через Сына» [11, p. 379–381].

Более подробное обоснование для про-
чтения текстов блж. Августина в духе Каваси-
лы разрабатывал Иосиф Вриенний – крупный 
антилатинский полемист рубежа XIV–XV ве-
ков. Рассуждая о словах «Римских отцов» об 
исхождении Св. Духа и от Сына, он подчерки-
вал, что это «...выражение используется не с 
тем, чтобы указать на беспричинное существо-
вание и выступание, но на выступание к нам 
(ὡς ἡμᾶς) для раздаяния [даров Духа Святого]» 
[30, σ. 198–199].

Вриенний сознавал, что творения 
блж. Августина содержат множество благо-
приятных с точки зрения современных ему 
латинян высказываний (см.: [28, σ. 933]). 
Исходя из послания к Марину, он считал эти 
выражения следствием ограниченности латин-
ского богословского языка:

«Из-за ограниченности языка у италий-
цев нет ни существительного “исхождение” 
(ἐκπόρευσις), ни глагола (ῥῆμα) “исходить” 
(ἐκπορεύεσθαι). Поэтому вместо того, чтобы 
сказать “исхождение”, они говорят “вы-
ступление” (πρόοδος, processio), а вместо 
“исходит” – “выступает” (πρόεισι, procedit)»  
[30, σ. 205–206].

Греческий язык позволял рассуждать бо-
лее точно: «У нас применительно ко Святому 
Духу слова “выступление” и “исхождение”, 
равно как и “выступать” и “исходить” соот-
носятся так же, как род и вид, общее и частное 
(τὰ κοινὰ πρὸς τὰ ἴδια), все вообще и каждое в 
отдельности (τὰ καθόλου πρὸς τὰ καθ’ ἕκαστα). 
“Выступление” – это общее [понятие]. Так, и 
Великий Дионисий говорит о “выступлении 
Богоначалия” [26, p. 126], и Августин [пишет], 

что “послание Божественного Лица бывает от 
всей Троицы”2, а раньше них Господь сказал: 
“Я и Отец придем” (см.: Ин. 4:23). “Исхожде-
ние” же – это частное [понятие], поскольку и 
относится оно только к ипостасному бытию 
Духа. Глагол “выступает” (πρόεισι) чаще при-
меняется ко всем дарам Духа вообще, но ино-
гда и к Его исхождению, и много к чему еще. 
Но вот “исходит” (ἐκπορεύεται) применительно 
к Духу используется только как термин, обо-
значающий [ипостасную] особенность Духа» 
[30, σ. 206].

Древние латинские святые, по мнению 
Вриенния, использовали слово «procedit» и 
для обозначения ипостасной особенности 
Св. Духа, и для обозначения Его действий и 
дарований, однако «позднейшие [латиняне], 
встречая это выражение, но не сознавая, что 
именно у [бывших прежде] иногда означает 
слово “выступает”, решили, что это выраже-
ние имеет только тот смысл, [который греки 
вкладывают в слово] “исходит”» [30, σ. 207].

Все эти соображения Вриенний подкре-
плял ссылкой на характерное для блж. Авгу-
стина понятие о Св. Духе как о «даре Отца и 
Сына» [30, σ. 341–343]. Он подчеркивал, что 
для блж. Августина с понятием об исхождении 
Св. Духа была неразрывно связана идея Его 
дарования (цитируя слова святого о том, что 
Дух «так исходил, что Ему предстояло быть 
дарованным» [28, σ. 379]). Дух, по Августину, 
имеет бытие, чтобы быть дарованным, и явля-
ется в вечности «даром», даже если даруется 
впоследствии во времени (здесь Иосиф мог 
усматривать параллели с паламитским уче-
нием о предвечном бытии нетварных Боже-
ственных энергий, которые во времени лишь 
проявляются). Однако «дарует», согласно «De 
Trinitate», Святого Духа как дар в том числе и 
Сам Святой Дух (эти слова тоже цитируют-
ся Вриеннием [28, σ. 951]). От Самого Себя 
Дух как ипостась иметь бытие («исходить» в 
греческой терминологии) не может. Остается 
заключить, что блж. Августин, говоря об «ис-
хождении» / «выступании» Святого Духа, под-
разумевает не только третью ипостась Троицы 
как таковую, но и Ее благодатные дарования 
(«энергии»). Дары благодати, в свою очередь, 
и вправду исходят (или «выступают») от Отца 
через Сына или от Отца и Сына во Святом 
Духе и являются общим проявлением всей 



146

Византийская ЦЕРКОВЬ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2025. Т. 30. № 6

Троицы. Византийскому же «исхождению» 
в смысле образа получения Св. Духом ипо-
стасного бытия у Августина соответствует 
«началообразное исхождение» (ἀρχοειδῶς 
ἐκπορεύεσθαι; principaliter procedere). Именно 
механическое соотнесение «позднейшими ла-
тинянами» глагола procedere с тем комплексом 
представлений, который греки обозначали 
термином ἐκπορεύεσθαι, и создало, по мнению 
Вриенния, Filioque как еретическое учение.

Итогом развития всей византийской по-
лемической традиции по вопросу о Filioque 
стала дискуссия, проходившая на Ферра-
ро-Флорентийском соборе с 26  февраля по 
24 марта 1439 г., а затем, вплоть до начала 
лета, за кулисами собора. Во время публич-
ной дискуссии в центре внимания находились 
тексты греческих святых отцов. Большой объ-
ем латинских патристических свидетельств 
(использовались тексты святых Августина, 
Илария, Амвросия, Григория Двоеслова, 
Дамаса и т. д.) в поддержку Filioque был при-
веден провинциалом доминиканского ордена 
Джованни ди Монтенеро лишь на последнем 
этапе дискуссии [9, p. 393–396]. Это высту-
пление произвело значительное впечатление 
на византийскую делегацию. Среди ромеев 
возникло разделение во мнениях: митрополит 
Виссарион Никейский и ряд других архиереев 
считали доказанным, что западное учение об 
исхождении Св. Духа «и от Сына» является 
святоотеческим, в то время как свт. Марк Ев-
геник и другие полагали, что «лучше умереть, 
чем сделаться латинянами», то есть принять 
догматы Римской церкви [9, p. 400].

Обе «партии» внутри греческой де-
легации верили в принцип «συμφωνία τῶν 
διδασκάλων», «согласия учителей»: были убеж-
дены, что греческие и латинские святые отцы 
не могут содержательно друг другу противо-
речить [2, p. 10–11]. Но поскольку тринитарная 
терминология, используемая для описания 
исхождения Святого Духа, была на Востоке и 
на Западе очевидно разной, было необходимо 
предложить гармонизацию двух традиций. 
Вариантов согласования было предложено 
два: первый принадлежал митр. Виссариону 
Никейскому, второй – свт. Марку Евгенику.

Виссарион утверждал, что тексты латин-
ских отцов об исхождении Св. Духа являлись 
более однозначными, и потому греческая 

традиция должна быть истолкована исходя 
из латинской [2, p. 19]. Интерпретацию ла-
тинской патристики на основании послания 
прп. Максима к Марину Виссарион подверг 
критике. Он считал сомнительной саму под-
линность послания, хотя в рамках спора 
и соглашался допустить, что оно является 
аутентичным [2, p. 43]. Однако, по мнению 
Виссариона, термин «выступать» (προϊέναι) 
в письме используется вместо «исходить» 
(ἐκπορεύεσθαι), а не наоборот. Следовательно 
«выступать через Сына» значит «исходить 
через Сына (δι’ Υἱοῦ ἐκπορεύεσθαι), то есть 
через Него иметь бытие». Это, по мнению 
Виссариона, «было бы невозможно, если бы 
Сын также не был причиной бытия Святого 
Духа (τοῦ Πνεύματος ὑπάρξεως αἰτία)» [2, 
p. 46–47]. Примирить этот вывод с прямым 
заявлением прп. Максима, что Сын не должен 
считаться «причиной» Св. Духа, Виссарион 
пытался при помощи выделения двух типов 
причинности – первичной (ἀρχοειδής καὶ 
προκαταρκτική) и вторичной причины (осно-
вания для такого выделения в текстах самого 
прп. Максима неочевидны) [2, p. 43]. Такое 
прочтение, очевидно, опиралось на блж. 
Августина: термин ἀρχοειδής αἰτία отсылает 
к августиновскому выражению «ἀρχοειδῶς 
ἐκπορεύεσθαι». Если прежние византийские 
авторы предлагали читать блж. Августина 
через прп. Максима, Виссарион, напротив, 
интерпретировал прп. Максима исходя из 
текстов западного святителя.

Традиционная византийская точка зре-
ния на Ферраро-Флорентийском соборе была 
представлена свт. Марком Евгеником, митр. 
Эфесским. В своих попытках систематиче-
ски рассмотреть вопрос о Filioque cвятитель 
принимал августиновскую терминологию, 
объединяя рождение Сына и исхождение 
Св. Духа в общую категорию «процессий» 
(πρόοδος, аналог латинского processio) [9, 
p. 254]. Аналогичный ход мысли присутство-
вал в «De Trinitate», где утверждалось, что 
Сын «изошел» от Отца «как рожденный», а 
Дух – «как дарованный» [28, σ. 375]. Таким 
образом, именно «дарованность» как уникаль-
ное качество Духа латинский учитель в этом 
фрагменте сополагал с «рожденностью» Сына. 
Это позволяло свт. Марку предположить, что 
для блж. Августина особенностью Св. Духа 



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2025. Vol. 30. No. 6 147

П.А. Пашков. «Августин был с нашими учителями согласен»

является получение бытия от Отца таким об-
разом, чтобы быть даром Сына (точнее, общим 
даром Родителя и Рожденного), освящающим 
мир. А если так, заключал св. Марк, в тех 
контекстах, в которых речь идет о том, что Дух 
Святой «a Patre Filioque procedit», Августин 
имеет в виду не исхождение как образ полу-
чения бытия Святым Духом, а «раздаятельное 
исхождение» – явление и разделение благо-
датных дарований, в котором Сын принимает 
участие в силу единства сущности. Весь этот 
ход мысли святитель основывал на послании 
прп. Максима Исповедника к Марину. Наи-
более ясным образом такую интерпретацию 
Евгеник выразил в своих «Силлогических 
главах об исхождении Святого Духа»:

«Именование “Сын” обозначает две 
вещи: и отношение (σχέσιν) к Отцу, по кото-
рому Сын имеет бытие от Него, и единосу-
щие (τὸ ὁμοούσιον) Ему, поскольку всякий 
сын единосущен отцу. Точно так же и слово 
“рождение” в достаточной мере показывает и 
причину (αἰτία), от которой Сын имеет бытие, 
и единосущие. Однако с именованиями “Свя-
той Дух” и “исхождение” дело обстоит не так. 
Но когда мы слышим “Дух Отца”, мы мыслим 
о некоем даре Отца, который достигает нас, 
освящает нас и действует в нас, потому что 
и Господь говорит: “Дух Отца вашего, Ко-
торый говорит в вас” (Мф. 10:20). Поэтому 
Тот же Дух называется также “Духом Сына”, 
поскольку Он есть общий дар (κοινὸν δῶρον 
ἀμφοῖν) обоих, как говорит и блаженный  
(μακάριός) Августин.

Когда же мы слышим “Дух, исходящий 
от Отца”, на основании этих слов мы познаем 
и причину, от которой Он имеет бытие, и саму 
ипостась, но не единосущие [Духа Отцу]; ибо 
ни слово “Дух”, ни слово “исхождение” этого 
смысла не имеют. Поэтому богословы, когда 
хотят просто показать причину, от которой 
Дух имеет бытие, говорят: “Дух, исходящий 
от Отца”; это выражение они переняли у Са-
мого Господа и не богословствуют неполно 
или пренебрегая ближайшей причиной (да не 
будет такой нелепости!). А когда они желают 
одновременно показать и единосущие, тогда 
добавляют “через Сына” и говорят: “исхо-
дящий от Отца через Сына”, словно говоря: 
“Исхождение следует мыслить не без Сына, 
не иноприродно по сравнению [с рождением] 

Сына (ἑτεροφυῶς παρὰ τὸν Υἱόν), но вместе 
с рождением”. <...> Поэтому и божествен-
ный Максим говорит: “[Дух] неизреченно 
исходящий через Сына рожденного”, – и не 
добавил бы “рожденного”, если бы не хотел, 
чтобы мыслили именно так. А что и прочие 
отцы имели ту же мысль, свидетельствует 
тот же Максим в послании к Марину...»  
[19, p. 97–98].

На основании того же послания к Мари-
ну свт. Марк пытался вести и дискуссию со 
сторонниками унии на завершающих этапах 
Ферраро-Флорентийского собора. Евгеник к 
этому моменту относился к оппонентам с не-
доверием, поскольку латинская сторона еще во 
время споров о прибавлении к Символу веры, 
несколько раз использовала подложные или 
искаженные тексты в своей аргументации 3. 
Поэтому св. Марк считал возможным дове-
рять только тем текстам латинских учителей 
Церкви, которые переводились на греческий 
язык целиком или были одобрены Вселенски-
ми Соборами и древними святыми отцами, в 
первую очередь тем же прп. Максимом в его 
послании к Марину [13, p. 394].

После собора ту же позицию, что и св. 
Марк, защищал и его брат, Иоанн Евгеник, в 
своем «Антирретике» против итогового опре-
деления Ферраро-Флорентийского собора:  
«...вышеупомянутое послание божествен-
ного Максима со всей возможной ясностью 
обличает латинян в том, что они дерзнули 
на новшество, а теперь клевещут и возводят 
напраслину на учителей, которые жили в их 
[странах], выворачивая сообразно со своими 
целями сказанное теми в добром и здравом 
смысле» [23, p. 89]. Дополнительного рассмо-
трения, выходящего за рамки данной статьи, 
заслуживает выдающийся последователь св. 
Марка – Геннадий Схоларий; однако в рамках 
настоящего исследования можно отметить, что 
и он, опираясь на послание к Марину, утверж-
дал: «сам Августин был с нашими учителями 
согласен» [10, p. 83].

Результаты. С точки зрения византий-
ских писателей, опиравшихся на послание 
прп. Максима Исповедника к Марину, бого-
словский язык латинской патристики сам по 
себе не являлся еретическим. Ересью Filioque 
становилось из-за соотнесения «позднейши-
ми латинянами» глагола procedere с тем, что 



148

Византийская ЦЕРКОВЬ

Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные отношения. 2025. Т. 30. № 6

греки обозначали термином ἐκπορεύεσθαι (в 
смысле образа получения ипостасного бытия 
Св. Духа). В восточной патристике ипостас-
ную особенность Сына и Св. Духа составлял 
различный образ получения бытия от Отца – 
«рождение» и «исхождение» соответственно, 
– причем образ различия был непостижим. 
Позднейшее латинское богословие предпо-
лагало, что Дух отличается от Сына именно 
тем, что Сын имеет бытие от Отца, а Дух – 
от Отца и Сына [20, p. 189–190]. Опираясь 
на августиновское понятие о Св. Духе как 
«общем даре Отца и Сына», Иосиф Вриенний 
и св. Марк Евгеник доказывали, что у блж. 
Августина исхождение Св. Духа отличается 
от рождения Сына тем, что исхождение есть 
«образ получения ипостасного бытия от Отца 
с тем, чтобы быть даром Сына (или общим 
даром Отца и Сына)».

Содержательная оценка этого прочте-
ния – задача отдельного исследования. Тем не 
менее нельзя не отметить методологическую 
значимость такого подхода: византийские 
мыслители не считали возможным отрицать 
авторитет западной патристики и вполне 
осознавали своеобразие латинского бого-
словского языка. Для богословов XIV–XV вв. 
августиновское понятие о Св. Духе как «даре» 
оказалось созвучно паламитской концепции 
нетварных Божественных энергий. Поэтому 
особо перспективным при дальнейших иссле-
дованиях представляется поместить вопрос о 
Filioque у Св. Августина в контекст его учения 
о присутствии Бога в мире и о приобщении 
Божеству в сопоставлении с паламитским 
подходом к этой проблеме.

ПРИМЕЧАНИЯ

	 1	  Полный перечень переводов блж. Августи-
на, выполненных в византийский период, см.: [18, 
p. 444–445].
	 2	  «ἡ τοῦ θείου προσώπου ἀποστολὴ ἀφ’ ὅλης 
ἐστὶ τῆς Τριάδος». Таких слов у блж. Августина 
нет, хотя можно увидеть прямое совпадение с Фо-
мой Аквинским: «Если же ниспосылающее Лицо 
мыслится как начало следствия, через которое по-
стигается посольство, то так вся Троица ниспосы-
лает ниспосылаемое Лицо» [27, p. 454]. Смешение 
авторов объяснимо: в цитируемом фрагменте Ак-
винат комментирует слова Августина о посылании 
Св. Духа от Самого Себя (см. ниже).

	 3	   Среди прочего униатский архиепископ 
Родосский Андрей Хрисоверг представил в иска-
женном виде и то самое послание к Марину и был 
«пойман за руку» переводчиком [9, p. 132].

REFERENCES

	 1.	 Altaner B. Augustinus in der griechischen 
Kirche bis auf Photius. Historisches Jahrbuch, 1952, 
vol. 71, pp. 37-76.
	 2.	 Candal E., ed. Bessario Nicaenus. Oratio 
dogmatica de unione. Roma, Pontificium Institutum 
Orientalium Studiorum, 1958. xci, 98 p. (Concilium 
Florentinum Documenta et Scriptores; vol. 7, fasc. 1).
	 3.	 Canellas J.N., ed. Gregorii Acindyni Rufutatio-
nes duae operis Gregorii Palamae. Turnhout; Leuven, 
Brill, 1995. cxc, 485 p. (Corpus Christianorum Series 
Graeca; vol. 31).
	 4.	 Crostini B. Augustine in the Byzantine World 
to 1453. The Oxford Guide to the Reception of Augus-
tine. Vol. 2. Oxford, Oxford University Press, 2013, 
pp. 726-734.
	 5.	 Darrouzès J., ed. Georges et Dèmètrios Tor-
nikès. Lettres et discours. Paris, Éditions de Centre 
national de la recherche scientifique, 1970. 381 p.
	 6.	 Demacopoulos G.D., Papanikolaou A., eds. 
Orthodox Readings of Augustine. New York, St. Vladi-
mir’s Seminary Press, 2008. 314 p.
	 7.	 Fyrigos A. Barlaam Calabro. Opere contro 
i Latini. Citta del Vaticano, Bibliotheca Apostolica 
Vaticana, 1998. xxxvi, 772 p. (Studi e testi; 347).
	 8.	 Gautier P., ed. Theophylacte d’Achrida. Dis-
cours, traités, poésies. Thessalonique, Association de 
Recherches byzantines, 1980. 418 p. (Corpus Fontium 
Historiae Byzantinae; vol. 16/1).
	 9.	 Gill J., ed. Acta Graeca Concilii Florentini. 
Roma, Pontificium Institutum Orientalium Studiorum, 
1953. xci, 492 p. (Concilium Florentinum Documenta 
et Scriptores; vol. 5, 2 fasc.).
	 10.	 Jugie M., ed. Oeuvres completes de Gennade 
Scholarios. T. 3. Paris, Maison de la Bonne Presse, 
1930. lii, 547 p.
	 11.	 Kislas Th., ed. Nil Cabasilas. Sur le Saint-
Esprit. Paris, Cerf, 2001. 494 p.
	 12.	 Laourdas B., Westerink L.G., eds. Photii 
patriarchae Constantinopolitani Epistulae et Amphi-
lochia. Vol. 3. Leipzig, Teubner, 1985. xv, 182 p.
	 13.	 Laurent V., ed. Les «Mémoires» du grand 
ecclésiarque de l’Église de Constantinople Sylvestre 
Syropoulos sur le concile de Florence (1438–1439). 
Paris, Éditions de Centre national de la recherche 
scientifique, 1971. xxv, 715 p. (Concilium Florentinum 
Documenta et Scriptores; vol. 9).
	 14.	 Malavasi G. The Greek Version(s) of Augus-
tine’s De gestis Pelagii. Zeitschrift für Antikes Chris-
tentum, 2017, vol. 21, pp. 559-572.



Science Journal of  VolSU. History. Area Studies. International Relations. 2025. Vol. 30. No. 6 149

П.А. Пашков. «Августин был с нашими учителями согласен»

	 15.	 Migne J.-P., ed. Exemplum epistoli Maximi 
Confessoris ad dominum Marinum. Paris, J.-P. Migne, 
1865, cols. 133-137. (Patrologiae cursus completus. 
Series Graeca; vol. 91).
	 16.	 Migne J.-P., ed. Joannis Becci De unione Ec-
clesiarum. Paris, J.-P. Migne, 1865, cols. 16–157. (Pa-
trologiae cursus completus. Series Graeca; vol. 141).
	 17.	 Migne J.-P., ed. Photii patriarchae Constanti-
nopolitani De processione Spiritus Sancti mystagogia. 
Paris, J.-P. Migne, 1865, cols. 280-400. (Patrologiae 
cursus completus. Series Graeca; vol. 102).
	 18.	 Nichols A. The Reception of St Augustine and 
His Work in the Byzantine-Slav Tradition. Angelicum, 
1987, vol. 64, no. 3, pp. 437-452.
	 19.	 Petit L., ed. Marci Eugenici metropolitae 
Ephesi opera antiunionistica. Roma, Pontificium Insti-
tutum Orientalium Studiorum, 1977. 214 p. (Concilium 
Florentinum Documenta et Scriptores; vol. 10, fasc. 2).
	 20.	 Pohle J. Dogmatic Theology: The Divine Trin-
ity. Saint Louis, Herder, 1912. 295 p.
	 21.	 Rackl M. Die griechischen Augustinusüber-
setzungen. Miscellanea Francesco Ehrle: Scritti di 
storia e paleografia I. Per la storia della teologia e 
della filosofia, 1924, vol. 1, pp. 1-31.
	 22.	 Romanides J. Notes on the Palamite Contro-
versy and Related Topics, pt. 1. The Greek Orthodox 
Theological Review, 1961, vol. 6, no. 2, pp. 186-205.
	 23.	 Rossidou-Koutsou E., ed. John Eugenikos’ 
Antirrhetic of the Decree of the Council of Ferrara-
Florence. Nicosia, Research Center of the Monastery 
of Kykkos, 2006. 153 p.
	 24.	 Sherwood P. An Annotated Date-List of the 
Works of Maximus the Confessor. Rome, “Orbis 
Catholicus”; Herder, 1952. viii, 64 p. 
	 25.	 Sinkewicz R., ed. Gregory Palamas. The 
One Hundred and Fifty Chapters. Toronto, Pontifical 
Institute of Medieval Studies, 1988. 288 p.

	 26.	 Suchla B.R., ed. Corpus Dionysiacum I. Ber-
lin; New York, De Gruyter, 1990. xxix, 238 p.
	 27.	 Thomas Aquinas. Pars Prima Summae Theo-
logiae a quaestione I ad quaestionem XLIX. Romae, 
Typographia Polyglotta, 1888. xv, 509 p. (Sancti 
Thomae Aquinatis Doctoris Angelici opera omnia jussu 
Leonis XIII P. M. edita; t. 4).
	 28.	 Augoustinou Peri Triados biblia pentekaid-
eka, aper ek tēs Latinōn dialektou eis tēn Ellada 
metēnenge Maximos Planoudēs [On the Trinity, Fifteen 
Books, Translated from Latin into Greek by Maximos 
Planoudes]. Athens, Kentron Ekdoseōs Ergōn Ellēnōn 
Syggrafeōn Publ., 1995. clix, 1056 p.
	 29.	 Dēmētrakopoulos A.,  ed. Eustratiou 
mētropolitou Nikaias pros tous legontas, hoti ek 
tou Patros kai ek tou Huiou to Pneuma to hagion 
ekporeuetai [Of Eustratios, Metropolitan of Nicaea, 
to Those Who Say that the Holy Spirit Proceeds from 
the Father and the Son]. Leipzig, Othonos Vigandou, 
1866, pp. 47-71. (Ekklēsiastikē Bibliothēkē; 1).
	 30.	 Eugenios Bulgarēs, ed. Iōsēph Monachos tou 
Bryenniou Ta eurethenta [The Discovered Works of 
Hieromonk Joseph Bryennius], vol. 1. Leipzig, Breit-
kopf, 1768. xlvi, 500 p.
	 31.	 Ioannidēs N.Ch., ed. O Hieromonachos Hi-
erotheos (13 ai.) kai to anekdoto syngraphiko ergon 
tou [The Hieromonk Hierotheos (13th c.) and His Un-
published Writings]. Athens, Kyriakidi Publ., 2003. 
275 p.
	 32.	 Michaēl tou Glykā. Eis tas aporias tēs Theias 
Graphēs [On the Difficulties of the Holy Scripture]. 
Athens, Sakellariou Publ., 1906. 496 p.
	 33.	 Romanidēs I. Dogmatikē kai Symbolikē 
Theologia tēs Orthodoxou Katholikēs Ekklēsias 
[Dogmatic and Symbolic Theology of the Orthodox 
Catholic Church], vol. 1. Athens, Pounara Publ., 1999. 
356 p.

Information About the Author
Petr A. Pashkov, Candidate of Sciences (Theology), Associate Professor, Department of Ancient 

Languages and Ancient Christian Literature, Orthodox St. Tikhon University for the Humanities, Likhov 
Lane, 6, 127051 Moscow, Russian Federation, petrpashkov@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-5056-5267

Информация об авторе
Петр Алексеевич Пашков, кандидат теологии, доцент кафедры древних языков и древнехристи-

анской письменности, Православный Свято-Тихоновский гуманитарный университет, Лихов пер., 6, 
127051 г. Москва, Российская Федерация, petrpashkov@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-5056-5267


